



:

في أدب العراق الحديث



## عبد الرضا صادق

# في أدب العراق الحديث دور الأدباء الشيعة (1900–1958)

## مراجعة وتقديم: حبيب صادق

«i's.1:5 مركز ترحقيقات كأميوترى طوم اسلامى شعاد لابيتين ۲۶۳۶۵ i Gent for find 575 2 2 C ...

الكتاب: في أدب العراق الحديث المؤلف: عبدالرضا صادق مراجعة وتقديم: حبيب صادق الغلاف: فارس غصوب

الناشر: دار الفارابي ـ بيروت ـ لينان ت: 301461(01) ـ فاكس: 307775(01) ص.ب: 11/3181 ـ الرمز البريدي: 1107 2130 e-mail: info@dar-alfarabi.com www.dar-alfarabi.com

> الطبعة الأرلى 2009 ISBN: 978-9953-71-339-1

© جميع الحقوق محفوظة

تباع النسخة الكترونياً على موقع : www.arabicebook.com

## الإهداء

إلى روح والدي، المغفور له، الشيخ عبد الحسين صادق: تحية وفاء، وعرفان جميل.

عبد الرضا





,



## التقديم

## قصائد للمؤلف



تقـديــــم

🗆 تمهيد

تُرى كيف يسعني الإقدام على تسطير هذا التقديم؟!

لشد ما كان يُرضي نفسي ويرأف بمشاعري أن ينهض بهذه المهمَّة الأدبية صاحب المحق الطبيعي بها، والأجدر مني على صرغها وضبطها بدقة على نحو أفضل شكلاً ومضموناً. وصاحب هذا الحق هو، تعييناً، واضع هذا الأثر الأدبي المائل بين يديك، اليوم، في كتاب ناجز بعد أن كان مخطوطة يحيطها واضعها ببالغ حرصه وعظيم المتمامه ويعلِّق عليها أملاً عريضاً، ولعلَّك تتفهَّم هذا الأمر منه وتقدَّره إذا ما وقفت على مقدار الجهد المضني الذي بذله، بشغف وجَلَد، في التحضير لعمله الكتابي، جمعاً للمصادر والمراجع واستغراقاً في قراءتها، قراءة دقيقة متفحصة، وإذا ما وقفت أيضاً، على عدد السنوات الكثيرة التي قطعها منكباً، آناء الليل وأطراف النهار، على تحبير صفحات هذا الأثر الأدبي بكل ما أوتي من قدرة على البحث والتقصي والمقارنة ثم المعالجة بكل ما امتلكت ثقافته الوسيعة من معارف في علوم اللغة العربية وفي مقومات الصناعتين: النثر والشعر.

وبعدُ فإذ تعلم، أنَّ صاحب هذا الأثر الأدبي، هو أخي الكبير عبد الرضا صادق لاستقامت، لديك، أدلَّة الحكم على أحقيَّته الطبيعية في تسطير هذا التقديم هو نفسه لكونه أدرى بشعاب مكَّة من الآخرين الوافدين إليها، بلغت ما بلغت صلتهم الرحمية بأهلها فرادى أو جماعات.

أما كيف وسعني، أخيراً، القيام بهذه المهمة المحرجة فذلك أمر لا صلة له بمشيئتي الشخصية، من قريب أو بعيد، إنما هو استجابة قهرية لمشيئة القدر المحتوم ليس غير. وحكاية ذلك أنَّ أخي عبد الرضا، الذي كان مقيماً في بغداد منذ عقود، أصيب بداءٍ عُضال أودى بحياته قبل أن تكتحل عيناه برؤية نتاج قلمه مطبوعاً في كتاب لائق به على نحو ما كان يأمل ويتمنَّى. هذا الواقع المؤلم أملي على أفراد أسرته الصغرى، مسؤولية الحفاظ على مخطوطته من آفات الإهمال أو التَّلف أو الضياع، في ظروف العراق الكارثية. وثمرة جهدٍ شاق بذلته عقيلته السيدة سلوى أحمد الراوي سَلِمت المخطوطة مما كان يتهدَّدها من مخاطر ونُقلت إلى بيروت، بحرص شديد ومهارة فائقة ثم وُضعت بين يديَّ في نهاية المطاف المؤرِّق. وهنا وجدتني، مدفوعاً بالوفاء لأخي وبحرصي على الأثر الأدبي القيِّم، ليس إلى متابعة المحافظة على المخطوطة فحسب بل إلى العمل الجاد على نشرها في كتاب لائق بها تحقيقاً لأمنية أخي الراحل الغالية. ومن فوري سعيت، في أكثر من اتجاه، إلى أن وُفِّقت بإبرام عقد ودِّي مع الصديق مدير «دار الفارابي» للنشر الأمر الذي وضعني، وجهاً لوجه، أمام واجب أدبي آخر، ألمح إليه مدير الدار برفق، في ضوء خبرته العملية في عالم النشر. وهذا الواجب يدعوني إلى تحرير تقديم للكتاب، لا غني عنه تعريفاً بالكتاب وصاحبه على جاري العادة المتَّبعة، فآثرت الاكتفاء بمحاولة التعريف بصاحب الكتاب ليس غير، محاذراً مقاربة ما جاء في متون صفحاته من مسارات الدراسة والبحث والتحليل والاستخلاص يقينا مني بأهلية الناقد الأدبي على النهوض بهذه المهمة الأدبية بصورة موضوعية لعلَّتي لا أستطيع القيام بمثلها تأثُّراً بصلة الرَّحم.

وفي صدد التعريف لن أحاول كتابة السيرة الذاتية لأخي بكامل فصولها ولو حاولت وفي صدد التعريف لن أحاول كتابة السيرة الذاتية لأخي بكامل فصولها ولو حاولت لأقعدني العجز عن ذلك لأسباب كثيرة يأتي في مقدمها أنَّه قضى نحبه، رحمه الله، من غير أن يدوِّن حرفاً واحداً يتصل بسيرة حياته الموزَّعة الفصول، في المكان، بين لبنان والعراق ومصر، وفي الزمان بين عام 1918، تاريخ ولادته، وبين عام 1997، تاريخ وفاته، ويأتي، في جملة الأسباب، غياب مجايليه المطَّلعين على هذا الجانب أو ذاك من حياته، من جهة، وندرة المكتوب عنه في كتب التراجم، من جهة ثانية. من هنا رأيتني محمولاً على الاكتفاء بالوقوف فقط على المعالم الأساسية، المتيسرة لي، من سيرته الذاتية التي كانت حافلة بضروب التحديات والمواجهات والإخفاقات لي، من سيرته الذاتية التي كانت حافلة بضروب التحديات والمواجهات الإخفاقات موالزمان معاً، إلى ثلاثة أشطر: الشطر مساحة سيرته الذاتية، من حيث المكان مصر، والثالث: الإقامة في العراق.

\* \* \*

متخديم

المعالم الأساسية للسيرة الذاتية

الشطر الأول: الإقامة في لبنان

يتفرَّع هذا الشطر، من المعالم الأساسية لسيرته الذاتية، إلى فرعين اثنين يختلفان في المكان والزمان. فالفرع الأول منهما يتصل بشؤون الولادة والنشأة الأولى والدراسة الابتدائية ومداه الزمني حوالى السبع عشرة سنة أما المدى المكاني فلا يتجاوز مدينة النبطية ومحيطها القريب وصولاً إلى يلدة الخيام الجبلية: مهد آل صادق في جنوبي لبنان. والفرع الثاني يتصل بمرحلة مرضه العضال وانتقاله، من جرائه، إلى رحمته تعالى. لقد تصرَّمت أيام هذه المرحلة، البالغة الصعوبة، في رحاب بيروت، وتخطَّت بقليل، سقف السنتين اللتين كانتا غاصَّتين بصنوف المعالجات الطبية التي كانت تجري، بعناية فائقة، في المستشفى حيناً وفي المنزل العائلي حيناً آخر إلى أن وافته المنيَّة، وهو في التاسعة والسبعين من عمريني

### • الولادة والنشأة الأولى والدراسة الابتدائية

وُلد عبد الرضا صادق في مدينة النيطية، حاضرة جنوبي لبنان، سنة 1918 وليس 1911 كما ورد، خطأ، في تذكرة هويته اللبناتية، وهو سليل أسرة عريقة معروفة بعلوً منزلتها خصوصاً في مجالي الفقه الديني والأدب، الشعر بوجه خاص. والده العلاَّمة الشاعر الشيخ عبد الحسين صادق ووالدته الحاجة زهرة عبد الله.

نشأ عبد الرضا في رعاية والده الذي كان يجمع، في شخصه، مقومات بنيوية لثلاثة وجوه متألّقة: وجه العالم الديني الكبير ووجه الأديب الشاعر البارز ثم وجه صاحب النفوذ الاجتماعي الواسع، لقد أسهبت مصادر الترجمة والتأريخ الأدبي، المنشورة في لبنان والعراق، في الحديث المُسند عن المقام البارز للشيخ عبد الحسين صادق على الصعد الدينية والاجتماعية والأدبية/ الشعرية، نذكر منها، على سبيل المثال لا الحصر، قمصادر الدراسة الأدبية» ليوسف أسعد داغر (لبنان)، وقالقاموس العام» لحنًا أبي راشد (لبنان)، وقماضي النجف وحاضرها» للشيخ جعفر آل محبوبة العراق)، وقشعراء الغري» للشيخ علي الخاقاني (العراق)، وقالأعلام» لخير الدين الزركلي (سورية).

في ظل تلك الرعاية الأبوية ترعرعت نشأة الإبن الأولى واغتنت بعناصر النمو

المبكر لا سيما في التوجُّه الأدبي إذ كان يطالع كل ما تقع عليه يده من الكتب ويمعن في قراءة الشعر، وبخاصة شعر والده. من هنا ظهرت عليه، باكراً، علامات موهبة الشعر، تأثُّراً بشاعرية والده، إذ شرع بنظم مقطوعات شعرية قصيرة وهو دون السابعة عشرة من عمره. إنما لم يحتفظ بشيء من تلك المقطوعات الشعرية الأولى كما لم يحتفظ، لاحقاً، بالكثير من شعره، فذهب معظمه أدراج الرياح. لسوف نأتي على هذا الأمر في الآتي من الكلام، أما الآن فيتعيَّن علينا أن نقف على ما تيسُّر لدينا من جوانب دراسته الأولى. فالصورة العالقة في الذاكرة الجماعية للأسرة تُظهر خطوطاً عامة منها، بعيدة عن الدقائق والتفاصيل، أنَّ التلميذ عبد الرضا أمضى مرحلة الدراسة الابتدائية، بسنواتها الست، في مدرسة النبطية الابتدائية الرسمية التي كانت تُعوف بـ أم المدارس، في جنوب لبنان نظراً إلى قِدَم إنشائها وإلى عُلُوٌ مستوى التعليم فيها. ومن القول المتداول بين كبار السن في الأسرة أن التلميذ عبد الرضا كان في طليعة المتفوقين في دراسته وكان بارزاً في نباهته وسرعة بديهته واجتهاده بحيث كان يسترعي نظر مدرِّسيه ويثير إعجابهم به. ومَن كان هذا شانه في الدراسة فهو خليق بالفوز الباهر في الامتحان النهائي للمرحلة الابتدائية ومكال، لتيجة ذلك، الشهادة الابتدائية الرسمية التي كانت تُدعى: «السرتفيكا» في تلك الأيام الغايرة حيث كان يُزفُّ حاملها في احتفالٍ بهيج نظراً لقلَّة حامليها في بينتنا الجنوبية.

لا ريب في أنَّ التلميذ عبد الرضا كان في غاية الفرح والسعادة يومَ فوزه بالشهادة الابتدائية، شأنه في ذلك شأن أمثاله من التلامذة الفائزين. ولكن في الأيام التي تلت ذلك النجاح اجتاحته حالة من الحيرة والقلق، فهو لا يرى في تلك الشهادة نهاية مطافه الدراسي بل يرى إليها معبراً إلى شهادات تفوقها كثيراً في القيمة والمنزلة. إذا فما السبيل إلى الفوز بتلك الشهادات العالية؟! فالسبيل الوحيد هو في متابعة الدراسة في المرحلتين: المتوسطة والثانوية وصولاً إلى مرحلة الدراسة الجامعية. ولكنَّ ثمة مداراً لا ثغرة فيه تفضي به إلى ذلك السبيل المنشود. فليس في مدينته النبطية غير جداراً لا ثغرة فيه تفضي به إلى ذلك السبيل المنشود. فليس في مدينته النبطية غير مدرسة رسمية واحدة للمرحلة المتوسطة فكيف الثانوية؟!. فمدارس هاتين المرحلتين لا مدرسة رسمية واحدة للمرحلة المتوسطة فكيف الثانوية؟!. فمدارس هاتين المرحلتين لا المحاص حيث نفقة التعليم باهظة جداً لا قدرة له على تأمينها من قريب أو بعيد. فما الحاص حيث نفقة التعليم باهظة جداً لا قدرة له على تأمينها من قريب أو بعيد. فما العمل إذاكر

لقد أحكم الحصار حول التلميذ الطموح، فليس من فجوة فيه تتسلُّل منها بارقة أمل. لم تعد المطالعة، برغم عشقه لها، تحمل الرضي إلى نفسه والشعور بالاستقرار، ونفوراً من عُقم البطالة وفسادها، التجأ، مكرهاً، إلى اختيار مهنة عملية مقبولة، ومتوافرة في النبطية، فوقع اختياره على مهنة الحلاقة فذهب، ساخراً من الأقدار، إلى محل جارنا الحلأق حبيب كحيل، صاحب الشهرة الواسعة، وراح يتدرَّب، على يديه الخبيرتين، على مهنة الحلاقة وحسبه الله ونعم الوكيل... ولكن ما هي إلاَّ بضعة أشهر حتى استعفى من متابعة ذلك التدريب القسري، غير اللائق بطموحه، وذلك فور انفتاح باب الدراسة أمامه الذي جاء نتيجة حوار أجراه، معه، والده الشيخ فأفضى إلى اتخاذ قرار بالرحيل إلى النجف الأشرف في العراق للدراسة في حوزاتها العلمية، تبعاً، للنهج المتَّبع في الأسرة تاريخياً. وبترحيب حار استقبل هذا القرار وباشر، فوراً، في إعداد العدَّة للرحيل فتلك فرصة أُتيحت له عليه أن يهتبلها فلعلُّها تروي ظمأه إلى الدراسة العلمية ولو تأمَّنت له في الصين، فكيف إذا ما تأمَّنت له في بلدٍ عربي ليس بعيداً، إلى ذاك الحد، وفي مدينة علمية عريقة هي بمنزلة المهد الثاني لأسرته. ففي حيٍّ معروف من أحياء النجف هو حيٍّ المشرَّقِ»، تملك الأسرة منزلاً قديماً أقام فيَّه والده وأجداده سعياً إلى تلقِّي علومهم النينية في حوزات النجف الشهيرة وثمة مارسوا، لاحقاً، التدريس في غَضَوْنَ الحقيم المنصرية أما في زمنه، وقتئذٍ، فكان يقيم، في المنزل النجفي، أخوه الكبير العلاَّمة الشيخ محمد تقى صادق الذي كان يمارس التدريس العالي ويشرف على رعاية أسرته وتربية أبنائه وسيكون هو واحدأ منهم، له ما لهم وعليه ما عليهم، فاطمأنَّ قلبه لذلك وانتعشت آماله بعد ذبول...

وهكذا ارتسمت أمامه الطريق التي تقوده إلى تحقيق حلمه في متابعة الدراسة العلمية إرواءً لعطش مستعر في الصدر وضماناً لمستقبل في مستوى طموحه. وفور اكتمال عدَّة السفر تزوَّد بوصايا والده وبركته، وتزكَّى بحنان والدته ودعائها، ثم أخذ طريقه إلى العراق مروراً بسورية في رحلة طويلةِ شاقة، هي الرحلة الأولى إلى الخارج التي يقوم بها في حياته. ولكنَّ شعوراً عميقاً في داخله كان يهوِّن عليه الأمر ويخفَّف من عناء السفر ومشقَّة الطريق. تولَّد ذلك الشعور من يقينه بأنَّه واصل إلى تحقيق مبتغاه لا محالة والا بدً من صنعا وإن طال السفر، كما قالت العرب. واصنعاه، هي مدينة الإمام علي، سلام الله عليه، حيث الحوزات العلمية وحلقات الدراسة العالية ومتديات الأدب والشعر وحيث الأسس الوطيدة التي ستنهض عليها عمارة المستقبل... الشطر الثاني: الإقامة في العراق يتفرَّع هذا الشطر، زمنياً، على مرحلتين اثنتين تفصل بينهما مرحلة الإقامة في مصر. فالمرحلة العراقية الأولى كانت منبسطة على مكانين اثنين: النجف الأشرف أولاً والبصرة ثانياً وبلغ مداها الزمني عشر سنوات أو نحوها.

المرحلة العراقية الأولى

أولاً: الإقامة في النجف

حطَّ رحاله أخيراً في النجف الأشرف (عام 1935)، عقب سفر مضن طويل. بيد أنَّه لم يُلاقِ أي مشقَّة تُذكر لدى وصوله إليها، كما يلاقي، عادةً، طلبة العلم الجدد القادمون إليها من شتى أنحاء العالم الإسلامي، فقد وجد في استقباله، لحظة الوصول، أبناء أخيه فأخذوه بالأحضان وأشبعوه لثماً وساروا به، فرحين، إلى منزلهم حيث استقبله أخوه العلاَّمة الشيخ محمد تقي مرحًباً به وحامداً الله على سلامة وصوله ثم أمطره بالأسئلة عن حاله وأحوال الأمبوة في لبنان ويخاصة عن حال الوالد فشكره

وفي اليوم التالي، مباشرة، بدأت الحطوات الأولى في مسيرة الدراسة. لقد أشرف أخوه الشيخ، شخصياً، على اختيار الأسائية الفضلاء له، وهم من أصحابه المقرّبين، فشرع يدرس عليهم، تباعاً وفق تخصُّصهم، علوم الفقه والأصول والمنطق والأخلاق وعلم الكلام، وعلوم اللغة العربية والبيان والمعاني. وكان في مقدَّم هؤلاء الأساتذة العلماء: الشيخ محمد رضا المظفَّر، الشيخ محمد طاهر الشيخ راضي، السيد محمد باقر الإحسائي، الشيخ محمد تقي الظالمي، الشيخ عباس الرميثي والشيخ حسين وتتباهى، وقد ألف العربية والبيان والمعاني. وكان في مقدَّم هؤلاء الأساتذة وتباهى، وقد الف الشيخ محمد تقي الظالمي، الشيخ عباس الرميثي والشيخ حسين وتتباهى، وقد ألف التردُّد إلى «منتدى النشر» الذي كان يشرف عليه العلامة الشيخ محمد رضا المظفَّر: صاحب الفضل في جعل «المنتدى» معهداً جامعياً معترفاً به من عكف عليها، بجدً ونشاط، في شتَّى عناوينها، لم يهمل نزعته الأدبية بالتي عكف عليها، بحدً ونشاط، في الدولة العراقية. وفي سياق الدراسة العلمية، التيخ عكف عليها، بحدً ونشاط، في الدولة العراقية. وفي سياق الدراسة العلمية، التي وعمل على تنميتها وفتح الآفاق ألى الأندية الأدبية ما عزَّز لديه تلك النزعة وعمل على تنميتها وفتح الأفاق ألى الأندية والمها الحبي معمداً به معرفاً به من وعمل على تنميتها وفتح الأفاق ألماها فانطلق صادحاً بالشعر النيزعة وعمل على تنميتها وفتح الأفاق أمامها فانطلق صادحاً بالشعر الأصيل العذب وعمل على تنميتها ونت الأنظار إليه في الوسط الأدبي وذهبت له، في معرفاً مه، سم طيِّبة واحتلَّ منزلةً مرموقة. واعترافاً بموهبته الشعرية وتقديراً له بادرت الأندية والمجالس الأدبية في النجف إلى دعوته، بين حين وآخر، إلى إلقاء مختارات من شعره من على منابرها وإجراء حوارات معه تدور حول الأدب بعامة والشعر بخاصة.

ولنقرأ، هنا، ما جاء في كتابات عارفيه تصويراً لمكانته المميَّزة تلك وهو في حدود العشرين من عمره. فقد جاء في <sup>و</sup>شعراء الغري» ما نصُّه: «اختلف على كثير من النوادي الأدبية التي تعرف في أسرته المكانة السامية في العلم والأدب فامتزج بأعضائها ونال إعجابهم...»<sup>(1)</sup>

وجاء في «ماضي النجف وحاضرها» ما نصُّه: «اختلف على نوادي الأدب واختلط برجالها ونظم الشعر، شأن أسرته، فكان من الشعراء المجيدين، وشعره قوي التركيب، جزل اللفظ، سامي المعنى"<sup>(2)</sup>.

وعلى الرغم من تلك المنزلة التي احتلَّها في النجف فإنَّ طموحه كان يحلَّق بعيداً وكان صدره يضيق بتلك الطرق القديمة المتَّبعة في عملية الندريس إضافة إلى أن نفسه تميل إلى غير الدراسة الدينية وملامح هذا الميل راحت تظهر، تباعاً، لأبناء أخيه الشباب ولأصدقائه المقرَّبين. وهو منذ البداية لم يعتمر العمَّة، شان غيره من طلبة العلم، بل اكتفى بارتداء الحطَّة والعقال على رأسه واستمرَّ على هذا الوضع في المجتمع النجفي المتشدَّد إلى أن حَدَث تُطوَّز في سياق حياته اقتضاه مغادرة النجف إلى غير عودة إليها إلاً في زيارة عابرة. أما كيف حدث هذا التطوُّر وعن أي جديد أسفر فهناك جملة روايات مختلفة لا أرى داعياً إلى الوقوف عند كل منها بل أكتفي بالوقوف عند واحدة منها تشكُّل الخلاصة الجامعة للعناصر الأساسية وهي أنَّ قراراً رسمياً صدر عن وزارة المعارف العراقية قضى بتعيين عبد الرضا صادق أستاذاً في التعليم الثانوي وبإلحاقه بمدرسة ثانوية أهلية في مدينة البصرة.

وقد فاتني أن أشير، سابقاً، إلى أنَّ عبد الرضا صادق قد استحصل على بطاقة الهوية العراقيا في مستهل إقامته في النجف وذلك دون أي مشقَّة أو عناء نظراً لوجود

- (1) راجع اشعراء الغرية لعلي الخاقاني، الجزء الخامس، المطبعة الحيدرية النجف 1954، ص404.
- (2) راجع أماضي المنجف وحاضرها، تأليف الشيخ جعفر آل محبوبة، دار الأضواء، الجزء الثالث، بيروت، 1986، ص557.

أرومة لآل صادق في سجلات الأحوال المدنية العامة التابعة لوزارة الداخلية في العراق.

وتأسيساً على هذا الواقع الإداري الرسمي حظي عبد الرضا صادق، بسهولة ويسر، بالحصول على بطاقة الهوية العراقية باعتباره مواطناً عراقياً بالجنسية وليس بالتجنَّس. ثانياً: الإقامة في البصرة

غادر عبد الرضا النجف، مطلع عام 1942، قاصداً البصرة عقب تسلَّمه قرار تعيينه أستاذاً ثانوياً في إحدى مدارسها الأهلية. كان وداع الأهل والأصدقاء في النجف مؤثِّراً للغاية. فالسنوات السبع، تقريباً، التي أمضاها في رحابها كانت مكتظة ليس بوجوه الدرس والتحصيل العلمي والأدبي فحسب بل كانت مكتظة، أيضاً، بجملة مكثَّفة من العلاقات الاجتماعية والأدبية والثقافية بوجه عام والعلاقات الإخوانية الحميمة بوجه خاص.

أما لماذا ألحق بمدرسة أهلية وهو معيَّن في ملاك وزارة المعارف فيعود أمره إلى نهج وطني، كانت تعتمده الدولة العراقية لمساعدة المدارس الأهلية بمعلمين رسميين، من ذوي الكفاءة والخبرة، هذا من جهة، ومن جهة ثانية لتعزيز التوجُّه الوطني العام في هذه المدارس بصرف النظر عن انتماعات المشرفين عليها الاجتماعية.

وما أن وصل إلى البصرة حتى بدأت مرحلة جديدة من مراحل حياته. فالبصرة، التي كانت تحتل مكانة عالية في التاريخ العربي الإسلامي الزاهر، تمتعت بمنزلة مرموقة في دولة العراق الحديثة. وقد تميَّزت بسمة التنوُّع الاجتماعي والتعدُّد الثقافي إضافة إلى كونها بيئة خصبة للإبداع الأدبي والشعري والفني. من هنا وجد فيها عبد الرضا ما تشتهي نفسه وما تتطلَّبه توجُّهاته الأدبية والثقافية والتربوية.

أما في الثانوية الأهلية التي ألحق بها، من قِبَل وزارة المعارف، فقد طالعه جوُّ مؤاتٍ سواء في مستوى المدرسة الراقي أم في طبيعة العلاقة الأليفة بين أفراد الأسرة التعليمية أم في مستوى الطلاب الاجتماعي الذي يفصح عن انتماء أغلبهم إلى الطبقة المتوسطة. لشدَّ ما أسعده ذاك الجوُّ الملائم ففي رحابه سرعان ما تزايل عنه شعوره بالغربة وتبدَّد خوفه من مخاطر الوحدة، فقد وجد في زملائه إخوان صفاء ومودَّة وفي أعضاء الهيئة الأهلية المشرفة على المدرسة أصدقاء تباروا في تقديم المساعدة له سواء في استئجار منزل ملائم له، على وجه السرعة، أم في تسهيل أمور إقامته في البصرة وتأمين حاجاته على أكثر من صعيد.

لم يعد ثمة ما يعيق حركته في وضعه الجديد فاندفع، متحرراً من الضغوط المعنوية

والمادية، في اتجاهات ثلاثة: تعزيز مكانته في المدرسة بأداء واجبه التعليمي على خير وجه، أولاً، وتوسيع دائرة علاقاته الاجتماعية والأدبية انطلاقاً من موقع المدرسة ثانياً، وتخصيص وقتٍ كافٍ لتنمية معارفه وتطوير قدراته الأدبية والشعرية ثالثاً. وما هي إلاَّ سنة مضت عليه حتى حقَّق إنجازات مهمة في مجالات الاتجاهات الثلاثة، ففي المدرسة بات مضرب المثل في إتقانه تعليم اللغة العربية والأدب العربي وفي المحيط الاجتماعي الأدبى اتسعت دائرة أصدقائه ومعارفه كما تعمَّقت معرفته بالبصرة إنساناً وتاريخاً ومكاناً وعمراناً. أما في مجال الأدب والشعر فقد رأى نفسه يسابق الزمن في عملية القراءة والكتابة وهذا ما أنعش الإحساس لديه بحاجته إلى الدراسة الأكاديمية في جامعة محترمة. من هنا أخذ يرسم الخطة العملية لمشروع عمره بادئاً باتخاذ قرار حاسم يلزمه ادِّخار أجزاء من رواتبه الشهرية لكي يؤمِّن الشرط المادي الذي يستدعيه، بالضرورة، إنجاز هذا المشروع... لم يتباطأ في اتخاذ الخطوات الأولية بل بدأ يراسل بعض الجامعات المعروفة في مصر. وفي ضوء الردود التي تلقَّاها من إدارات تلك الجامعات اختار الانتساب إلى المعهد الجامعي المسمَّى «دار العلوم»، وهو معهد ، في القاهرة، معنى، بوجه خاص، باللغة العربية وآدابها، وإلى هذه الغاية تتوق نفسه وتتوجَّه مؤهلاته وما أن حظي بالقبول في هذا المعهد الجامعي حتى تقدَّم بطلب إلى وزارة المعارف العراقية متمنياً عليها وضعه خارج الملاك طوال المدة التي تستغرقها الدراسة الجامَعيَّة. وسَرَعَانُ مَا تَلَقَّى من الوزارة قراراً بالموافقة على الطلب. وهكذا وجد نفسه أمام فرصة جديدة كانت حلماً عزيزاً من أحلامه الوردية الكثيرة.

... وفي نهاية السنة الدراسية (1944–1945) ودَّع زملاءه في المدرسة، وأعضاء الهيئة الأهلية المشرفة عليها، وداعاً حاراً مؤثُّراً، ثم غادر البصرة التي احتضنته يصدرها الدافىء ثلاثة أعوام حافلة بالهناءات والمكتسبات الأدبية والثقافية والخبرات التربوية والاجتماعية.

الشطر الثالث: الإقامة في مصر

قبيل افتتاح السنة الدراسية في الجامعات المصرية (1945–1946) وصل عبد الرضا إلى القاهرة ونفسه مفعمة بالآمال والأسئلة وعزيمته منعقدة على مواجهة كل الصعاب. هي الزيارة الأولى له لمصر ومحفظته خاوية من عناوين لأصدقاء فيها أو معارف. بيد أنَّ ذاكرته عامرة بفصول مشرقة من تاريخ مصر العريق وبالوائع المتألَّق من

أدبها وشعرها وفنونها. فهو يحفظ عن ظهر قلب الكثير من أبيات أحمد شوقي وخليل مطران وحافظ إبراهيم ويستشهد، في سياق حديثه وكتابته، بالكثير من أفكار وآراء طه حسين وعباس محمود العقَّاد وموسى سلامة وإبراهيم عبد القادر المازني وأحمد أمين وأحمد حسن الزيات وتوفيق الحكيم وأضرابهم من مفكِّري مصر وأدبائها الكبار. وكان، منذ شبابه الأول، شديد التعلُّق بالحركة الأدبية المحتدمة في القاهرة وشديد التوق إلى زيارتها والتمتع برؤية آثارها التاريخية وإلى مقابلة من يسعده الحظ بمقابلته من كتَّابها وشعرائها. وها هي الفرصة الذهبية قد سنحت فما عليه إلاَّ أن يغتنمها ويرتوي من مصر حتى الثمالة. لقد عزم على أن يستثمر كل وقته في الشأن القادم من أجله، أي الدراسة الجامعية، وفي الشؤون الأخرى المتعلقة بها أشواقه وطموحاته. وفور استقراره في أحد الفنادق المتواضعة بدأ مساعيه بزيارة «دار العلوم» فالتقى هناك الموظفين الإداريين المسؤولين عن شؤون الطلبة الجُدد فاستمع إليهم وقدَّم لهم ما هو مطلوب منه من أوراق ثبوتية ومن نفقة تسجيل ثم استعان بهم في العثور على مسكن قريب من «الدار» ومقبول لديه ببدل إيجاري وفي صباح اليوم الأول من السنة الدراسية جاء باكراً إلى معهده، والسعادة تملا صدره وتتلألأ في عينيه، وانطلاقاً من ذلك اليوم السعيد بدأت مسيرة دراسته الجامعية: حلم عمره المعتَّق. ومع الأيام أخذت تتشكَّل علاقته الطيُّبة بزملائه الطلاب القادمين من جهات مختلفة في داخل مصر ومن خارجها كالعراق مثلاً. ومن طبيعة الأمور أن تنشأ تلك العلاقة على غير مستوى واحد بل على جملة من المستويات المشتقَّة من الاختلاف في الطبائع والأمزجة وفي المستوى الاجتماعي والثقافي. وأسبوعاً بعد أسبوع راحت تتوطَّد علاقته بأساتذته وقد ارتقى بعضها إلى مستوى الصداقة ما أشاع الطمأنينة في قلبه وعزَّز الثقة لديه ينجاح مشروعه الدراسي. في ضوء ذلك رأى أن اختياره لمعهد «دار العلوم» كان اختياراً صائباً لا سيما في إيلاء المعهد للغة العربية وآدابها اهتماماً أساسياً جادًاً.

وخارج المعهد كانت القاهرة، مشرعة الأبواب والنوافذ أمامه، بكلَّ مكتباتها وأنديتها ومتاحفها ومسارحها ودورها السينمائية وبكلِّ ناسها وعمرانها وحركاتها الثقافية والاجتماعية والسياسية. كانت القاهرة عالماً زاخراً بكلِّ ما يجتذب البصر ويسترعي البصيرة ويستثير المشاعر والأفكار. لم يكن عبد الرضا في عالمها سائحاً عابراً بل كان باحثاً منصرفاً بكليته إلى الاستكشاف والاستطلاع والاستفادة والاستمتاع خصوصاً في مجالات الأدب والشعر واللغة والثقافة بشتى أبعادها وتجلياتها. وكان حين يأتي إلينا في لبنان صيفاً لا يحدِّثنا، في الأسرة، إلاً عن مشاهداته المتنوعة في القاهرة وعن مقابلاته فيها لوجوه إبداعية في الأدب والشعر والفن وعن زياراته للأندية الثقافية والمتاحف والمكتبات العامة والخاصة، لا سيما معروضات الكتب حِذاءَ جدار حديقة الأزبكية، إضافة إلى تردُّده إلى المسارح ودور السينما. وكان أشدّ ما يمتعنا في حديثه العذب توصيفه الدقيق لمكوَّنات عالم القاهرة ولمراحل دراسته في «دار العلوم» متوقفاً، بين فينة وفينة، عند حادث طريفٍ تعرَّض له، هنا، أو مشهد ساخر طالعه هناك، أو «نكتة» مصرية سمعها هنالك، فيستغرق في الضحك الصادح ونستغرق معه هانئين فرحين...

لقد كان محدِّثاً بارعاً فسرعان ما يجتذب إليه مستمعيه سواء بأسلوبه الممتع أم بغزارة معلوماته أم بكثرة استشهاداته خاصةً إذا اتصلت بالشعر أو اللغة. وفي سياق حديثه أتى، ذات يوم، على ذكر البعثة الدراسية التي كانت توفدها وزارة المعارف العراقية إلى مصر وكيف تعرَّف على أفراد منها زملاء له في «دار العلوم». فكاشفوه يأمر انضمامهم إلى البعثة فسارع إلى الاتصال بصهره السيد صدر الدين شرف الدين، صاحب جريدة «الساعة»، وبأصدقاء له في العراق على صلة بذوي النفوذ، هناك، فأسفرت مساعيهم الخيِّرة، لدى وزارة المعارف، عن صدور قرار بإلحاقه بالبعثة الدراسية العراقية في القاهرة، الأمر الذي أفرحه للغاية، إذ غطًى الإلحاق الجانب الدراسية العراقية في القاهرة، الأمر الذي أفرحه للغاية، إذ غطًى الإلحاق الجانب

أربع سنوات متتالية أمضاها دارساً مجدًّا في «دار العلوم» وباحثاً متعمُّقاً في عالم القاهرة. وفي ختامها نال إجازة جامعية في اللغة العربية وآدابها مشفوعةً بتقدير أساتذته وإعجابهم بمستواه الأدبي واللغوي. فأشاع ذلك الغبطة في نفسه وعزَّز أمله بالمستقبل والثقة بنفسه.

وإذ حان موعد عودته إلى العراق، حيث موقعه التعليمي ما برح محتجزاً له كأستاذ ثانوي، رأى من الضرورة، أن يستزيد، في القاهرة، علماً ومعرفةً في الشأن التربوي، وفي القاهرة معاهد وكليات موقوفة على هذا الشأن، وباتت على مستوىً عالٍ من التطور العلمي والاغتناء بالخبرة، وما أن اطمأنَّ إلى بقائه في البعثة الدراسية العراقية حتى التحق بـ معهد التربية العالي، حيث أمضى فيه سنتين مشبعتين بالدرس والبحث والوقوف على أحدث المناهج التربوية. وفي نهاية المطاف العلمي، على الصعيدين الأدبي – اللغوي والتربوي، قفل راجعاً إلى العراق، مروراً، بلبنان، في صيف الأدبي – اللغوي والتربوي، قفل راجعاً إلى العراق، مروراً، بلبنان، في صيف إليها نسخاً مصدَّقة عن شهاداته العلمية، فألحقته، فوراً، في ثانوية الكرادة في بغداد بصفة معاون مدير. وانطلاقاً من تلك السنة المدرسية (1951–1952) بدأت مسيرة جديدة، في حياته التعليمية، اتَّسمت بالنشاط التربوي والأدبي البالغ الحيوية والجدوى. فتربوياً، مارس التعليم الرسمي في ثانوية الكرَّادة أولاً، وثانياً في ثانوية الشعب بالكاظمية وثالثاً وأخيراً عُيَّن مديراً لثانوية بيوت الأمة المسائية في الكاظمية، إضافة إلى ذلك مارس التأليف المدرسي في اللغة والأدب، للمرحلتين المتوسطة والثانوية، كما تولَّى التدريس في مؤسسات تعليمية خاصة أبرزها: «الثانوية الأميركية للبنات» في حي المنصور ببغداد، حيث كان له فيها منزلة مميَّزة وتركت آثارها عليه، لاحقاً، بصورة تتصل بحياته الخاصة. أمَّا أدبياً فشرع يكتب في المجلات والصحف، العراقية واللبنانية، مقالات نقدية وبحثية وينشر الجديد من شعره.

ولعلَّ من المفيد أن نشير، هنا، إلى أنَّ رحلته الدراسية إلى مصر قد ورد ذكرها، على تفاوت في الاستفاضة والدقَّة، في ثلاثة مراجع هي: «شعراء الغري» و«ماضي النجف وحاضرها» و«مستدركات أعيان الشيعة». وفي ضوء المقارنة بينها، جميعاً، تميَّز النص الوارد، في «المستدركات»، بالدقَّة الأقرب إلى صورة الواقع الحقيقية حيث جاء فيه حرفياً، أنَّ عبد الرضا صادق: «اختير للإنضمام إلى بعثة دراسية أوفدتها وزارة المعارف العراقية للإلتحاق بكلية "دار العلوم» في القاهرة، وهي من المعاهد الجامعية المختصَّة بتخريج مدرسين للُّغة العربية وقد انتمى بعدها إلى «معهد التربية ولا المعارف العراقية للإلتحاق بكلية "دار العلوم» في القاهرة، وهي من المعاهد في عمله حتى إحالته على التقاعد...ه<sup>(3)</sup>.

المرحلة العراقية الثانية

بدأت هذه المرحلة منذ تاريخ عودته إلى العراق، من مصر مروراً بلبنان، في أواخر صيف 1951، وانتهت في عام 1994، تاريخ مغادرته العراق إلى الأردن فإلى لبنان طلباً للمعالجة من المرض العضال الذي ألمَّ به وأقعده عن الحركة.

<sup>(3)</sup> راجع فأعيان الشيعة – المستدركات؛ للسيد حسن الأمين، دار المعارف للمطبوعات، بيروت 1997، ص89.

لقد أمضى سحابة هذه المرحلة الثانية في بغداد لم يغادرها إلاَّ للاصطياف، بين أهله، في لبنان، بين صيف وآخر. كان يوزِّع وقته، إيَّان تلك المرحلة، بين ممارسة التعليم في القطاعين: العام والخاص وبين الكتابة سواء في التأليف المدرسي أم في النقد الأدبي وفي البحث اللغوي والفكري وفي كتابة الشعر. ففي التأليف المدرسي برز في تصنيف كتب اللغة والأدب للمرحلتين: المتوسطة والثانوية، أما في الكتابة الشعرية والنقدية والبحثية فنشر في المجلات العراقية واللبنانية وفي الصحف العراقية اليومية.

لعلَّ أبرز كتاباته النقدية تلك المقالات التي نشرها، تباعاً، في الصحف العراقية منتقداً، بقسوة، أفكار ومقولات عالم الاجتماع الدكتور علي الوردي وقد جمعها أخيراً في كتاب مستقل أسماه «سوفسطائية للبيع» . «وكان – حسب الكاتب العراقي إبراهيم الحيدري – من أوائل من أصدر كتاباً في نقد أفكار الوردي هو عبد الرضا صادق في كتابه «سوفسطائية للبيع» وهي مجموعة من المقالات والملاحظات حول تفكير ومنهج الوردي الذي صدر ببغداد عام 1956 واتهم آراه وأفكاره بأنها سوفسطائية، كما وصفه بالمنافق تارةً وبالمخاتل تارة أخرى...» وانتهى بالقول: «إنَّ كتب الوردي كلها ( التي صدرت قبل ثورة تموز 1958) لا تضيف جديداً إلى تفكير منتف، إذ ليس فيها سوى التهريج والمخادعة،<sup>(4)</sup>.

وإذ نورد هذا الاستشهاد، هنا، فما قصدنا إلاّ التدليل على إسهام عبد الرضا في الحركة الأدبية النقدية التي كانت تاشطة في العراق وفي غمرتها كان ينشر مقالاته النقدية وقصائده الشعرية في جريدة «الساعة» بخاصة وفي جريدة «اليقظة» بين حين وآخر. كما أسهم في الحركة الأدبية في لبنان حيث كان ينشر كتابات نقدية في مجلة «العرفان» التي كانت تصدر شهرياً في صيدا، عاصمة جنوب لبنان، وينشر كتابات بحثية في مجلة «الألواح» التي كانت تصدر شهرياً في بيروت. ولعلَّ أبرز ما نشره في العرفان» تلك المقالات النقدية المتبادلة بينه وبين الناقد الأدبي والمؤرِّخ الشيخ علي والعرفان» تلك المقالات النقدية المتبادلة بينه وبين الناقد الأدبي والمؤرِّخ الشيخ علي مادق. وقد أودع الشيخ علي تلك المقالات النقدية المتبادلة بينه وبين مانده والمؤرُّخ الزين التي كانت تتمحور حول شعر المغفور له والده العلاَّمة الشيخ عبد الحسين مادق. وقد أودع الشيخ علي تلك المقالات بين دَفتَيْ كتابه الموسوم بـ مع الأدب العاملي – درسة ونقد وتحليل»، الصادر في بيروت عام 1947.

<sup>(4)</sup> ابراهيم الحيدري، علي الوردي، شخصيته ومنهجة وأفكاره الاجتماعية، منشورات دار الجميل، كولونيا (ألمانيا) 2006، ص276.

ـ جاء في نص الشيخ علي الخاقاني: «إنَّ عبد الرضا صادق أديب نابه الذكر، مليح السَّبك، رصين التعبير، جزل اللفظ، رقيق المعنى، وشعره من الطراز الجيد الذي يعرب عن روحه المرح وذهنه الحاد وأسلوبه الأخّاذ...»<sup>(5)</sup>.

ــ وجاء في نص الشيخ جعفر آل محبوبة: «نظم الشعر، شأن أسرته، فكان من الشعراء المُجيدين، وشعره قوي التركيب جزل اللفظ سامي المعنى ونشر كثيراً منه في الصحف والمجلات العراقية وغيرها وله لياقة ولباقة...»<sup>(6)</sup>.

\_ وجاء في ترجمة السيد حسن الأمين له: «كان شاعراً متين الديباجة، عذب الأسلوب، وناثراً في الطليعة من كتَّاب جيله ومفكِّريه، ترك الكثير من الآثار شعراً ونثراً، وهي مما كان ينشره في المجلات والصحف العربية على أنَّ شعره لم يُجمع في ديوان مطبوع مستقل<sup>(7)</sup>.

– ثم جاء في تقديم بمجلة «الألواح» اللبنانية: «هو أديب تستقيم له ملكته وتستجيب إليه أدواته. صمت طويلاً. وها هو يخرج من الصمت بعد أن عمَّق أغواره ووسَّع آفاقه بمعاناة للدراسة والاطلاع الشخصي جد دائبة. وإنا إذ نقدمه \_ وهو من قبل كاتب وشاعر ننتظر آثاره بشوف وحب تعتز أن يكون من أركان «الألواح» وأقلامها الثرية»<sup>(8)</sup>.

يبقى، في هذا الصدد، أن نشير إلى المكانة المرموقة التي بلغها في مجال اللغة العربية حيث كان مرجعاً يعاد إليه إذا ما استعصت مسألة لغوية على أحدٍ من زملائه ومعارفه. من هنا جرى اختياره، مرجعاً لغوياً، في «المجمع العلمي العراقي» كما جرى اختياره مشاركاً في تأليف كتب تدريس اللغة العربية وقواعدها في عموم مدارس العراق الرسمية.

- (5) راجع تشعراء الغري، لعلي الخاقاني، الجزء الخامس، المطبعة الحيدرية، النجف 1954، ص 405.
- (6) راجع الماضي النجف وحاضرها، للشيخ جعفر آل محبوبة، الطبعة الثانية، دار الأضواء، بيروت، الجزء الثالث، 1986.
- (7) راجع أعيان الشيعة المستدركات للسيد حسن الأمين، دار المعارف للمطبوعات، بيروت، 1997، ص89.
- (8) راجع مجلة الألواح؛ لصاحبها صدر الدين شرف الدين، العدد الناسع، السنة الأولى، بيروت، 1 كانون الثاني 1951، ص 13.

□ الوضع العائلي

نقصد، هنا، بالوضع العائلي وضع عائلته الصغرى التي أسَّسها في العراق ليس غير. فهو قد تأهَّل من الآنسة سلوى الراوي سنة 1962. وهي ابنة السيد أحمد الراوي الذي شغل مناصب عالية في إدارة الدولة العراقية في الحقبة الملكية، منها سفارة العراق في لبنان. وقد كانت تلميذته في «الثانوية الأميركية للبنات» في بغداد ثم تابعت دراستها العالية، فور تخرُّجها في تلك الثانوية، فنالت شهادة الماجستير بتفوُّق في اللغة الإنكليزية فعُيُّنت معيدة في جامعة بغداد.

لقد أنجبا إبناً وإبنة، هما: محيي الدين، الذي وُلد في بغداد أواخر الشهر الثاني عشر من عام 1964 ولُبنى، التي وُلدت في بغداد أواسط الشهر التاسع من عام 1974.

#### 🗆 الوفاة

في ظروف العراق المحاصر، حصاراً مُحكماً، أصيب بمرض عضال عزَّت معالجته في العراق فانتقل إلى عمَّان مع أسرته حيث تابع العلاج دون جدوى فانتقل إلى بيروت حيث أدخلناه، فور وصوله إلى المطار، مستشفى الجامعة الأميركية وذلك في 91/ 9/ 1995، وبقي فيها تحت المعالجة المشدَّدة قرابة الثلاثة أشهر نُقل في إثرها إلى منزل أهله في بيروت حيث استمرَّ خاضعاً للمعالجة، مع انتقال إلى المستشفى بين حين وآخر، إلى أن وافته المنيَّة فارتحل إلى رحمة الله الواسعة، في 18/ 6/ 1997، ودُفن في مقبرة النبطية بالقرب من ضريحي والده ووالدته طاب ثراهم جميعاً.

#### 🗆 تداعيات

... إن أنسَ فلا أنسى، ما كنت أسمعه منشداً، وهو مسجَّى في سريره الطبِّي، أبياتاً شعرية، من محفوظاته. كان ينشدها بصوت متوتر شجي، كأنَّما كان يخاطب بها نفسه: يـــا شـــــخُ لــمـــاذا لا تـــقِــفُ دَمِــيَــتُ رِجــلاكَ مِــنَ الــرَّكَــضِ فـــأجــابَ يــصـــوتٍ يــرتــجِــفُ الأرضُ تـــســيــرُ عـــلـــى الأرض

\* \* \*

لهي الدب العراق الحديث

يا شييخُ، شَجاني ما قُلْتَ وَزَرَعْتَ، بِصِدري، آلامَسكُ مَــنُ أَنــتَ؟ أَجــابَ أَنــا أَنْــتَ أَنــا ذَاتُــك تَــمــشـي قُــدَّامَــكُ ... كنت أجدني، وأنا أستمع إليه منشداً، بحزنِ بالغ، هذه الأبيات الشعرية، لكانً نزفاً ينفجر في قرارة صدري وكانًّ سيلاً من الدمع ينحبس مأسوراً خلف بياض عيني فأستحضر في بالي مقطعاً لاذعاً كالجمر من رسالة بعث بها إليَّ، وهو في عمَّان قبل نقله بالطائرة إلى بيروت، عاجزاً عن الحركة:

«في غمار الضباب الكثيف نحيا هنا في هذا البلد المسكين، كنت أظن أن إقامتي، هنا، لا تتجاوز الأسبوعين في أكثر تقدير ثم طالت وطالت إلى ما يزيد على نصف عام بطوله وعرضه وعمقه...

إنَّ الغربة الموجعة تمسك بخناقي هنا... ضاع العمر يا أخي... ضاع... وقبل أن تغرورق عيناي بالدموع أودِّعك، بحفظ الله، مردِّداً قول الشاعر:

واذكرونا مشل ذكرانا لكم رُبَّ ذكرى قريبت من نَزَحا واذكروا صببًا إذا غنَى بِكْمَ مُنْ مُوبَ النَّمعَ وعاف القَدَحا... (عمَّان 12/4/1995)

#### 🗆 مولفاته

-- «سوفسطائية للبيع» كتاب نقدي صدر ببغداد 1956.
 - كتب مدرسية في اللغة العربية وآدابها لمرحلتي المتوسطة والثانوية في العراق.
 - مجموعة شعرية قيد الجمع فالنشر.
 - نشر الكثير من المقالات والدراسات والأبحاث والقصائد في المجلات والصحف العربية أبرزها مجلة «العرفان» و«الألواح» في لبنان وجريدة «الساعة» في العراق.

وأخيراً إذ نُعرب عن أعمق مشاعر الحزن والأسى على فقدانه نأمل أن نوفَّق إلى جمع ما نشر من كتاباته النثرية والشعرية الكثيرة وفاءً لذكراه العطرة وخدمةً للغة الضاد وتراثها الأدبي. وذلك على نحو ما قمنا به من إشراف على تدقيق ونشر ما خلَّفه، لنا مخطوطاً، من أثر أدبي كبير في هذا الكتاب اللائق به تحقيقاً لأمله الغالي آملين أن يحظى هذا الكتاب الأدبي بالقبول الحَسَن في الأوساط الأدبية العربية وخصوصاً تلك الأوساط المعنية بالأدب الحديث في العراق.

واستطراداً نعود إلى ما ذهبنا إليه من قول في شأن هذا التقديم لنؤكّد، مرة ثانية، أنه جاء، برمته، وقفاً على التعريف، المتيسر، بالكاتب، لا غير، دون أن نقارب، به، مضمون الكتاب بكلمة أو إشارة.

وبعد فلعلَّ أبلغ وأثمن ما نختم به التقديم، من خارج لغته، ثلاث ملاحظات نقدية، بالغة الدلالة، في شأن المضمون، نقتبسها، حرفياً، من متن المقدمة التي استهلَّ بها المؤلف صفحات كتابه الحاضن، بين دفَّتيه، حصاد عمره المثمر.

هذه الملاحظات الثلاث، في اعتقادي، جاءت معبِّرةً، بإيجاز بليغ وأمين، عن موقف المؤلف من موضوع كتابه الذي أعدَّه، في الأساس وقبل أن يذهب به بعيداً في العمق والشمول، كمشروع رسالة جامعية عليا، في جامعة القاهرة، تحت إشراف أستاذه الدكتور الدَّسوقي<sup>(9)</sup>.

ونظراً لما تُفصح عنه، بجلاء ودقَّة، هذه الملاحظات من رأي، مختصر مفيد، يطلقها الكاتب في موضوع كتابه، وجلتني مسوقاً، بشغف وحماسة، إلى جعلها خاتمة لتقديمي، المتواضع، ناطقةً بلغةٍ، هي لغة الكاتب وليست لغة المقدِّم، ومفضيةً إلى

(9) الأستاذ الدسوقي هو الدكتور عمر الدسوقي، الأديب المصري المعروف، صاحب المؤلفات الأدبية الجمَّة، والأستاذ الجامعي البارز الذي تتلمذ عليه عبد الرضا صادق وسرعان ما نشأت علاقة مودَّة بين الأستاذ وتلميذه مهمَّدت الطريق إلى إشرافه، بحرص شديد، على الرسالة الجامعية العليا التي آثر الأستاذ أن تتمحور حول الأدب الحديث في العراق مع التركيز على دور الأدباء الشيعة في ذلك. ربما جاء هذا الإيثار من استغراق الدكتور التركيز على دور الأدباء الشيعة في ذلك. ربما جاء هذا الإيثار من استغراق الدكتور التركيز على دور الأدباء الشيعة في ذلك. ربما جاء هذا الإيثار من استغراق الدكتور الدوية، وقتنذ، في تتبع حركة الأدب العربي الحديث في زمنه، بدليل ما قدَّمه للمكتبة العربية من مؤلفات قيَّمة كان أبرزها كتابه: هني الأدب الحديث، بجزايه الصادر عام 1948. العربية من مؤلفات قيَّمة كان أبرزها كتابه: هني الأدب الحديث، وبجزايه الصادر عام 1948. العربية من مؤلفات قيَّمة كان أبرزها كتابه: هني الأدب الحديث، وبدراسته في جامعة المعاد. على حقيقة هذا الدور، من معرفة الأستاذ بهوية تلميذه المذيبة وبدراسته في جامعة النجف حقيقة هذا الدينية. والنعية في القادية مع حقيقة من رغبة الدكتور الدسوقي في الوقوف على العربية من مؤلفات قيَّمة كان أبرزها كتابه: هني الأدب الحديث، بجزايه الصادر عام 1948. العربية من مؤلفات قيَّمة كان أبرزها كتابه: هني الأدب الحديث، وبدأية الصادر عام 1948. العربية وبدراسته في جامعة النجف أما طلب التركيز على دور الأدباء الشيعة فمتاتً من رغبة الدكتور الدسوقي في الوقوف على حقيقة هذا الدور، من معرفة الأستاذ بهوية تلميذه المذهبية وبدراسته في جامعة النجف الدينية. وإني لأذكر اليوم، يوضوح، أنَّ أخي عبد الرضا قد أطلعنا على هذا الأمر، في سياق حديثه عن مسيرة دراسته الجامعية في القاهرة، خلال زياراته لبنان لقضاء فصل الصيف سياق حديثه عن مسيرة دراسته الجامعية في القاهرة، خلال زياراته لبنان لقضاء فصل الصيف مي الفراد أسرة في النياية (جنوبي لبنان).

فمي ادب العراق المحديث

مقاربة مضمون الكتاب، وإن بالإشارات الدالَّة، بخلاف ما التزمته من موقف الاكتفاء بتعريف الكاتب ليس غير. والملاحظات النقدية الثلاث هي:

ـ الملاحظة الأولى:

«.. ولكن الذي يلفت النظر أنه وراء ظهور الإيديولوجيات السياسية والفلسفات الإجتماعية لم يعد يُسوَّغ أن يُوزع الأدب على قطاعي السنَّة والشيعة لأن المذهب يكون قد انحسر ظله انحساراً يوشك أن يكون تاماً في بيئات المثقفين بخاصة، وبدلاً من أن يكون موضوع العقيدة دينياً يعود سياسياً بحتاً هذه المرة...».

\_ الملاحظة الثانية:

«إن التطور العميق في العراق يكون قد ألقى امتياز المذهب الديني في الظاهرة الأدبية، نصاً وروحاً، حتى إذا كان لا بد أن تقع فيها ثنائية مذهبية وقعت على معنى اليمين واليسار لا على معنى السنَّة والشيعة».

- الملاحظة الثالثة: مراجعة مراجع

"يلاحظ فيما بعد، أن اليسار هو الذي يمتص معظم الطاقات الفكرية الشيعية ـ والأدب أحد مظاهرها ــ بحكم ما يقع في «أيديولوجيته»، ولو نظرياً، من عدم التفريق بين الكفاءات وكان هذا يفضي، في حياة القطاع (الشيعي) الأدبية إلى أن يتكاثر فيها موضوع اليسار وطريقته في التناول وأسلوبه في التعبير».

تأسيساً على هذا الموقف الفكري، الواضح والصارم، من المسألة المذهبية في العراق، أنشأ عبد الرضا صادق كتابه، بكل فصوله، مستجيباً لطلب أستاذه الدسوقي إنما في ضوء ما استقرَّ عليه فكره النقدي ولكن تشاء الظروف القاهرة، السائدة في العراق، وقتئذٍ، أن تحرم عبد الرضا من زيارة مصر لمناقشة أطروحته الجامعية بعد أن فرغ من كتابتها، على نحوٍ يفوق، إلى حدَّ بعيد، ما تستدعيه شروط كتابة الأطروحات الجامعية.

وأخيراً رحل عبد الرضا صادق عن هذه الدنيا مخلِّفاً لنا هذا الأثر الأدبي،

مخطوطاً، فوسعنا، بالسبل المتاحة، أن نخرجه إلى دائرة الضوء آملين أن يسدَّ فراغاً في المكتبة الأدبية العربية. بيروت في 10/ 6/ 2008

حاشية :

(تعريفاً بالمؤلف شاعراً أنشر ما توافر لديٌّ من شعره في الصفحات التاليات).





## نماذج من شعر عبد الرضا صادق

## حِداء الرَّكبِ الحُسَيني<sup>(\*)</sup>

روَّعتِ أَمنَ سِرْبِهِ فارتاعا أرباعَ متَّةً لا أَمِنتِ رِباعا ماذا تحصُّ حمامةً مذعورةً حطَّت عليكِ جناحَها المرتاعا أتبيتُ آمنة وألفُ دخيلة موداءَ ترصدُ خطوهُ إيفاعا؟! يا عائذاتِ الطَّيرِ لا تتوفَّعي حفظَ الجوارِ وخيرُ جارٍ ضاعا

\* \* \*

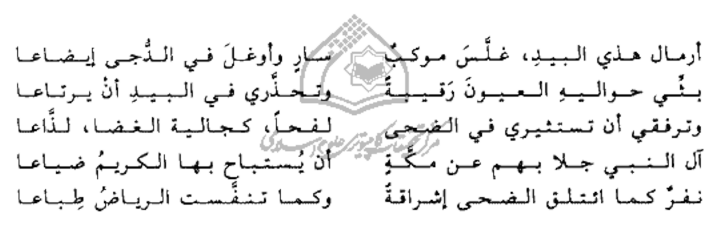
أبقية السَّلفِ الخضيبُ حسامُهم في الحقِّ مَنْ لشريعةٍ تتداعى؟! عَزَّ النَّصيرُ بِمكَّةٍ فاحشُدْ لها في الكوفةِ الأنصارَ والأتباعا

(\*) نُشرت هذه القصيدة في العدد الخاص من جريدة الساعة العراقية في مناسبة ذكرى عاشوراء بتاريخ 11 محرَّم 1364 الموافق 27 كانون الأول 1944. وقد تضمَّن هذا العدد كلمات للأستاذين الكبيرين عباس محمود العقاد وإبراهيم عبد القادر المازني (من مصر) وللعلماء: الشيخ عبد الله العلايلي والسيد عبد الحسين شرف الدين والسيد محسن الأمين وللأساتذة حسين مروة ومحمد رضا شرف الدين وأحمد مغنية (من لبنان) وللأساتذة: طه الراوي وأحمد زكي الخياط ومحمد مهدي البصير وعز الدين آل ياسين، إضافة إلى قصيدة لكل من الشاعرين: عبد الحسين الأزري وإبراهيم الوائلي (من العراق) وكلمة الختام لصاحب الشاعرين: الميد صدر الدين ألين.

\* \* \*

غرَّ عَبرنَ بأبطحيكِ سِراعا محضراء ثمَّةَ، واستقلَّ بِقاعا أثداءها المتحفُّلات رضاعا غمرَ المغاني الكابياتِ شعاعا قلَّت لمثلك أن تكونَ وِداعا وضَنَنْتِ، أنتِ، فلمْ تمدِّي باعا أمدارج الحرمَيْنِ، يا ذِكرى روْى لعِبَ النبيُّ هنا وطاف بسَفحِهِ وَرَعى شُويهاتٍ وداعبَ ثـغرُهُ وَهفا ملاكُ أبيضٌ وهَبا سناً ما كنتِ هينة، وندَّتْ زفرةُ ألأبعَدونَ، هناكَ، مَدُوا باعَهمْ

\* \* \*



\* \* \*

حيَّتكِ، فارعة النَّخيل، غمامةً وشهدتِ، منها الخصبَ والإمراعا هذا الركابُ الهاشميُّ أما سَرى نبأ الركابِ الهاشميِّ وشاعا؟! أين الرجالُ المؤمنون يثيرهم أن يصبحَ الدينُ الحنيف متاعا؟! أثرى أصيب القومُ في إيمانهم فتواكلوا نظراً به وسماعا؟! اتحنَّتِ الهامُ المللَّةُ حلَّلةً للباسِ، يوسِعُ شُمْسَها إخضاعا؟!

\* \* \*

مساذا وراء السنسهسر أيُّ غسمامةٍ السوداء تشتحم الضفاف وساعا

نماذج من شعر عبد الرضا صادق

غطَّت نجاد الأرضِ موغلةَ المدى فيحاءَ واغتمرت ربى وتِلاعا هذي الجموعُ الحاشداتُ لباطلٍ كانتْ لداعيةِ الهدى أشياعا

\* \* \*

حرباً، ومَنْ يَقوى عليهِ صراعا؟ فتناثروا، فوق الثَّرى، أوزاعا...

| أَكَميَّ هاشمَ مَنْ يُطيقُ على الظَّما |
|----------------------------------------|
| قَـضَـتِ الـمـروءةُ أن يـمـوتـوا دونـه |

\* \* \*

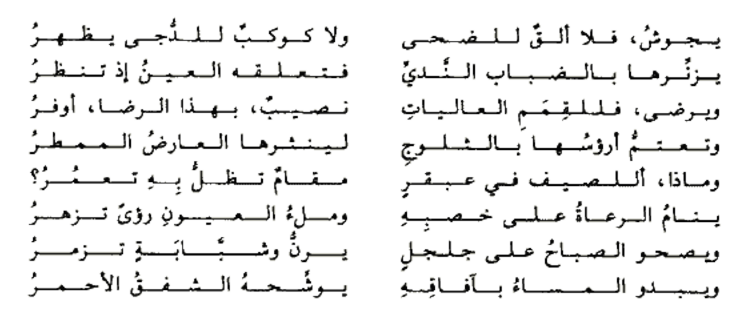


بلادي

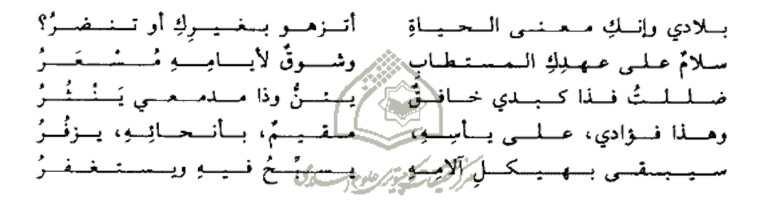
تــولَّــى الــظَّــلامُ فــكــمْ نــسـهـرُ حسائيكِ، قيد تبعيبُ السُبَمَّرُ وفستسنسته، عسالسمٌ نسيُّسرُ خيالكِ، يا ضلَّة العبقريُّ تسأأسق فسانسغ مسرك السشسامسرون وشــــة فـــمــلءُ الـــدُّجـــى أنـــورُ خسلسودا بسآلائسه يسزخسر حبدتك يا صبوة الشاعرين ودنسيسا تُسزاحهم بسالسطسيسبات وتسندى نعيماً بما يغمر وكسونساً تسظر الأمسانسي السعسذابُ توشيخ مسنسة بسمسا يُسبِّسهسرُ تعبب جمالك أو تسحقر ؟! جمالُكِ، أيُّ العيونَ المراض وأي مسطساهره تُسذَكَرُ؟ أتــــنـــكــــره، أيُّ الــــواحـــــــ مرز ترتیت <u>مرز می ر</u>دی

يسهدؤ، وكرلُّ ثرى يستحررُ بهذا الجلالِ، وما يُخبرُ وأنَّكِ من فَنتَه أكسبرُ؟ وغرُّ صفاتكِ لا تُحصَرُ؟ مسواكِ، وآين تُسوى عَسقرُ؟ مسواكِ، وآين تُسوى عَسقرُ؟ وهذا الجمالَ الذي يامسرُ؟ وهذا الجمالَ الذي يامسرُ؟ وتجري باحضانها الآنهرُ ورودٌ بصافي النَّدى تقطرُ وكيف عنواصِفْهُ تنجارُ؟ تباعاً، ويرتفعُ العِفْيَرُ

 نماذج من شعر عبد الرضا صادق



\* \* \*



## أضاميم شوك



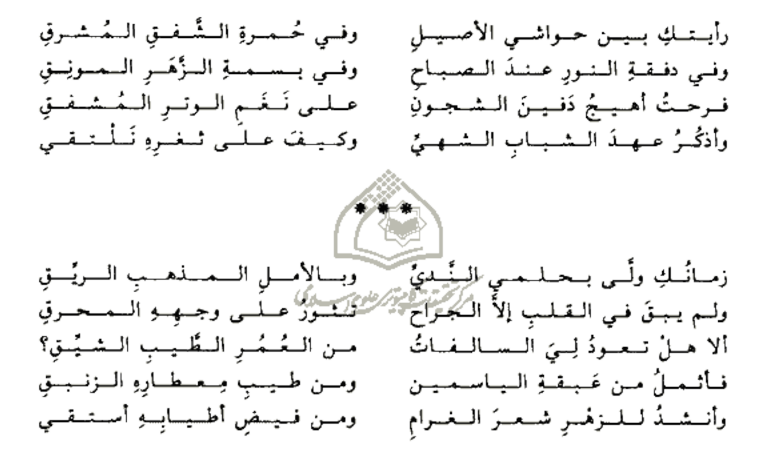
\* \* \*



\* \* \*

هـذه الـنـظـرةُ فـي وجـهي خِـداعٌ وكِـذابُ والـدعـابُ الـمـرِحُ الـضاحـكُ هـمٌ واكـتـئـابُ ووراء الـهـدأةِ الـخـرساءِ فـي نـفـسي اضـطـرابُ لا يـغـرَّنَّـكِ فـي الـشاعـرِ أَنْ يـنـدى إهـابُ فـلـقـدْ يـعـرضُ عَـذْبَ الـماءِ فـي الـقـفرِ سَـرابُ ويـبـلُ الـحَـطَـبَ الـيابـسَ فـي الـفـجـرِ ضَـبابُ

## على نغم الوتَر



## فتنة الشاعر

يا فتنة الشاعر أغْفى الوجوذ على شكونِ الليلةِ الغافية وما مضى من عمرنا لا يعوذ ولا نسراهُ مسرَّةُ ثسانسيسة فاغتنمي الليلةَ قبلَ الرواح وقبل أن ينشرقَ نورُ الصباح

# غداً إذا ولَّى ربيع الحياة وكَشَرت أغصانَه العاصفة نسعودُ لا حسب ولا ذكسريات ولا أمسانٍ غَسضَّسةً وارف سوى طيوفٍ تجتليها العيون سوداء لا ترسمُ غيرَ المنون

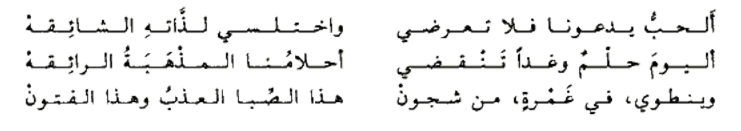
\* \* \*

يا لوحةَ الخافِقِ إنْ أقبلتْ تحتُّهُ لللهوَةِ القافِلة وحسرةَ الروحِ إذا ما انْتَنتْ قَسْراً إلى صحرائِها القاحِلَة لا ماء لا ظلل وَلا مسن رفسيقْ في وحشةِ المسرى وعَشفِ الطريقْ

\* \* \*

قومي فنهندي جَلواتُ الربيغ شعَّتَ على السَّفَحِ والرابية وأشرقتُ دنيا الجمالِ البديغ فستَّسانسةً زاهـرةً زاهـ ونـوَّر الـزنـبـقُ والـيـاسـمـيـنُ والـوردُ والـنـرجـسُ لـلـعـاشـقـيـنُ

\* \* \*



\* \* \*

أَيَّسارُ فستَّسانُ بسالسواحِسهِ يختلبُ النفسَ ويَسبي النَّظرُ قسد أفسعم اللنيا بسأفسراحِهِ ورَقَّ حتى في جمودِ الحجرُ فسزوُدي روحَسكِ مسن سِسحسرِهِ من قسبل أن يسوغللَ في دفسرِهُ

\* \* \*



من رائع الألحانِ للملتقى بالحسِّ، لَنْ تفنى ولَن تخلقا رُخارةً فيَّاضيةً بياليشيعيورُ قــومــي فــقــذ أعــددتُ أنــشــودةً مِـــرنـــانـــةَ الأوزانِ مـــمــلـــوءةً وإنَّــمــا تــبـقــى بــقــاءَ الــدهــورْ

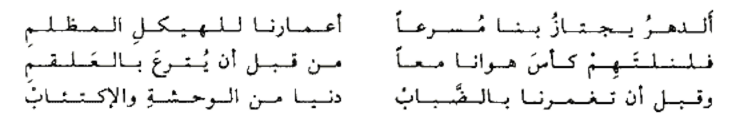
\* \* \*

قوق البلى العاتي وقوق الفناء سحائبُ الصيفِ وشمسُ الشتاء صوفيةُ تقنعُ بالسَّفْسطاتُ

لا تحسبي أنَّ الصبايا العِذابُ ألحسنُ والسحرُ وغضُّ الشبابُ فلا تكوني من نعيمِ الحياةُ

\* \* \*

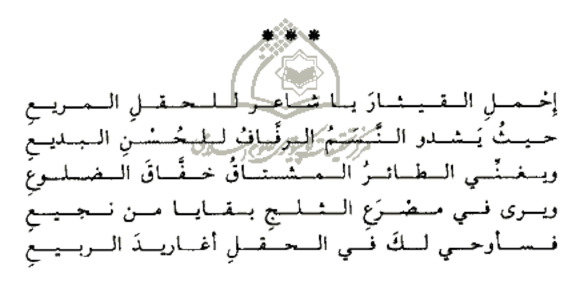
فمي أدب النعراق الحديث





# قيثار الشاعر<sup>(\*)</sup>

الــشــذا يــعــبــقُ فــي الــوادي ذَكِـيَّ الــنَّــفَـحـاتِ والــنَّــدى يــشــرقُ فـي الأزهــار عــذبَ الــقــطــراتِ إنــنـي أُلــهَــم، فـي الــوادي الــمـنــدَّى ، خَـطَـراتــي وعــلــى الــجــدولِ فـي الــضــفَـةِ أوحــى نــغــمـاتــي



\* \* \*

أَيُّها الشاعر يا مسكين مَنْ هاجَ شجونَكُ؟ مَنْ أَثارَ الدمعَ، حتى ملأ الدمعُ جفونَكُ؟ مَنْ رَمى السُّتْرَ على وجهِكَ واستلَّ عيونَكُ؟ ما الذي أغراكَ بالجِدٌ فضيَّغتَ مُجونَكُ؟ ما أدق السفسن في يأسِكَ ما اسمى جنونَكْ!!

(\*) تعريب شعريٌّ عن الإفرنسية.



r

, <sup>1</sup>,

#### مناشدة

توفيراً لشروط جمع بقية قصائد الشاعر عبد الرضا صادق بهدف طبعها وإصدارها في ديوان مستقل، نناشد كل مَنْ في حوزته أثر أو أكثر من آثاره الشعرية، وكل مَنْ لديه معرفة بذلك، أن يتفضَّل بالاتصال بنا على العنوان التالي، مع جزيل الشكر وبالغ التقدير:

المجلس الثقافي للبنان الجنوبي:

- بيروت، ص.ب: 5815/14
- تلفاكس: 703630/ 01-815519/ 01
- موقع إلكتروني: admin@althakafi-aljanoubi.com

حبیب صادق: بیروت، هاتف: 306636/01 خلوی: 632285/03



#### المقدمة

كان في طليعة الدوافع التي اقتضت هذا البحث رغبة أخوان وأصدقاء من الأدباء في أن نستكمل به ما كان قد بدأه من قبلُ دارسو الأدب العربي الشيعي القديم وانتهوا به إلى حدود العصر الحديث. وحين نكون بصدد أدب شيعي عربي حديث فالعراق هو بيئته الطبيعية، وتلك حقيقة شديدة الوضوح لأن العراق موطن التشيع الأول وقد ظل في إطار العالم العربي موطنه الأخير يحتضن عتباته المقدسة، ومؤسساته الدينية، ومرجعيته الكبرى. وكان في رأي المرحوم الدسوقي أن نقتصر من العصر الحديث على الشريحة التي تصل بين أواتل القرن العشرين وبين ثورة الرابع عشر من تموز (1958) ملاحظاً في ذلك أن العراق إلى ظهور الحركة الدستورية التي أطاحت بعبد في العراق يبدأ بظهور هذه الحركة لأنها استنبعت أحداثاً ضخمة كان لها تأثير كبير في عملية التطوير وانتقال العراق إلى مناخ المتعيرات العشرين منيد، فكان العصر الحديث بعملية العراق يبدأ بظهور هذه الحركة لأنها استنبعت أحداثاً ضخمة كان لها تأثير كبير في عملية التطوير وانتقال العراق إلى مناخ المتغيرات الحضارية التي أطاحت بعبد معلية التطوير وانتقال العراق إلى مناخ المتغيرات الحضارية التي أطاحت بعبد بعراق يبدأ بظهور هذه الحركة لأنها استنبعت أحداثاً ضخمة كان لها تأثير كبير في عملية التطوير وانتقال العراق إلى مناخ المتغيرات الحضارية التي بقلت كثيراً من عملية التطوير وانتقال العراق إلى مناخ المتغيرات الحضارية التي بقلت كثيراً من مورته القديمة. ويبقى أن ثورة الرابع عشر من تموز 1958 تمثل نهاية طبيعية لفترة يمكن أن تحمل ملامح أدب متميز.

والحق أن الموضوع في هذه الحدود التي تحصره بهذه الفترة من تأريخنا الحديث لم يُطرق من قبلُ فقد عاد صعباً جداً وراء التطور الكبير الذي امتدَ إلى كل جوانب الحياة ـ وكان منه أن تضاءل الحس الطائفي وانحسر بعد مدَّ جارف ـ أن يصل الباحث إلى حقائق موثقة في موضوع تلغي المتغيرات السمحة كثيراً جداً من سماته المميزة. ولعل بين الصعوبات التي تعترض البحث في أدب الشيعة في العراق بخاصة أن المذهب لا يعود يكشف عن حقيقته من داخل ـ ولا بدّ هنا من استثناء ـ وأن الهوية الرسمية لا تعود تكشف عنه من خارج، ويبقى أن الباحث في هذا الأدب التقليديين ما يكشف عن هذا الانتماء فإن الصعوبة تتحوّل إلى البحث عن هذا الأدب نفسه في محاولة جاهدة للتعرف إليه في «شرانقه» التي كانت تلزّه بها المتغيرات لزّاً. والواقع أن ما ظهر في المجموعة الموسعة من هذا الأدب في إطار الشعر غالباً، يذلّل جزءاً من هذه الصعوبة بيد أنه يبقى بجزء آخر موصول بان «النجفيات» و«البابليات» و«الحائريات» – وهي أبرز هذه المجموعات التي كانت قد ظهرت في الخمسينيات – لا تغطي كل أدب الشيعة في تلك الفترة، بل هي تغطي شريحة من شرائحه في مراكز المذهب الدينية.

وفي منهج البحث آثرت أن يكون تأريخياً مقتنعاً بالملاحظات القيّمة التي كان فرنسي كبير هو "بول ألبير" يمهّد بها لدراساته الأدبية التي تتناول بالنقد والتحليل طائفة من روائع الأدب العالمية: كالألياذة والأنيادة والأوديسة، وأغنية رولان، والهانرياد وأورشليم المحرّرة... إلخ<sup>(1)</sup>. ويؤكد صحة هذا المنهج منطلقاً من أن أدب أمة من الأمم هو أبداً مراّة تعكس حياتها الدينية والاجتماعية والسياسية وأنه حتى في الظاهرة الفنية التي نتّجه بها إلى العين بخاصة يبدو أن استعراض ما حولها من وقائع تأريخية أمر كبير النفع في توثيق قيمتها<sup>(2)</sup>.

في هذا الضوء كان لما حول هذه الدراسة من الحقيقة التأريخية نصيب كبير، لو حظي حجمه، أن يتناسق مع طبيعة المنهج المختار. ولعله من هنا انتظمت الخطة فوق هذه المقدمة تمهيداً من فقرتين وبابين وخمسة فصول وخاتمة. وفي الفقرة الأولى من التمهيد نلاحظ ظاهرة إطالة في تحديد الخطوط العريضة للتشيع وكان الذي دعا إلى هذه الإطالة أن المؤرخين المعاصرين، في الغالب، ظلوا يخلطون بين ما يقع منه في إطار العقيدة الإسلامية على نحو ما تظهر في أصولها الكبرى وهي أصول لا مندوحة للمسلم عن الإيمان بها وبين ما يقع منه في إطار الغلو الذي يصرفه إلى البعد عن حقيقة الإسلام النقية. ومن المؤكد أن جملة الذين أرّخوا لأدب التشيع من معاصري السنَّة، ولست أستثني كثيراً من الشيعة أيضاً، يجهلون مثلاً ما يقرره «ابن معاصري السنَّة، ولست أستثني كثيراً من الشيعة أيضاً، يجهلون مثلاً ما يقرره «ابن فعنده «أنها من صنع الغلاة (لعنهم الله أن علياً ولي الله» المول هم أها من المامية معاصري المنعة منه المنعب في المؤلم من المؤكد أن منه والما المام من الما ما يقره المامية معاصري المنعة منه المنه على أمول المؤكد أن جملة الذين أرّخوا لأدب التشيع من

(1) بول ألبير، الشعر: دراسة في روائعه، ط 9، باريس 1983، ص 1\_ 15.

(2) م. ن، ص 15.

أذان السنَّة». ومن المؤكد أن كثيرين من باحثى السنَّة يتشككون في أن يكون قرآن الشيعة هو نفسه قرآن السنَّة ولعل بعضهم يطمئن إلى ما يعرف بـ «سورة الولاية» في قرآن الشيعة المزعوم فيوثّق بها واقع القرآنين<sup>(3)</sup>!! وحتى الإمامة وهي الأصل المذهبي الكبير في العقيدة الشيعية لا تلزم المسلم بقدر ما تلزم الإمامي فأنت لست شيعياً على مذهب الإمامية إلَّا إذا آمنت بأن علياً هو المرشح الأول للخلافة بنصُّ إلَّهي لا باختيار بشري. ثم أنت حرّ بعد ذلك في ألّا تكون إمامياً وستبقى مسلماً تتخيّر ما تشاء من مذاهبه الأخرى. والحق أن الإطالة في هذه الشريحة من التمهيد لم يكن يقصد بها الدفاع عما يتميز به الشيعة بقدر ما كان يقصد بها أن تقدّم المذهب في خطوطه العريضة النقية موصولة بآراء الكبار من أئمته. وفي الفقرة الثانية من التمهيد التي تتعرَّض لطابع الأدب الشيعي القديم إلى أوائل هذا القرن تلاحظ كذلك ظاهرة إطالة، وكان الذي يسوّغ ذلك، في نظري، أن مقولة غير موثّقة تذهب في الأدب الشيعي مذهب من يقصره في الغالب على البكاء لما حلَّ بآل الرسول (ص) من جهة، وعلى موقف متشنج من ااختيار السقيفة، من جهة أخرى. وفي الموقف المتشنج لفت نظري أن الأدب الْشيعي لا يحتكَ بجدل في العقيدة إلا في ظل ثقافة آثرت أن أسمّيها «ثقافة نقل» حتى إذا شاعت في فترة «ثقافة عقل» انصرف هذا الأدب إلى جدل عاطفي يباهل بالسَّيَرِ النقية وحدها بعيداً عن التوتر والعصبية وكان يستقيم عندي أن هذه الظاهرة ظلت تتوثق بالشواهد منذ أن ظهر التشيع وإلى مطلع هذا القرن. وكان يلاحظ أحياناً أنها لا تطّرد، ولكن الاستثناء كان يجد أبداً مسوغاته. ومهما يكن من أمر فقد كان هذا جميعه يدعو إلى الإطالة تلمساً لوجه الحق في مقولة ظلت تُحسب من البدهيات في طابع الأدب الشيعي القديم. وفي منزلة الشيعة في تأريخ الأمة العربية يلاحظ أن الذين تكتَّلوا منذ البداية حول علي بن أبي طالب كانوا يمثلون «التيار المعارض لصبّ

<sup>(3)</sup> يرد فضيلة الأستاذ الشيخ محمد الغزالي على هؤلاء قائلاً : فإن العالم الإسلامي الذي امتدت رقعته في ثلاث قارات ظل من بعثة محمد صلّى الله عليه وسلّم إلى يومنا هذا بعد أن سلخ من عمر الزمن أربعة عشر قرناً لا يعرف إلا مصحفاً واحداً مضبوط البداية والنهاية معدود السور والآيات والألفاظ قأين هذا القرآن الآخر؟ ولماذا لم يطلع الإنس والجن على نسخة منه خلال هذا النهر الطويل؟، انظر : قرسالة الإسلام»، عدد 53 و64، حزيران/يونيو 1963، ص 131.

الإسلام في قوالب سياسية واجتماعية مصلحية تختلف عن قوالبه الأولى،<sup>(4)</sup>، وكان لهؤلاء مجهود واضح في إغناء المضمون الروحي للإسلام وإبقاء هذا الدين قادراً على إشباع النوازع الروحية حتى في أشد النفوس قلقاً وتحرراً<sup>(5)</sup>. وحين يكون التشنج رمز هذه المعارضة الخطيرة يكون طبيعياً أن يستهدف لاضطهاد رهيب ومحاولة تشويه ظالمة لجملة معتقداته. وعلى كل حال فقد ظل التشيع في رأي الشيعة يتحمل على امتداد الفترات المنحرفة من التأريخ الإسلامي جزءاً كبيراً من مسؤولية التذكير بفساد الحكم ويدفع ثمن ذلك عرقاً ودمعاً ودماً. ويبقى أن للشيعة دوراً كبيراً في حياة الإسلام الفكرية عقيدة وفلسفة وعلماً وأدباً.

وبين يدي تلك الفترة أحسب أنّي نقلت صورة صادقة ومفصلة لحياة العراقيين السياسية والاجتماعية والثقافية في ظل العثمانيين. وكان القطاع الشيعي بخاصة يعيش أزمة اضطهاد فقد ظل يُتَّهَمُ بصدق ولائه للدولة من جهة وبصحة عقيدته الإسلامية من جهة أخرى. وتوثيقاً للظاهرة التي كنت قد لمحتها في طابع الأدب الشيعي القديم وجدت أن أدباء القطاع – ولا عبرة بالاستثناء – يحتكون احتكاكاً شديداً بموضوعات الجدل المنطقي تثبيتاً للأصل الكبير في المذهب، وكان «الغدير» و«السقيفة» يمثلان طرفي الإيجاب والسلب من حقيقته. وواضح أن الشريحة الزمنية، بين يدي الفترة تلك، كانت تتميز بـ «ثقافة نقل» وهي كل ما تملكه، آنئذٍ، من معرفة.

وحين انتهيت إلى صلب البحثة في الباب الأول وفصوله الثلاثة التي خصصتها للحديث في الحياة السياسية والاجتماعية والثقافية كنا ما نزال في ظل العثمانيين، وكان معنى ذلك أن القطاع الشيعي بقي معزولاً عن الحياة السياسية بالرغم من حماسته الشديدة للدفاع عن الخلافة ممثلة بنشاطها العسكري ضد الحلفاء في جنوب العراق ووسطه. ووراء الحرب التي انحسر فيها ظل العثمانيين عن العراق بقي القطاع يستشعر بعض ما كان يستشعره في القديم من إهمال واضطهاد. وسواء أكان ذلك في ظل الاحتلال أم كان في ظل الاستقلال، فإن الواقع أنَّ عُرْفاً كان قد استقر في الأوساط التقليدية الحاكمة على أن يُصرف القطاع عن المشاركة السياسية العميقة على مستوى القيادة المسؤولة بخاصة إلا في استثناء. وتلك حقيقة لا توصل، في نظرنا

- (4) د. كامل الشيبي، الصلة بين التصوف والتشيّع، ج 1، مطبعة الزهراء، بغداد 1963، ص 17.
- (5) محمد جواد مغنية، مع الشيعة الإمامية، منشورات مكتبة الأندلس، بيروت 1955، ص 65.

على الأقل، بحسّ طائفي متعصب بقدر ما توصل بطموح لاحتكار السلطة، ولعله من هنا يلاحظ فيما بعد أن اليسار هو الذي يمتصّ معظم الطاقات الفكرية الشيعية ـ والأدب أحد مظاهرها ـ بحكم ما يقع في «إيديولوجيته» ولو نظرياً، من عدم التفريق بين الكفاءات. وكان هذا يفضي في حياة القطاع الأدبية إلى أن يتكاثر فيها موضوع اليسار وطريقته في التناول وأسلوبه في التعبير.

وفي حياة القطاع الاجتماعية يلاحظ أن الشيعة يتخلفون عن السنَّة انفتاحاً على المتغيرات الحضارية حتى يظن أن المحافظة توشك أن تكون مزاجاً فيهم وحتى يظن أنهم عاجزون عن أن يصوغوا ذواتهم على غرار آخر. والحق أن معاناة الاضطهاد، ولو تياراً خفياً في الغالب، دفع القطاع إلى ضرب من العزلة فابتعد عن المشاركة في صياغة ذاته مرة أخرى في ظل المتغيرات التي لم يكن للعراق كله عهد بها من قبل. والواقع أن ذلك لم يكن يتواصل إلى نهاية الفترة فوراء الحرب الثانية عاد القطاع ينفتح بعمق على هذه المتغيرات ويمنحها كل ثقته. ولم يكن حظه من الحياة الثقافية قبل الأربعينيات حظٍّ القطاع السنِّي منها، ذلك أنه ظل يرث منذ العثمانيين مشاعر الكراهية للمؤسسات التعليمية التي كان يصرف عنها ويحرم من الاحتكاك بمعطياتها الفكرية الحديثة. وكان يساعد على فلك أن الشريحة الدينية فيه شوّهت صورة هذه المؤسسات وألخت على أنها من صبح للكافر وائتماره بإضعاف الإسلام تزييفاً لثقافاته واستخفافاً بمعتقداته. وهنا أيضاً كَماً في الحياة الاجتماعية تتبدّل الصورة وراء الحرب الثانية ويعود القطاع يتدفق على أبواب هذه المؤسسات \_ وكانت قد شاعت شيوعاً واسعاً في العراق وامتدت إلى كل زاوية من زواياه البعيدة ــ مقتنعاً بأن العلم وحده هو السلاح الذي يمكن أن يحارب به التخلف والظلم والفقر. وإلى هنا تكون الفصول التي انعقدت لما يشارك بعمق في صنع الظاهرة الأدبية الشيعية على امتداد الفترة المدروسة وهو ما كان يدعو إليه المنهج التأريخي قد غمرت بالضوء كل الغموض الذي يمكن أن ينعطف بمسار البحث عن غايته الأكاديمية وكانت تنعقد على استكشاف الطابع الجديد لأدب الشيعة المعاصر مقارناً بطابعه القديم. ثم ينتظم الباب الثاني من الرسالة فصلين: أولهما ينعقد على حديث في شعر الفترة وينعقد الثاني على حديث في نثرها. وفي شعر الفترة بدأت بمدارسه وموقع الشعر الشيعي منها. وقد استقام عندي أن الشعر العراقي الحديث ينتسب إلى مدرستين: إحداهما تقليدية محضة والثانية تجديدية تتأثر مرة بمتغيرات الفترة في الموضوع بخاصة ولكنها تحافظ على معطى العَروض والبلاغة على نحو ما يقعان في القديم، وتتأثر مرة أخرى بمتغيرات

الفترة نصاً وروحاً حتى كأنها تجد في الشعر التقليدي نشازاً لا يتناسب مع المستوى الحضاري للمرحلة. وكان في رأيي أن المدارس الثلاث التي يلمحها ناقد عراقي معروف، هو عبد الجبار البصري، في شعر الفترة تفتقر إلى أدلة مقنعة. وقد وسّعت النقاش في جملة المسوغات التي يضعها بين يدي رأيه الجديد. ومع الدكتور جلال الخياط وهو ناقد عراقي آخر حاول أن يقدّم في مدارس الشعر الحديث في العراق رأياً جديداً وجدتني أتبسط في مناقشته لِأَنفيَ ما اطمأن إليه ولأعود به إلى ما كان يشيع في هذه المدارس من رأي هو حصيلة الرصد اليقظ والملاحظة الذكية لكثيرين ممن أرّخوا لشعر الفترة. وكان لي في محاولات التجديد التي تتنكّر للقديم جملة وتفصيلاً ملاحظات موسعة امتدت إلى تشكك في أصالتها. وقد عرضت بالفعل لمحاولات مشابهة وقعت في الغرب في الربع الأخير من القرن التاسع عشر. وكان واضحاً خلال هذه الملاحظات أن حركة الشعر الحر في العراق تنزع ــ في الغالب ــ منزعُ الرمزية الغربية وتتشبُّه بها. وعلى نحو ما انتهت إليه هذه الرمزية من قبل عقد ونصف العقد من السنين لتملأ فراغها كلاسيكية متجددة كان ينبغي أن تنتهي حركة الشعر الحر في العراق إلى مثل هذا العصير لأنها \_ وذلك رأيَّ شخصيٍّ \_ لا تلائم مزاج العربية لا في غموضها ولا في بلاغتها ولا في توزيعها الموسيقي. وإذا كان لا بد من تحديد الموقع الذي يحتلع الشيم الشيعي من هذه المدارس فقد ظهر لي أن هذا الشعر ينتمي إلى المدرستين معاً. وكان التقليدي منه هو الذي لم ينفتح صانعوه على متغيرات الفترة وظلوا يحتجزون شاعرياتهم وراء الأسوار التي تنغلق على حياة شديدة المحافظة. وفي الموضوع العقيدي وهو أظهر ما يتميز به الشيعة يلاحظ أنه إلى الأربعينيات ظل في البيئات الدينية موضوعاً عصبياً جداً يتسمّح بأن يقع فيه جدل شديد التوتر في «حقيقة الغدير» و«شرعية السقيفة» ويتسمّح بأن تقع فيه كذلك خواطر متشنجة يعقدها الشعراء على اغتصاب الحق من أصحابه الشرعيين، بل هو يتسمّح أحياناً بأن تقع فيه خواطر شديدة الصراحة في نقدها لِسِيَرٍ شديدة النقاء من صحابة الرسول. ثم يلاحظ وراء الأربعينيات أن هذا الموضوع يفقد عصبيته الحادة وينزع إلى حديث في الوفاق، وكان هذا يتجلى في آثار الذين انفتحوا على الحياة واحتكوا بمتغيراتها فيما بعد. ولكن الذي يلفت النظر أنه وراء ظهور الإيديولوجيات السياسية والفلسفات الاجتماعية لم يعد يسوغ أن يوزع الأدب على قطاعي السنَّة والشيعة لأن المذهب يكون قد انحسر ظله انحساراً يوشك أن يكون تاماً في بيئات المثقفين بخاصة وبدلاً من أن يكون موضوع العقيدة دينياً يعود سياسياً بحتاً هذه المرة. وفي الفصل

الثاني من الباب الثاني تبسطت في الحديث عن نثر القطاع الفني بعد أن حدّدت الخطوط العريضة لصورته بعامة. وكنت قد انتهيت في هذه الصورة إلى أن ظروف العراق كانت تقهره على أن ينصرف انصرافاً كاملاً إلى البحث عن ذاته السياسية، ولعله من هنا ظل مناخه الفكري مناخاً خطابياً! وكان هذا يعنى أن تتأخر نهضته النثرية. والواقع أن نثر التقليديين ظل إلى نهاية الفترة نثراً متخلفاً يستلهم موضوعه مما يقع في إطار الاهتمامات الرخيصة ومضمونه مما يقع، في إطار التراث، على معنى الانتفاع السطحي بشرائحه الثقافية، في الغالب، وأسلوبه من تصنيع المقامة. حتى إذا كنا مع التجديديين لاحظنا أن هذا النثر يتمخض عن نهضة كانت القصة الهادفة والمقالة السياسية ترهصان بها. وسواء أكنا مع القصة أم مع المقالة فقد كان مضمونهما يسترفد جملة ما كان يشيع في الفترة من ثقافات جديدة حية. وكان أسلوبهما ينزع إلى البساطة والطبعية. وفي الخاتمة كنت قد انتهيت إلى أن الجديد في الرسالة هو أن البحث في الأدب العراقي الحديث وراء ظهور الإيديولوجيات السياسية موزعاً على قطاعي السنَّة والشيعة بحث يصعب أن يتميز برصانة البحوث الجامعية لأن التطور العميق في العراق يكون قد ألغلي امتيارُ المذهب الديني في الظاهرة الأدبية نصاً وروحاً حتى إذا كان لا بد من أن تقع قيهًا ثنائية مذهبية وقعت على معنى اليمين واليسار لا على معنى السنَّة والشيخة، وإذا جان أن يظل في قطاع التقليديين ما يميز أدب الشيعة بطابع عُرف له في القديم فإنَّ ذلك لا يُلاحَظ في غير طواميره المهملة بعيداً عن الضوء.

المؤلف

بغداد في 20/ 8/ 1981



### التمهيد

#### الشيعة لغة واصطلاحاً

تجمع معجمات اللغة على أن لفظ «الشيعة» معنا، الأتباع والأنصار وأنه غلب على كل من يتولَّى علياً وأهل بيته حتى صار لهم اسماً خاصاً<sup>(1)</sup>. والتشيع هو الاعتقاد بأن علياً إمام للمسلمين بوصية من الرسول وبإرادة من اللَّه<sup>(2)</sup> بغير مغالاة فيه أو في أحد أبنائه ممن ينص على إمامتهم. والخلاف بين فرقهم ينحصر في عدد الأئمة وأعيانهم فقط لا في أصل النص ولا في نفي الغلو<sup>(3)</sup>.

- لسان العرب (مادة شيع) وانظر الجزء الثالث من القاموس المحيط (مادة شاع)، ص 47؛ مختار الصحاح، ص 347؛ النهاية، ج 2، ص 267؛ مجمع البحرين (مادة شيع)، وانظر مقدمة ابن خلدون، مطبعة مصطفى محمد، ص 196.
  - (2) د. الشيبي، الصلة بين التصوف والتشيع، ج 1، مطبعة الزهراء، بغداد 1962، ص 9.
- (3) محمد جواد مغنية، الشيعة والتشيع، دار الكتاب اللبناني \_ بيروت، ص 32. وانظر م. ن، ص 42ـ 43 نقلاً عن الطبرسي في مجمع البيان عند تفسير الآية 123 من سورة هود: ﴿وللَّه غيب السموات والأرض﴾: (لقد ظلم الإمامية من نسب إليهم القول بأن الأثمة يعلمون الغيب). وفي المصدر نفسه عن الإمام الرضا: «لا تقبلوا علينا خلاف القرآن فإنا إن تحدثنا حدثنا بموافقة القرآن وموافقة السنَّة. إنّا عن اللَّه وعن رسوله نحدث فإذا أتاكم من يحدثكم بخلاف ذلك فردوه إن لكلامنا حقيقة وإن عليه لنوراً فما لا حقيقة له ولا نور عليه فذاك قول الشيطان».

# نشأة التشيع

من خلال كل الافتراضات التي يقدرها الباحثون تقديراً في هذا الصدد «يلاحظ أن الزمن الذي حددوه لظهور التشيع **يتفاوت بين بداية الإسلام وبعد مقتل علي<sup>(4)</sup>.** وحين يكون التشيع بهذا المعنى الذي يحصره في حدود الإعجاب بعلي والإيمان بأن النبي أعدّه للمركز الثاني في الدولة الإسلامية فليس بعيداً أن يوجد في زمان الرسول (ص)<sup>(5)</sup>.

ومن القائلين بهذا الرأي النوبختي<sup>(6)</sup> وهو من المؤرخين الأقدمين الثقات وكان قد تبناه قبل النوبختي السجستاني فقد ورد في الجزء الثالث من كتاب الزينة: إن أول اسم ظهر في الإسلام على عهد رسول اللَّه (ص) هو الشيعة، وكان هذا لقب أربعة

وفي م. ن، ص 45 نقلاً عن الشيخ المفيد من كبار علماء الإمامية في أوائل المقالات تبريز، 1364هـ فقام الاتفاق على أن من يزعم أن أحداً بعد نبينا يوحى إليه فقد أخطأ وكفره.

وفيه نقلاً عن الشريف المرتضى في : الشافي، ص 188 ما نصه بالحرف: "معاذ الله أن نوجب للإمام من العلوم إلا ما تقتضيه ولايته وما أسند إليه من الأحكام الشرعية وعلم الغيب خارج عن هذا».

محمد جواد مغنية نقلاً عن البحار للمجلسي، ص 40 من مع الشيعة الإمامية، المجلد الثالث ط 1301هـ.، ص 13ـ 52.

قال الإمام جعفر الصادق: (وما نحن إلا عبيد اللَّه خلقنا واصطفانا. واللَّه ما لنا على اللَّه حجة ولا معنا من اللَّه براءة وإنَّا لميتون وموقوفون ومسؤولون. من أحب الغلاة فقد أبغضنا ومن أبغضهم فقد أحبنا، الغلاة كفار، والمفوضة مشركون، لعن اللَّه الغلاة...).

وانظر م. ن، ص 41 ففيها نقلاً عن الشيخ المفيد من كتاب شرح عقائد الصدوق، ط 2، تبريز (الغلاة من المتظاهرين بالإسلام هم الذين نسبوا أمير المؤمنين علي بن أبي طالب والأئمة من ذريته إلى الألوهية والنبوة ووصفوهم من الفضل في الدين والدنيا إلى ما تجاوزوا فيه الحد وخرجوا عن القصد فهم ضلال كفار)، ص 63.

- (4) عبد الله نعمة، الأدب في ظل التشيع، ص 52. ود. كامل الشيبي، الصلة بين التصوف والتشيع، ج 1، ص 11.
  - (5) العقاد، عبقرية الإمام، مطابع مؤسسة دار الهلال، 1966، ص 120\_ 121.
    - (6) فرق الشيعة، ط. إستامبول 1931، ص 15.

من الصحابة وهم أبو ذرّ الغفاري وسلمان الفارسي والمقداد بن الأسود وعمّار بن ياسر إلى أن آن أوان صفين فاشتهر بين موالي علي (رضي اللّه عنه)<sup>(7)</sup>.

ويبدو أن النص الذي يرد في كتاب الزينة لأبي حاتم يستظهر به الدكتور حسين علي محفوظ ــ وهو من باحثي الشيعة المعاصرين ــ على تبنِّيه لهذا الرأي ويعلُّل لذلك بأن أبا حاتم أقدم من جمهرة المؤرخين وعلماء الكلام الذين رجحوا رأياً آخر<sup>(8)</sup>.

ويذهب هذا المذهب من مؤرخي الشيعة المعاصرين نجم الدين شريف العسكري فهو يحاول أن يربط وجود التشيع أيام الرسول بـ "نص الإنذار" لأن ما ورد فيه من آمر بمتابعة علي ومطاوعته هو ما يقصد بالتشيع بهذا المعنى الذي عرضناه له قبل قليل<sup>(9)</sup> ويعزز العسكري رأيه بنص أبي حاتم وقد مرَّ وينص النوبختي في "الفرق" وخلاصته:

إن الشيعة وهم فرقة علي بن أبي طالب المسمون بشيعة علي في زمان النبي (ص) وبعده معروفون بانقطاعهم إليه والقول بإمامته (ثم ذكر أسماء بعضهم) قال: منهم المقداد بن الأسود، وسلمان الفارسي وأبو ذر جندب بن جنادة الغفاري وعمَّار بن ياسر... إلخ<sup>(10)</sup>.

ويخيل للعسكري أن نصاً آخر لمحمد كرد علي يمكن أن تكون له أهمية خاصة بالنظر لما عرف عن هذا الباحث الستي المعاصر من تتليد شديد بالتشيع ومبادئه<sup>(11)</sup>.

- (7) روضات الجنات، ص 88 نقلاً عن كتاب الزينة؛ والدكتور حسين علي محفوظ، تاريخ الشيعة، مطبعة النجاح، 1958، ص 11؛ وعبد الله نعمة، الأدب في ظل التشيع، ص 55.
  - (8) الدكتور محفوظ، تاريخ الشيعة، ص 11.
- (9) نجم الدين شريف العسكري، علي والشيعة، مطبعة الآداب، النجف \_ العراق، ص 10. ويشير المؤلف في آخر الكتاب إلى أنه تمَّ استنساخه سنة 1380هـ أما زمان الطبع فمغفل ..
  - (10) م، ڻ، ص 10 ـــ 11.
- (11) عبد الحسين شرف الدين الموسوي، المجمع العلمي العربي بدمشق، مطبعة العرفان، صيدا 1950م. فهو في جملة موضوعاته يتهم محمد كرد علي بعاطفة أموية وانحراف عن الطالبيين ويناقشه في موضوع كان المجمع العلمي العربي في دمشق قد كلفه أن يكتب فيه وهو «المسعودي المؤرخ» فتعرض أثناء ذلك لأمور أنكرها على الشيعة الإمامية وسفة آراءهم فيها... والموضوع منشور في المجلد 22 من مجلة المجمع.

فمي أدب العواق الحديث

يخيل للعسكري ذلك فيستعين على رأيه به ويسجله بكامله وخلاصته: «إن جماعة من كبار الصحابة كانوا معروفين بموالاة علي في عصر النبي (ص) كسلمان الفارسي القائل: «بايعنا رسول الله (ص) على النصح للمسلمين والائتمام بعلي بن أبي طالب والموالاة» ومثل أبي سعيد الخدري الذي يقول: «أمر الناس بخمس فعملوا بأربع وتركوا واحدة ولما سئل عن الأربع قال: الصلاة والزكاة وصوم شهر رمضان والحج. قيل فما الواحدة التي تركوها؟ قال: ولاية علي بن أبي طالب. قيل له وأنها لمفروضة معهن. قال: نعم هي مفروضة معهن». (ثم قال): «وأما ما السوداء فهو وهم وقلة معرفة بحقيقة مذهبهم ومن علم منزلة هذا الرجل عند الشيعة وبراءتهم منه ومن أقواله وأفعاله، وكلام علمائهم في الطعن فيه بلا خلاف بينهم، علم مبلغ هذا القول من الصواب... إلخ».

والمبدأ «لا» النظرية في رأي السيد هاشم معروف ــ من مؤرخي الشيعة المعاصرين ـ كان بعد ولادة الإسلام ويستأنس لذلك بــ (حديث الدار) على نحو ما فعل العسكري من قبلُ<sup>(12)</sup>.

ويذهب هذا المذهب السيد محمد صادق الصدر معتمداً في ذلك على أحاديث كثيرة يرويها ثقات من السنَّة كابن حجر والإمام أحمد والطبراني تدل على أن الشيعة بمعنى محبي علي ومشايعيه وجدت في حياة النبي (ص) ففي الصواعق المحرقة:

(قال الرسول: يا علي إنك ستقدم على الله أنت وشيعتك راضين مرضيين ويقدم عليها عدوك غضاباً مقمحين)<sup>(13)</sup>.

وفيها: أن الإمام أحمد أخرج في المناقب أنه (ص) قال لعلي: «أما ترضى أنك معي في الجنّة والحسن والحسين وذريتنا خلف ظهورنا وأزواجنا خلف ذريتنا وشيعتنا عن أيماننا وشمالنا»<sup>(14)</sup>.

- (12) نجم الدين شريف العسكري، علي والشيعة، ص 14؛ ومحمد كرد علي نقلاً عن خطط الشام 6/ 251–256، ط .دمشق. عبد الله نعمة، الأدب في ظل التشيع، ص 55. ويشير في هامش رقم 1 من الصفحة نفسها إلى أنه يتقل النص من ج 5 من خطط الشام، ص 251–256. (12) مع مارته المار مرالاً متى 1352ه مرم 60 نتائح مد مارد حص المراعة م 200
  - (13) محمد صادق الصدر، الشيعة، 1352هـ.، ص 60 نقلاً عن ابن حجر الصواعق، ص 96.
    - (14) م. ن، نقلاً عن الصواعق، ص 96.

وفيها كذلك:

«إن الطبراني أخرج أن رسول اللَّه (ص) قال لعلي: أول أربعة يدخلون الجنَّة أنا وأنت والحسن والحسين... وشيعتنا عن أيماننا» ــ الحديث<sup>(15)</sup> ــ.

وفيها أيضاً أن الديلمي أخرج ما نصه: «يا علي غفر لك ولذريتك وولدك ولأهلك ولشيعتك ولمحبي شيعتك فابشر فإنك الأنزع البطين»<sup>(16)</sup>.

وهي أحاديث ينبغي أن تعطى أهمية خاصة لأنها ترد في كتاب يعدّ مؤلفه من قادة المنددين بالتشيع في القديم وقد ألّفه بقصد الحطّ من كرامة الشيعة باعتبارهم في طليعة المبدعين.

ويرجع عبد اللَّه نعمة في «الأدب في ظل التشيع» أن التشيع نشأ في حياة الرسول إذا فهم منه التنويه بعلي وترشيحه للمركز الثاني في الدولة الإسلامية<sup>(17)</sup>.

ومما يؤيد هذا الرأي كذلك ما يرد في الصلة بين التصوف والتشيع؛ من أن الأشعري يعلل التسمية بمشايعة علي وتقديمه على سائر أصحاب الرسول<sup>(18)</sup> ولا يبعد أن تقع التسمية في حياة الرسول لأن هؤلاء الذين شايعوا علياً وجدوا تاريخياً في عصر الرسول.

يضاف إلى ما تقدّم رأيان آخران يذهبان هذا المذهب هما رأي كاشف الغطاء واحمد أمين<sup>(19)</sup>.

وأخيراً يرى الشيبي<sup>(20)</sup> أن التشيع بالمعنى الذي حددناه من نصرة علي والتشيع له قد كان قديماً قدم الإسلام.

وطبيعي جداً أن تكون التزكيات التي كان الرسول (ص) يخصّ بها علياً في مناسبات كثيرة ذات تأثير في أن تجمع حوله نفراً من المعجبين الذين اقتنعوا بأن هذه

(15) م. ن، نقلاً عن الصواعق، ص 96. (16) م. ن، نقلاً عن الصواعق، ص 96. (17) عبد الله نعمة، الأدب في ظل التشيع، ص 52. (18) الصلة بين التصوف والتشيع، ج 1، ص 9. (19) م. ن، ص 9 نقلاً عن أصل الشيعة وأصولها، الطبعة الثامنة، ص 61؛ ضحى الإسلام،

ج 3، ص 209. (20) الدكتور كامل مصطفى الشيبي، الصلة بين التصوف والتشيع، الجزء الأول، ص 12. الأحاديث ترشحه رسمياً لاحتلال المركز الثاني في الدولة الإسلامية بعد وفاة الرسول.

وعلى أية حال فالذي نرجحه أن اللفظ إذا لم يكن قد وجد بالفعل فقد وجد بالقوة لأنه لا أقل من أن يكون هؤلاء الذين حدث تأريخياً أن تبنّوا قضية علي ولو سلبياً بعد حادث السقيفة شيعة في حياة الرسول لتعذّر أن يظهر اتجاههم العلوي مباشرة وبغير مقدمات..!

ولعل هذا هو الذي يضعف الرأي الذي يقدّر أن التشيع نشأ في السقيفة<sup>(21)</sup> وما يذهب إليه باحثون آخرون في نشأة التشيع فافتراضات ليست في قوة الافتراض الذي سبق أن رجحناه<sup>(22)</sup>. أما التشيع نظرية لا مبدأ فمن المؤكد أنه بأكثر حدوده المعروفة اليوم لم يتبلور إلّا بعد عصر النبي بزمن ليس بالقصير<sup>(23)</sup>.

وحين يكون التشيع في حقيقته بعيداً عن الغلو والانحراف وقد سبقت لنا خاطرة في ذلك لا يعود منطقياً أن يتناول الحديث ما أقحم عليه من فِرَق تتميّز إما بالغلو وإما بالانحراف وإما بهما معاً. وإذا كان الشيعة لا ينكرون أن أولئك الذين قادوا الانحراف كانوا في ظاهر الأمر ضمن إطار الحركة الشيعية، ولكنهم بعد أن طلعوا على الناس بمفتريات يقف منها الدين الإسلامي موقف المنذد لا يعود من الإنصاف أن تحسب على الفكر الشيعي . . . ومن هنا كان يجب أن يسمّى المروق باسمه فلا يلصق بالشيعة<sup>(24)</sup>.

- (21) محمد عبد الله عنان، تأريخ الجمعيات السرية والحركات الفكرية، ص 26؛ وإبراهيم حلمي العمر، العرفان، المجلد الخامس، ص 148؛ وعبد الحسيب طه حميدة، أدب الشيعة حتى أواخر القرن الثاني الهجري، ط 1، ص 22.
- (22) من ذلك أنه نشأ أيام فتنة الدار ويذهب إلى ذلك ابن حزم، الجزء الثاني من الفصل، ص 78؛ أو في حرب الجمل وذلك كما في فهرست ابن النديم في نص مضطرب واضطرابه ينشأ من التعقيب على لفظ علي مرة بـ «رضي الله عنه» ومرة بـ «عليه السلام»؛ أو في صفين ويذهب إلى ذلك شكيب أرسلان، في الجزء الأول من حاضر العالم الإسلامي وهو رأي فيليب حتي، ص 199؛ أو بعد مقتل الحسين (الدكتور محفوظ، تاريخ الشيعة، هوامش ص 10).
  - (23) الأدب في ظل التشيع، ص 54.
- (24) انظر مع الدكتور الشيبي كتاب الفكر الشيعي لعباس علي، مطبعة المعارف، بغداد، ص 15\_ 16.

وعلى هذا المعنى دون غيره ينبغي أن يحمل ما يرد في فجر الإسلام من «أن التشيع كان مأوى يلجأ إليه كل من أراد هدم الإسلام لعداوة أو حقد»<sup>(25)</sup>.

ومن الغريب أن يتسع اسم الشيعة عند الذين كتبوا في الفرق الإسلامية والمذاهب وعند الكتّاب العرب والمستشرقين لكل مبتدع في الدين أو مشعوذ حاول إغراء نفر من المغفلين فتظاهر بولاء أهل البيت ليتوصل إلى أهدافه عن هذا الطريق، فمن أنكر الكتاب والرسالة وجميع ما جاءت به الأديان شيعي ما دام يدّعي أنه محب لأهل البيت مع العلم أن آراء أهل البيت لا انحراف فيها ولا التواء. وعلى هذا الأساس عدّت السبئية الغالية – على افتراض وجودها – والمغيرية والمنصورية والجناحية والخطابية والغرابية من الشيعة مع العلم أن هذه الفرق جميعاً فرق ضالّة. وإذا صحّ أنها وجدت تأريخياً فإن آراءها التي تنسب إليها تدل بصدق وصراحة على أنها بعيدة عن الإسلام فضلاً عن التشيع

ولعل معظم الفرق المنسوبة إلى التشيع لا واقع لها. وقد كثرت في الكتب كثرة عجيبة فبلغت عشرات في رأي ابن حزم والجرجاني والشهرستاني والبغدادي ومنات برأي المقريزي<sup>(27)</sup>، وحتى لو كان لها هذا الواقع فإنه لم يبقَ منها إلى الآن سوى ثلاث فرق تحمل الطابع الإسلامي<sup>(28)</sup> وهي:

1 ــ «الإمامية الاثنا عشرية» وهم الذين يعتقدون بأن اللَّه لا يخلي الأرض من حجة على العباد، وأن النبي أوصى إلى علي ونصَّ عليه وأوصى هو إلى ولديه ونصَّ عليهما وأوصى الحسين إلى ولده وهكذا إلى الإمام الثاني عشر.

2 \_ الزيدية: نسبة إلى زيد بن علي الثائر على هشام بن عبد الملك في الكوفة

(25) كاشف الغطاء، أصل الشيعة وأصولها، 1955، ص 44 وما بعدها.

- (26) هاشم معروف الحسني، الشيعة بين الأشاعرة والمعتزلة: فالمغيرية ادعى صاحبها النبوة لنفسه وادعى أبو منصور صاحب المنصورية أن الباقر أوصى إليه بالإمامة بعد أن رفع إلى السماء، وتزعم الجناحية أن روح الله تحل في الأنبياء وتنتقل إلى الأثمة واحداً بعد واحد، ويدّعي أبو الخطاب الألوهية لنفسه والغرابية تقول بأن الله أرسل جبريل لعلي فأخطأ وجاء إلى محمد لأنه يشبه علياً كما يشبه الغراب الغراب... إلخ، ص 60\_ 60\_ 60
  - (27) محمد علي الزعبي، لا سنَّة ولا شيعة، 1961، ص 71\_ 74.
    - (28) عبد الله نعمة، الأدب في ظل التشيع، ص 76.

فمي أدب العراق الحديث

فمن خذله منهم سموا بـ «الرافضة» ومن ثبت معه سموا بالزيدية وما يزالون في اليمن إلى اليوم<sup>(29)</sup>.

3 ــ الإسماعيلية: وينفصلون عن الإمامية في موسى الكاظم فيذهبون إلى إمامة أخيه إسماعيل بن جعفر الصادق<sup>(30)</sup>.

والاثنا عشرية هم محل اهتمامنا في هذا البحث لأن شيعة العراق الذين نؤرخ لأدبهم خلال النصف الأول من القرن العشرين من هؤلاء.

والعراق ليس غريباً على التشيع فهو منذ القديم بيئته المفضلة التي كانت تحتضنه وتمدَّه بالقوة. ولعل ذلك يعود إلى أن علياً أقام به مدة خلافته وفيه التقى بالناس فرأوا فيه ما أثار تقديرهم وقد أعجبوا بعمله وتقواه وعطفه عليهم<sup>(31)</sup>. ثم إن العراق ملتقى حضارات قديمة فكان بيئة صالحة لأن تنبت فيه أكثر الفرق الإسلامية وهو مضافاً إلى ذلك مهد الدراسات العلمية وفي أهله ذكاء وفيهم تعمق<sup>(32)</sup>. وإذا كان من موضوعية البحث أن يلحظ العامل الاقتصادي وراء كل ظاهرة اجتماعية لا على أنه موضوعية البحث أن يلحظ العامل الاقتصادي وراء كل ظاهرة اجتماعية لا على أنه موضوعية البحث أن يلحظ العامل الاقتصادي وراء كل ظاهرة اجتماعية لا على أنه يعزى اتجاه العراق العلوي في بعض أسابه إلى أن العراق بعد أن اتخذ الإمام علي حاضرة الكوفة مقراً له عام 36هـ أخذ يتمتع بامتيازات مالية واجتماعية كانه من ماطبيعي أن ينظر أهله إلى نقل العاصمة من الكوفة إلى دمشق نظرة عدائية لأنه يجعل الطبيعي أن ينظر أهله إلى نقل العاصمة من الكوفة إلى دمشق نظرة عدائية لأنه يجعل من العراق تابعاً لا يعتد به بعد أن كان منيوا الى من العراق بعد أن اتخذ الإمام علي من العراق تابعاً لا يعتد به بعد أن كان منيوعاً في كثير من الأمور، لهذا كان الاتجاه العليعي في جوهره تعبيراً غير مباشر عن استقلال العراق<sup>(33)</sup> أو تعبيراً عن الاتجاه المعلوي في جوهره تعبيراً غير مباشر عن استقلال العراق<sup>(33)</sup> أو تعبيراً عن الاتجاه المعاصرين من تحليل يربط الاتجاه العلوي العراقي بما يعرف بـ قصيراً عن الاتجاه

(29) شمس الدين، نظام المحكم والإدارة في الإسلام، ط 1، بيروت 1955، ص 61.

- (30) م. ڼ، ص 61.
- (31) الدكتور الحوفي، أدب السياسة في العصو الأموي، ص 34؛ والعلامة أبو زهرة، تاريخ المذاهب الإسلامية، ج 1، طبع دار الثقافة العربية، ص 39 وما بعدها.
  - (32) أبو زهرة، تاريخ المذاهب الإسلامية، ج 1، ص 40.
- (33) اناجي حسن، ثورة زبد بن علي، 1966، مكتبة النهضة ببغداد، ص 64 ـــ 65 نقلاً عن الطبري 5/ 184 و5/ 223؛ وجولدتسيهر، العقيدة والشريعة، ص 230؛ وفلهاوزن، الدولة العربية وسقوطها، ص 51ــ 52.
  - (34) فلهاوزن، الخوارج والشيعة، ترجمة عبد الرحمن بدوي، ص 238.

فسكان الكوفة وهم من أصل فارسي أسلموا واندمجوا بالعرب يتشيعون بتأثير من هذه العصبية لأبناء شاهبانو من الحسين بن علي بن أبي طالب<sup>(35)</sup> وينزعون بوحي منها كذلك إلى عقيدة تلائم في طبيعتها إيمانهم القديم بأن ملوكهم مختارون من اللَّه لسيامة خلقه. والواقع أن هذا التعليل حين يصل بين الفرس والشيعة بلحاظ هذا النسب الفارسي الذي يقع من ناحية الأم يضعفه أن محمد بن أبي بكر وعبد اللَّه بن عمر بن الخطاب يصهران إلى الفرس كذلك بأختين لشاهبانو<sup>(36)</sup> وأن يزيد بن الوليد

وهو حين يصل بين الفرس والشيعة بلحاظ ما في نظرتيهما إلى الحكام من تشابه يقلِّل من قيمته أن النتيجة الحتمية هي أن يلازم التشيع الفارسية أبداً وهذا لم يطرد تاريخياً بل إن الذي وقع أن الفرس <sup>ه</sup>ظلوا يحملون راية التسنن في الإسلام حتى ظهر الصفويون وقد اتخذ هؤلاء شتى الوسائل لإكراه الفرس على اعتناق التشيع ولجأوا إلى الاضطهاد والتعذيب والقتل<sup>ه(37)</sup>.

«وحين كانت جزيرة العرب شيعة كلها عدا المدن الكبرى كمكة وتهامة وصنعاء كانت إيران كلها سنة ما عدا قم»، بل كان أهل أصفهان يغالون في معاوية حتى اعتقد بعضهم أنه نبي مرسل<sup>(38)</sup>.

هذا إلى أن هناك شكاً قوياً بأن العناصر الفارسية في العراق يمكن أن تمثَّل يومئذ اتجاهاً عاماً على مستوى قطر ليعلَّل اتجاء العراق العلوي بعصبيتها الجنسية أو بعقيدتها السياسية.

فمنذ استخلاف عثمان على الأقل هكانت قبائل العرب الشمالية قد هجرت مواطنها

- (35) الدكتور الحوفي، أدب السباسة في العصر الأموي، ص 34. وشاهبانو هي إحدى بنات يزدجرد آخر أكاسرة الفرس.
- (36) الدكتور الشيبي، الصلة بين التصوف والتشيع، ج 1، ص 157؛ مروج الذهب، انظر الحديث عن الوليد بن يزيد فقد كان الوليد يقول: أنا ابن كسرى وأبي مروان...، ج 2، ط 1346هـ.
  - (37) الدكتور على الوردي، وعاظ السلاطين، ص 381.
- (38) محمد جواد مغنية، الشيعة والتشيع، ص 58 نقلاً عن آدم متز في الحضارة الإسلامية، 1957، ص 102 وما بعدها. ووعاظ السلاطين ففيها أن معظم فقهاء السنَّة وأئمة الحديث من الفرس ولو قرأنا في تراجم المحدثين والفقهاء الأولين لوجدنا فيها أسماء البخاري، والترمذي، والرازي، والطبري، والغزالي، والشهرستاني، والآمدي... إلخ، ص 381.

القديمة في عهود الجاهلية وانتقلت إلى العراق حيث أنشأت ديار ربيعة على ضفاف دجلة وديار مضر على ضفاف الفرات<sup>(39)</sup>. وكانت حملتا أبي بكر اللتان بعثهما لمناوشة الفرس في العراق مبدأ الهجرة الإسلامية إليه ثم كانت الهجرة الثانية يوم نادى عمر بالنفير بعد مقتل أبي عبيد الثقفي واستجاب لندائه جمع كبير واستشار فيمن يوليه عليهم فأشير عليه بسعد بن أبي وقاص فولاه عمر وجهز تحت إمرته الجيوش وكانت عدتهم قرابة تسعة عشر ألفاً، فإذا بالعرب جميعاً من كان يحارب الفرس تحت إمرة المثنى ومن جاء منهم تحت إمرة سعد بضعة آلاف وثلاثون ألفاً. واكتسح هذا إمرة المثنى ومن جاء منهم تحت إمرة سعد بضعة آلاف وثلاثون ألفاً. واكتسح هذا الجيش الفرس في القادسية وتعقبهم إلى المدائن ثم خاض مع فلولهم معركة جلولاء فانتصر انتصاراً مبيناً وكانت هذه المعركة هي الفاصلة وبعدها صارت الإمبراطورية الفارسية خبراً من الأخبار»<sup>(40)</sup>. وحين جاء الأمر بتمصير الكوفة لم ينسحبوا إليها عميعاً وكان أكثر الذين انتقلوا إليها من عرب الجنوب وكانوا عشرين ألفاً بين يمانين ومضريين كما تنص عليه رواية الشعبي<sup>(41)</sup>.

هؤلاء هم السكان العرب الذين مبقوا إلى الاستقرار في هذه المدينة الجديدة، وكان إلى جانب المجموعة العربية في هذا العصر مجموعات أخرى احتاج إليها مجتمع الكوفة أو احتاجت هي إلى الاستقرار والعمل فيه. فالعرب الأولون الذين سكنوا الكوفة وكانوا هم الأداة العسكرية التي تمت بها الانتصارات يتألف منهم عنصر الأشراف ومن هذا العنصر طبقة زعماء القبائل، وطبقة رؤساء الجيش، وأصحاب الألوية، ومنه طبقة الجند.

أما نواحي الحياة الأخرى التي يحتاج إليها هذا المجتمع فأغلب الظن أنه كان يقوم بها عناصر أجنبية تجيء بينها العناصر الفارسية وهي المجموعة الكبرى بين هذه المجموعات. وكان كثير منها يعيش في هذه المنطقة وما جاورها قبل تمصير الكوفة. ويعد هزيمة الفرس وتمصير الكوفة وفد عليها أربعة آلاف ممن شهدوا القادسية، ومع

- (39) الدكتور فيليب حتّى، مطوّل تاريخ العرب، طبعة ثانية، 1952، ص 350.
- (40) الدكتور مهدي المخزومي، مدرسة الكوفة ومنهجها في دراسة اللغة والنحو، ط 1، 1955، ص 210. وقد اعتمدنا في جملة الأفكار التي تتناول مجتمع الكوفة عليه.
  - (41) معجم البلدان، ج 7، ص 296؛ والبلاذري، فتوح البلدان، طبعة مصر، ص 285.

ذلك فقد ظل النازلون فيها أغلبية عربية جلهم من مستوى حضاري يفوق مستوى العرب الآخرين<sup>(42)</sup> وأقلية فارسية<sup>(43)</sup>.

من هذا الاستعراض الذي يتصل بتاريخ الكوفة بخاصة وبتاريخ العراق بعامة يلاحظ بوضوح أن العنصر الفارسي لم تكن له قيمة عددية في المجتمع العراقي ولم تكن له قيمة معنوية كذلك. وحتى حين كان يؤلف الغالبية العددية في جيش المختار – وهي التي كانت تسمَّى بالحمراء<sup>(44)</sup> – نكون قد ابتعدنا كثيراً عن الزمان الطبيعي لنشوء الاتجاه العلوي في العراق.

ومهما يكن من أمر فللإمامية عقائد ظلت موضع اتهام ينظر إليها شزراً وتُوْسَعُ إنكاراً وتفنيداً<sup>(45)</sup>. فما طبيعة هذه العقائد على واقعها؟ ذلك ما سنعرض له في الفقرات المقبلة.

1 – الخلافة عند الشيعة

يؤكد بعض المؤرخين المعاصرين أن النبي لحق بالوفيق الأعلى من غير أن يسمِّي أحداً يخلفه من بعده أو يشير إلى من يقوم في أمته مقامه. بل هو لم يشر طوال حياته إلى شيء يسمَّى دولة عربية<sup>(46)</sup>. «وأنه لو كان من عمل النبي» أن ينشىء هذه الدولة لم يترك أمرها مبهماً على المسلمين ليرجعوا سريعاً من بعده حيارى يضرب بعضهم رقاب بعض. ثم كيف لا يتعرّض لأمر من يقوم بالدولة من بعده وذلك أول ما ينبغي أن يتعرض له بناء الدولة قديماً وحديثاً<sup>(47)</sup>.

ثم إن النبي فارق المسلمين بعدما كمل الدين وتمت النعمة ورسخت في حقيقة

- (42) الفكر الشيعي، ص 22 نقلاً عن ماسينيون، خطط الكوفة، ص 12.
  - (43) م. ن، الصفحة نفسها نقلاً عن فتوح البلدان، ص 280.
- (44) الدكتور مهدي المخزومي، مدرسة الكوفة ومنهجها في دراسة اللغة والنحو، ص 24 والدكتور الشيبي، الصلة بين التصوف والتشيع، ج 1، ص 268.
  - (45) محمد صادق الصدر، الشيعة، ص 66.
  - (46) على عبد الرازق، الإسلام وأصول الحكم، تعليق الدكتور ممدوح حقي، ص 174.
    - (47) م. ن، ص 175.

الوجود دعوة الإسلام ويومنذ مات عليه الصلاة والسلام وانتهت رسالته وانقطعت تلك الصلة الخاصة التي كانت بين السماء والأرض في شخصه الكريم<sup>(48)</sup>. بقي ما يرويه الشيعة من نصوص تدل على أن النبي لم يغفل أمر من يقوم بالدولة من بعده بل هي تفصح أحياناً عن صيغة التولية الرسمية <sup>(49)</sup> وبقي كذلك ما يرويه السنَّة من أن النبي نصَّ على استخلاف أبي بكر نصاً جلياً<sup>(50)</sup>. وليس لهذا المروي عند الطرفين حظ من النظر العلمي أو وجه من الرأي صحيح (51). هذه وجهة نظر جريئة ما في ذلك شك. . . فهل هي على حظ من المنطق كذلك؟ وإذا جاز أن نضعها في صيغة أخرى أمكن أن نقول: (إن نظام الحكم ضرورة اجتماعية اقتضاها واقع الحياة ولذلك فهو ينفعل باتجاهات هذا الواقع وتطوراته ولا شأن للدين بواقع الحياة فالدين شيء ومسألة الحكم شيء آخر)<sup>(52)</sup>. ولكن هل كان الإسلام ديناً لا شأن له بواقع الحياة؟ ليمكن عزله عنها؟ أي هل كان الإسلام منصرفاً بمبادئة جميعها إلى (تعذيب الروح وتطهير الوجدان، والتوجه بالنفس الإنسانية إلى مُلكوت السجاوات) (53) على نحو ما كانت عليه المسيحية مثلاً في المجتمع الروماني القديم فمال إلى عزلها عن الحياة عزلاً تاماً؟

- (48) م. ن، ص 177. (49) جولدتسيهر، العقيدة والشريعة في الإسلام، دار الكاتب المصري، ط. القاهرة 1946.
  - (50) ابن حزم، الفصل في الملل والنحل، ج 4، مصر 1928. 1929، ص 107.
- (51) فيما يتصل بنصوص الشيعة يعتمد في نقدها رأي ابن خلدون وخلاصته كما ورد في ص 176 من المقدمة أنها نصوص ينقلها الشيعة ويؤولونها على مقتضى مذهبهم لا بوحي جهابذة السنَّة ولا نقلة الشريعة بل أكثرها موضوع أو مطعون في طريقه أو بعيد عن تأويلاتهم الفاسدة.

فيما يتصل بالنص السنِّي الذي يرد على لسان ابن حزم يعتمد في الاستدلال على عدم وجاهته إجماع الرواة على اختلاف الصحابة في بيعة أبي بكر وامتناع أجلة منهم عنها.

- (52) محمد مهدي شمس الدين، نظام الحكم والإدارة في الإسلام، الطبعة الأولى، مطبعة الإنصاف، بيروت 1955، ص 8.
  - (53) م. ن، ص 13.

من خلال دراسة واعية للمبادىء الإسلامية يلاحظ بوضوح أن الإسلام يهتم بالجانب المادي في الإنسان اهتمامه بالجانب الروحي فيه فهو إذ يحدد للمسلم ما يتعلق بما وراء الطبيعة من وظائف ينظم كذلك صلاته بالمجتمع منطلقاً من مبدأ صحيح هو أن الكائن الحي يتألف من مادة وروح، وصلاح الحياة الإنسانية يتوقف على تمازجهما. فالاهتمام بالمادة فقط انحراف يلحق الإنسان بالحيوان والذين كفروا يتمتعون ويأكلون كما تأكل الأنعام<sup>(54)</sup>.

وأن يقهر الإنسان نفسه بالحرمان فذلك أيضاً إنكار لواقع إنسانيته!

﴿ يَبَبِيَ بَادَمَ خُذُوا زِينَتُكُمْ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ وَحُتُلُوا وَاشْرَبُوا وَلَا شَيْرِفُوا إِنَّمُ لَا يُجِبُ ٱلْمُسْبِرِفِينَ ٢٠ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَـةَ ٱللَّهِ ٱلَّتِيَّ أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ. وَٱلطَّيِّبَنَتِ مِنَ ٱلِّزَقِقَ قُلْ هِيَ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلْأَنْبَا خَالِمُهَ يَوْمَ ٱلْقِيْهَةِ كَلَالِكَ نُفَصِّلُ ٱلْأَبَنَتِ لِقَوْمٍ بَعَمُونَ ٢٠٠٠ [الأعراف: ٤١–٤2] (٤٠٠.

إن المجتمع المثالي هو الهدف الذي يسعى الإسلام إلى تكوينه ومن هنا فهو يحارب كل ما من شأنه أن يحول بينه وبين بلوغ هذا الهدف.

وليس من شك في أن الرواسب التي تركتها الجاهلية السابقة في نفوس الأفراد تعوق الإسلام عن بلوغ هذا الهدف ما لَمْ تُتَجَوُّلُ مبادىء الإسلام في النفوس إلى ما به الاخلاق الثابتة. وعلمياً لا يتمّ هذا بسهولة ووقت قصير [[] يشبه الأخلاق الثابتة.

وإذا كان في المجتمع الإسلامي يوم كان الرسول على قيد الحياة منافقون، وطلقاء، ومؤلفو قلوب ومتنبثون، وكثيرون ممن لم يتغلغل الإسلام في قلوبهم، فما صورة هذا المجتمع بغير رسول وبغير حكومة؟

إن قيام حكومة إسلامية بعد الحكومة النبوية ضرورة يمليها الواقع الذي كانت تعانيه العقيدة يومذاك من رواسب وثنية كانت تصطدم بما يعمل له النظام الإسلامي.

على أن الحكومة في حد ذاتها ضرورة اجتماعية، ذلك لأن المجتمع حاجة إنسانية نفسية للكائن البشري وإذا وجد وجدت العلاقات الاجتماعية المعقدة وفي هذه الحال لا بد من إشراف عليه!

- سورة محمد، الآية 12. (54)
- سورة الأعراف، الآيتان 31~32. (55)

إذن فالحكومة الإسلامية ضرورة<sup>(56)</sup> وتشير جملة من النصوص التشريعية، ما يرد منها في الكتاب وما يرد منها في السنَّة إلى حتميتها<sup>(57)</sup>.

وأخيراً، فنحن لا ننكر أن النبي لحق بالرفيق الأعلى وكان قد أدّى عن اللّه تعالى رسالته كاملة وبيَّن لأمته قواعد الدين كله... ولكن الحقيقة أنه لم يكن قد وجد المجتمع الإسلامي الحقيقي بعد. ليصح الاطمئنان إلى رسوخ الرسالة في حقيقة الوجود كما يذهب إلى ذلك المرحوم الأستاذ علي عبد الرازق. وأن القول: (باستحالة عودة شعب ناهض كالعرب إذا انحلت عنه زعامة النبوة كما كان، أمماً جاهلة، وشعوباً همجية وقبائل متعادية ووحدات مستضعفة)<sup>(85)</sup> لا تؤيده الحقائق الاجتماعية ولا الحقائق النفسية.

انتهينا في الفقرة السابقة إلى حتمية الحكومة الإسلامية بعد وفاة الرسول (ص) ويتفرع على هذا أن يكون الرسول قد أوضح طبيعة هذه الحكومة شانه في ذلك شأن بناة الدول في القديم والحديث... وباستثناء الذين أنكروا مبدأ الخلافة، ورفضوا صلتها بالإسلام – لأن النبي لم يكن من عمله كما تقدّم أن ينشىء دولة، ولهذا لم يثبت في نصوص صحيحة أن تعرض لمن يقوم بها من بعده – باستثناء هؤلاء فإن كلتا الطائفتين من السنَّة والشيعة تعتقد أن يضرورتها على اختلاف لا يمسّ الموضوع في جوهره.

ففي رأي الشيعة:

إن غياب صاحب الرسالة عن الساحة سبقه إنذار متكرر من النبي واستعداد كامل وتخطيط مستوعب لضمان سلامة التجربة الانقلابية التي مارسها الإسلام. فقد أعلن النبي في سنته الأخيرة مراراً أنه أوشك أن يُدعى فيجيب وحدد في خطابه التاريخي (يوم الغدير) سير التجربة بعده وربطها من ناحية القرآن بوصفه المرجع الأعلى النظري

- (56) إن هذه الإجابة عما تساءلنا عنه من صلة الإسلام بالحياة ملخصة عن نظام الحكم والإدارة، ص 19\_ 50.
- (57) سورة النساء، الآية 105؛ وسورة المائدة، الآيتان 49ـــ 50. والأحاديث التي ترد في مسند أحمد وصحيح مسلم مؤكدة ضرورة معرفة الإمام والالتزام ببيعته.
  - (58) الإسلام وأصول الحكم، ص 182.

للرسالة ومن ناحية أخرى بقادة رساليين على مستوى المسؤوليات الضخمة لقيادة التجربة عصمة وإخلاصاً ووعياً . وكان علي هو الشخص الجاهز منهم بنص الرسول ليتسلم المسؤوليات بعد النبي

مباشرة وما وقع بعد وفاة الرائد. . . لم يكن نتيجة لعدم الاستعداد والإنذار المسبق وإنما نتج عن أجتهاد في الرأي<sup>(59)</sup>.

#### أما في رأي السنَّة:

فالنبي (ص) لم يعين من يخلفه في القيام على شؤون المسلمين من بعده ولم يثبت أنه ترك قواعد معينة يتبعها الناس في اختيار رئيسهم. وفي هذا التصرف من جانب النبي (ص) اعتراف بحرية التفكير، وقرار للمبدأ الديموقراطي في اختيار الحاكم<sup>(60)</sup>. وهم يرون أن النبي حين سكت عن هذا الأمر قد عهد بالنظر فيه إلى المسلمين مراعياً في فعله هذا تطور الزمن والحياة ففضل ألّا يقيدهم بشكل خاص لنلا يجدوا في المستقبل حرجاً في اتباع ما أمر به<sup>(61)</sup>

مناك إذن فرق واصّح بين ما يراء السنَّة في تعيين الحاكم وما يراه الشيعة. فبينما يذهب الشيعة إلى أن الخلافة اختبار إلَّهي يذهب السنَّة إلى أنها اختيار بشري.

ولأول وهلة ينبغي أن يحظي الوأي السنّي بالعطف لأنه أقرب إلى مفاهيمنا المعاصرة في انتخاب الحاكم شريطة أن يظل المرجع في تعيين الإمام هو الأمة المسلمة.

وإذا كان السنَّة يرون أن الإسلام حين يربط اختيار الحاكم بإجماع الأمة<sup>(62)</sup> يسجل

- (59) سليمان كتاني، الإمام علي نبراس ومتراس، طبعة مطبعة الإرشاد، بغداد 1967، هامش رقم 1، 2، ص 84.
  - (60) الدكتور عبد الحكيم بلبع، أدب المعتزلة إلى نهاية القرن الرابع الهجري، ص 13.
    - (61) نظام الحكم والإدارة في الإسلام، ص 107\_ 108.
- (62) المستشرق هنري ماميه الإسلام، ترجمة بهيج شعبان، ط i، ص 194 نقلاً عن جولدتيهر، العقيدة والشريعة، قبينما يمثل السنَّة كنيسة إجماع يمثل الشيعة كنيسة سلطة». سيد قطب، كتب وشخصيات، الطبعة الأولى، 1946م، ص 253 نقلاً عن شفيق جبري، العناصر النفسية في ميامة العرب فقيها النص التالي: لا شك في أن انتخاب الرعية لراعيها أو الأمة لرجال الحكم فيها على حد تعبير هذا العصر إنما هو أرفع ما وصل إليه

فمي انب العراق الحديث

مفخرة في حقل التشريع سبق إليها قبل ما يزيد على ثلاثة عشر قرناً فإنه لا ينبغي أن تُهمل في هذا الصدد ملاحظات يرى الشيعة أنها جديرة بالتأمل.

من هذه الملاحظات، ما يتصل بـ "مبدأ اختيار الأمة» في واقعه التاريخي، فلكي يكون هذا المبدأ، طفرة حضارية بارعة، ويكون الإسلام قد حقق سبقاً عظيماً على المدنية الحديثة في تشريعه ينبغي أن يكون قد تمّ تطبيقه فعلاً في تعيين الأثمة....

وباستثناء بيعتي أبي بكر وعلي لم يحدث أن انعقدت خلافة باختيار الأمة. . ومع ذلك فقد كانت الأولى "فلتة وقى اللَّه شرها"<sup>(63)</sup> على حد تعبير عمر، وجرّت الثانية إلى حربي صفين والجمل<sup>(64)</sup>.

لكأن هذا يدل على أن الديموقراطية لم تكن تتنفس في مناخها الطبيعي يومذاك. والغريب أنه من الناحية النظرية، لا تنعقد بالعامة وحدهم بيعة عند السنَّة<sup>(65)</sup> وقيامها بأهل الحل والعقد ــ وهو المعنى المجازي للأمة ـ سواء أكانوا في عاصمة الخلافة وحدها، أم كانوا في العالم الإسلامي كله، لا يأخذ به إلّا قلة ضئيلة من باحثى السنَّة...

ويبقى أن الكثرة الغالبة هي التي تقول بكفاية الواحد والاثنين كعقد عمر لأبي بكر، وعبد الرحمن بن عوف لعثمان<sup>(66)</sup> وهو ما وقع في تاريخ المسلمين بالفعل.

وهكذا ينتهي الضمور بمفهوم الأمة إلى هذا الحد الذي لا تبقى معه أية ميزة للتشريع وعلى كل حال فقد بقيت طريقة العهد من الإمام السابق ــ وتدخل فيها الشورى ــ تحظى بالأفضلية على جميع الطرق الأخرى التي أمكن أن تقع بها بيعة...

- عقل البشر من أشكال الحكم الديموقراطي ولكن هذا النوع من الحكم لم يتكامل بعد في أيامنا هذه فجدير به أن يكون في أيام عمر أقل تكاملاً. والدكتور علي الوردي، وعاظ السلاطين، ص 159.
- (63) محمد رضا المظفر، السقيفة نقلاً عن كنز العمال، ج 3، رقم 2326، مطبعة الزهراء، النجف 1949؛ وعبد الحسين شرف الدين، العراجعات، ط 7، ص 247 نقلاً عن صحيح البخاري، ج 4، ص 119.
  - (64) م. ن، ص 25.
- (65) لنظام الحكم والإدارة في الإسلام، ص 135 نقلاً عن حاشية الشيخ إبراهيم الباجوري على شرح الغزي.
  - (66) م. ن، ص 152 نقلاً عن شرح المواقف.

وهنا يسجل الشيعة على هذه الطريقة أنها: سلطة فرد، وحتى الشورى ولها مظهر وحيد في التاريخ الإسلامي، وهو ما فعله عمر حين فوّض أمر النظر فيمن يحكم المسلمين إلى ستة. حتى هذه الشورى التي تبدو في ظاهرها هيئة، هي في جوهرها من حكم الفرد لأن قرارها إنما يتخذ صفة قانونية محترمة التنفيذ بمجرد تعيين من الإمام السابق<sup>(67)</sup>.

وإذا كان من مبادىء الإسلام اشتراط الكفاءة التامة فيمن يقوم بأمر السلطة على عشرة رجال كما تشير إلى ذلك السنَّة النبوية.

(أيما رجل استعمل آخر على عشرة أنفس علم أن في العشرة أفضل منه فقد غشَّ اللَّه وغشَّ رسوله وغشَّ جماعة المسلمين).

فما القول فيمن يفرضه الإسلام للقيام بأمر السلطة على شعوب تقدّر بعشرات الملايين...

أيستطيع فرد واحد مهما تبلغ منزلته من قوة الإدراك أن يتخير أعلى كفاءة من بين هذه الملايين لهذه الملايين؟<sup>(68)</sup>.

وإذا جاز أن يقع ذلك فما الضمانة التي يصح أن يُطمأن إليها في أن هذا الفرد لا يخطىء أو ينحرف أو يتحيّز مع العلم أن العصمة ليست من شروط الإمام بإجماع أهل السنَّة<sup>(69)</sup>.

#### \* \* \*

ثم إن ما يلاحظ الشيعة كذلك هذه المفارقة بين بشرية الاختيار وكونه كاشفاً عن رأي اللَّه في الخليفة<sup>(70)</sup>. ويبدو أن هذه الدعوة ترد في كتب السنَّة بغير مستند شرعي. ومهما يكن من أمر هذا المستند فإن الخلافة بهذا الاعتبار لا تبقى دنيوية وإنما تعود إلَهية كما هي عند الشيعة وينتج من هذا كله تساؤل نصوغه على هذا النحو:

- (67) نظام الحكم والإدارة في الإسلام، ص 160\_ 161.
- (68) م. ن، ص 144. واستحالة ذلك من الجماهير، م. ن، ص 144\_ 145.
  - (69) م. ن، ص 163 ـ 164.
  - (70) م. ن، ص 150 نقلاً عن الإيجي في المواقف.

«إذا لم يكن للبيعة قيمة في ذاتها، وإنما قيمتها في أنها كاشفة عن أن هذا الإنسان الذي تمت له البيعة معين من اللَّه ورسوله خليفة لهما في الأرض فلماذا لم يكشف اللَّه عنه مباشرة بغير واسطة الناس؟"<sup>(71)</sup>.

إذاً لو استطاع الناس أن يختاروا لاختاروا على قدر أقهامهم المحدودة، ولا يكون ذلك موافقاً للمصلحة الكلية والحكمة الإلَهية. وحتى لو كان الناس منزهين عن الأغراض فإن اختيار كل فرد جائز الخطأ، ومن هنا قد تتخلى الأمة عن المستحق وتختار غيره. ولو تركت الإمامة لاختيار الأمة لكان لذلك نتيجتان محتملتان: الأولى، خطأ الاختيار، فإذا كان اللَّه يعلم ذلك منذ الأزل ومع ذلك يفوض الأمر إلى جماعة فإن ذلك أمر في غاية القباحة وصدوره من اللَّه محال. والثانية، صحة الاختيار وتسمية الإمام من قبل اللَّه أولى برفع نزاع المتنازعين، ودفع حسد الحاسدين وإلجاء الناس إلى طاعته<sup>(72)</sup>

ومما يلاحظ الشيعة على مبدأ الاختيار كذلك، أن ما يفترضه السنَّة لهذا المبدأ من تعليل لا يبرِّره من جميع الوجوه.

ففي سيرة النبي (ص) أنه لم يترك المدينة مرة واحدة من غير أمير يخلفه عليها<sup>(73)</sup>.

وفي سيرته أيضاً ما ينصح به من تأمير واحد على ثلاثة كلما خرجوا في سفر. وفي سيرته مما يدخل في هذا الصدد أنه كان إذا أرسل جيشاً جعل عليه أميراً وخليفة للأمير وخليفة للخليفة مبالغة منه في الحيطة والحذر.

ويصل به الخوف على وحدة المسلمين حدًّا يصرح معه أنه «لا يحلّ لمسلم أن يبيت ليلة وليس في عنقه بيعة لأحد؛ وأن "من مات بغير بيعة مات ميتة جاهلية»<sup>(74)</sup>.

هذا إلى ما في الطبيعة العربية يومئذ من استعداد للتفلُّت من جميع ما تحفل به حياة الاجتماع المعقدة من ضوابط. وحياة النبي في جميع مراحلها تشير إلى أنه كان يسخر خبرته بالنفس العربية ليصهر العرب في وحدة جامعة تنعدم معها جهات النزاع وأسباب الشقاق<sup>(75)</sup>.

- (71) م. ن، ص 149 ـ 151، و157.
- (72) دونلدسن، عقيدة الشيعة، ص 312\_ 314.
- (73) محمد رضا المظفر، السقيفة، مطبعة الزهراء، النجف، ص 19.
  - (74) راجع هامش رقم 2 من هذه الرسالة، ص 4.
  - (75) نظام الحكم والإدارة في الإسلام، ص 121\_ 125.

الشيعة لغة وإصلاحا

جميع هذا يقتضي ألّا يهمل النبي (ص) أمر الاستخلاف أو طريقته. وإذا جاز أن يعلّل هذا الإهمال بأن النبي (ص) كان يقصد به إلى معنى رائع هو ألّا يتقيد المسلمون بتشريع جامد.

فإن هذا التعليل لا يصلح تبريراً لأن يهمل النبي (ص) تصريحاً على الأقل ينصّ فيه على أن أمر الخلافة موكول إلى الأمة من بعده...

وهو تصريح إذا لم يكن فيه نفع، فإنه يدفع على الأقل ولو من الناحية النظرية، ضرر انقسام محتمل في الرأي في مسألة دقيقة، توحي كل الظروف يومئذ بأن نزاعاً محتماً سيستشري حولها. والواقع أن الخلفاء الذين توالوا على الحكم في الإسلام وفقاً للوضع المقدم من السنَّة لم يكونوا باستثناء الخلفاء الراشدين في مستوى المسؤولية الضخمة التي يفرضها الإسلام على الحاكم، وليس من المبالغة أن يقال: إنهم تأخروا بالعالم الإسلامي إلى الوراء...

أما الخلفاء الراشدون الأربعة في صدر الإسلام فهؤلاء لم يقدمهم نظام الحكم عود أهل السنَّة وإنما قدّمتهم إلينا روح الإسلام الصافية العذبة المتلألئة فكانوا مثلاً إسلامية صحيحة<sup>(76)</sup>.

فيما سبق وجد أن العهد من الإلمام السابق هو الذي يحظى بالأفضلية بين جميع الطرق التي تقع في التاريخ السني لتعيين الحاكم. ووجد كذلك أنه ليس لهذا العهد أية قيمة في ذاته، وأن قيمته كلها تكمن في أنه يكشف عن اختيار اللَّه<sup>(77)</sup> وإذن يمكن أن تصاغ وجهة النظر السنية على النحو التالي:

(76) نظام الحكم والإدارة في الإسلام، ص 148.

(77) يقرِّر الإيجي في شرح الموافف فيقول: (إن البيعة عندنا ليست مثبتة للإمامة بل هي علامة مظهرة لها كالأقيسة والإجماعات الدالة على الأحكام الشرعية). انظر كذلك نظام الحكم والإدارة في الإصلام، ص 108. وانظر في الصفحة نفسها نص الرازي الذي يرد فيه على الشيعة الذين يقولون بأن منصب الإمامة أعلى من مناصب القضاة الخسيسة ولا يمكن الاختيار فيها فعدم الاختيار في الإمام الأعظم أولى، يرد الرازي على الشيعة فيقول: لا استبعاد في أن يأذن الله تعالى في تولية الإمام ولا يأذن في تولية القضاء.

ويرى رأي الإيجي والرازي أبو يوسف والتفتازاني ومن قبلهما الخليفة عثمان الذي يقول: «لا أنزع قميصاً كسانيه اللَّه"، ويقول: اإما أن أنبرأ من خلافة اللَّه فالقتل أحب إليّ من ذلك». «يتم تعيين الخليفة بنصّ بشري يكشف عن اختيار اللّه». وإذا قارنا هذا بما يرد عند الشيعة في هذا الصدد وجدنا أن الصيغة الشيعية تستبدل بنص بشري تعبيراً آخر هو «نص إلَهي».

وتتلاقى الصيغتان بعد ذلك على مبدأي التعيين وصيغة الخلافة الدينية وتفترقان في مبدأ النص الكاشف عن اختيار اللَّه فهو عند الشيعة لا يقع بشرياً لأن اللَّه أعلم حيث يجعل رسالته!

وهذا فارق عميق تتجمع فيه كل قصة الخلاف بين الجماعتين المسلمتين.

والواقع أن الشيعة ينطلقون إلى مبدئهم هذا في الإمامة من أصل فلسفي يعرف عند الكلاميين بمبدأ «اللطف» وهو ما يكون المكلف معه أقرب إلى فعل الطاعة وأبعد عن فعل المعصية<sup>(78)</sup>.

فلو كلّف اللّه عبداً ولم يلطف به بإيجاد ما يقربه من الطاعة ويبعده عن المعصية لقبح على اللّه عقابه إن عصى لأنه حين يمنع اللطف عن العبد يكون بمثابة الملجئ للعبد إلى المعصية<sup>(79)</sup>.

وبتعبير أوضح، إن اللطف هو إيجاد المحيط الصالح وتوفير الفرص المناسبة لكل إنسان ليتسنّى له القيام بواجباته. حينااك يمكن أن يسأل ويحاسب إذا صدر منه تقصير.

تقصير. واللطف بهذا المعنى واجب على الله وجوباً عقلياً في رأي الشيعة. والحق أنه لا إيجاب على اللَّه من عباده ولا ولاية لأحد عليه بل هو الولي المطلق<sup>(80)</sup>. وإذا كان

- وانظر عدد آذار من مجلة الاخاء التي تصدر عن دار الطلاعات؛ الإيرانية، السنة التاسعة وانظر عدد آذار من مقالة جواد بولس تحت عنوان العلمانية والشرق الأدنى على ضوء التاريخ: (إن الإسلام مبني جذرياً على الدين ورافض تركيباً كل نظام سياسي يهدف إلى فصل الدين عن الدولة).
- (78) عبد الواحد الأنصاري، سلسلة هذه عقيدتنا، الطبعة الأولى، مطبعة المعارف، 1968، ص 19. والشيخ محمد حسن آل ياسين، المهدي المنتظر بين التصور والتصديق، الطبعة الأولى، مطبعة المعارف، بغداد 1968، ص 11.
  - (79) 🛛 نظام الحكم والإدارة في الإسلام، ص 167–169 نقلاً عن الحلي، شرح تجريد الاعتقاد.
- (80) السيد محمد حسن القزويني الحاثري، الإمامة الكبرى والخلافة العظمى، الجزء الأول، مطبعة النعمان، النجف، ص 362.

الشيعة لغة وإصلاحا

هنا معنى للوجوب العقلي المقصود بقاعدة اللطف «فهو أن اللَّه لا يفعل إلَّا ما هو الأصلح لعباده وأفعاله جميعها مبنية على الحكمة والمصلحة»<sup>(81)</sup>.

ولكن ما علاقة الإمامة باللطف عند الشيعة؟

في ضوء ما تقدّم من معنى اللطف وهو توفير المناخ الملائم لفعل الطاعة وتجنب المعصية لا تخرج الإمامة عن أن تكون بعض مصاديقه. فكما أن النبوة لطف لأنها عملية هدى، كذلك الإمامة فهي لطف لأنها تصل ما ينقطع من وظيفة النبوة في هذا الصدد.

وإذا ثبت أن الإمامة لطف، وكان اللطف واجباً على اللَّه فإن النتيجة المنطقية لهاتين المقدمتين أن يكون نصب الإمام واجباً على اللَّه.

والإمامة وحدها بغير عصمة من الخطأ تظل متهمة بأنها غير قادرة على توفير المناخ الملائم لفعل الطاعة وتجنب المعصية. ومن هنا يشترط الشيعة العصمة في الإمام لئلا ينتقض الغرض من نصبه<sup>(82)</sup>.

ولما كانت العصمة من الأمور التي تخفي على الناس تعذّر أن يتعين إمام بغير نص من الله أو الرسول أو إمام سابق<sup>(83)</sup>، لإن استيعاب السنَّة والأحكام الشرعية وطبيعة الصيانة لحفظها التي تستدعي العصمة لصاحبها والعاصمية للآخرين ليست من الصفات البارزة التي يدركها جميع الناس فتترك مسرحاً لاختيارهم وتمييزهم<sup>(84)</sup>.

وهكذا نصل إلى أن الإمامة عند الشيعة منصب إلهي يتعين القائم عليه ببلاغ من السماء<sup>(85)</sup>. ولكن هل وقع في التأريخ الإسلامي هذا البلاغ؟ بتعبير آخر هل حدث أن نصّ الرسول بتبليغ من اللَّه على خليفة يتولى أمر المسلمين من بعده؟

هناك نصوص كثيرة يعضد بها الشيعة مبدأ «الاختيار الإلهي» وهي لا تخلو من

- (81) دوايت م. دونلدسن، عقيدة الشيعة، مكتبة الخانجي، 1933، ص 305-306 نقلاً عن المجلسي، حياة القلوب، الجزء الثالث، ص 1-23.
- (82) الشيخ محمد رضا فرج الله، مجموعة أسبوع الإمام (محاضرة)، مطبعة الراعي، النجف، ص 65.
  - (83) عبد اللَّه نعمة، الأدب في ظل التشيع، مطبعة صيدون، لبنان 1953، ص 84-88.
- (84) السيد محمد تقي الحكيم، الأصول العامة للغقه المقارن، مطبعة دار الأندلس، بيروت 1963م، ص 175.
  - (85) نظام الحكم والإدارة في الإسلام، ص 173–174.

موضوعية لأنها ترد في صحاح السنَّة أو فيما يشبه أن تكون صحاحاً من كتب الحديث عندهم.

من هذه النصوص:

«إني تارك فيكم الثقلين، ما أن تمسكتم بهما لن تضلوا بعدي أبداً: كتاب اللَّه حبل ممدود من السماء إلى الأرض، وعترتي أهل بيتي لن يفترقا حتى يردا عليَّ الحوض...» وهو ما يسمى بـ «حديث الثقلين»<sup>(86)</sup>.

وإذا كان السياق اللفظي للحديث يرشّح دلالته على إمامة الفقه دون إمامة السياسة<sup>(87)</sup> فالواقع أن الإسلام لا يعترف بفصل السلطتين: الدينية والزمنية عن بعضهما لما في هذا الفصل من تجاهل لوظائف الإمامة وهي امتداد لوظائف النبوة إلّا فيما يتصل بعالم الوحي، ذلك لأن الفكرة أية فكرة، لا يكفي في تحقيق نفسها أن تشرّع وتعيش على صعيد من الورق بل لا بد من أن تضمن لها تطبيقاً تتلاءم فيه الوسائل والأهداف<sup>(88)</sup>.

ويبقى أن الحديث لا يعيّن المراد من الأهل كما لا يعيّن الأثمة المتفق عليهم عند

(86) الشيخ راضي آل ياسين، صلح الحسن، مطبعة الإرشاد، بغداد 1965، ص 28. وفيها أن الحديث أخرجه الترمذي، وأنه الحديث 874 من أحاديث كنز العمال، الجزء الأول، ص 44. والشيخ عبد الله السبيتي، تحت راية الحق، طبعة طهران 1945، ص 91. وفيها يقول المؤلف: إن ابن حجر في صواعقه في باب وصية النبي، اعترف بأن للحديث طرقاً كثيرة عن نيف وعشرين صحابياً».

والسيد محمد تقي الحكيم، الأصول العامة للفقه المقارن، ص 164. وفيها أن من رواة الحديث: صحيح مسلم وسنن الدارمي وخصائص النسائي وسنن أبي داود، وابن ماجه ومسند أحمد، ومستدرك الحاكم، وذخائر الطبري. وفي الصفحة يشير المؤلف أيضاً إلى أن من حسنات دار التقريب بين المداهب الإسلامية في مصر أنها أصدرت رسالة ضافية ألفها بعض أعضائها في هذا الحديث أسمتها «حديث الثقلين» استوفى فيها مؤلفها ما وقف عليه من أسانيد الحديث في الكتب المعتمدة لدى أهل السنَّة. ويقول ابن حجر في الصواعق: هسمّى رسول اللَّه القرآن وعترته الثقلين لأن الثقل كلّ تفيس خطير مصون وهذان كذلك إذ كل منهما معدن العلوم اللذية والأسرار والحكم العلية والأحكام الشرعية، ولذا حتّ على التعلم منها وقال بصدد العترة: الحمد للَّه الذي جعل فينا الحكمة أهل البيت»، دار الطباعة المحمدية في مصر، ص 149.

- (87) الشيخ محمد أبو زهرة، الإمام الصادق، ص 199.
  - (88) الأصول العامة للفقه المقارن، ص 184.

الشيعة! والذي يلفت النظر سكوت الأمة عن استيضاح أمرهم من النبي وقد سمعوه منه في مرات متفرقة وأماكن مختلفة ويبدو أن الصحابة لم يكونوا بحاجة إلى استفسار وهم يشاهدونه بينهم في كل يوم يقف على باب على وفاطمة وهو يقرأ : إنما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيراً<sup>(89)</sup>. ثم يشاهدونه وقد خرج إلى المباهلة وليس معه غير علي وفاطمة وحسن وحسين يقول : اللهمَّ هؤلاء أهلي<sup>(90)</sup>. هذا إلى حديث الكساء الذي كاد أن يتواتر مضمونه لتعدد رواته عند الشيعة والسنَّة في جميع الطبقات. تقول عائشة : خرج النبي (ص) غذاة وعليه مرط مرحّل من شعر جميع الطبقات. تقول عائشة : خرج النبي (ص) غذاة وعليه مرط مرحّل من شعر جاء علي فأدخله ثم جاء الحسين فدخل معه ثم جاءت فاطمة فأدخلها ثم ونحن ـ يقول الشيعة \_ لا نحتاج في بذه النظر إلا لتشخيص واحد منهم يكون المرجع للقيام بمهمته من بعده وهو بدوره يعيّن الخلف الذي يأتي بعده وهكذا. . ولقد أغنانا الرسول (ص) حين عيّن علياً في حديث الثقلين نفسه فقد أخذ بيده فقال: من كنت مولاه فهذا وليه اللهمَّ وال من والاه وعاد منهم يكون

وحين قال في مرض موته: «أيها الناس يوشك أن أقبض قبضاً سريعاً فينطلق بي... إلّا أني مخلف فيكم كتاب ربي عز وجل وعترتي أهل بيتي. ثم أخذ بيد علي فرفعها فقال: هذا علي مع القرآن والقرآن مع علي لا يفترقان حتى يردا عليّ الحوض فاسالهما ما خلفت فيهما»<sup>(93)</sup>.

فاسالهما ما خلفت فيهما»<sup>(93)</sup>. ومن هذه النصوص ما يعرف بـ قيوم الدار<sup>949</sup> وفيه تظهر صيغة التولية الرسمية على حد تعبير جولدتسيهر<sup>(95)</sup> فقد جاء في النص الذي يحكي قصته:

- (89) الأصول العامة للفقه المقارن، ص 175.
- (90) يقول مسلم في صحيحه، ج 7 لما نزلت هذه الآية ﴿فَقُلْ تَمَالُوَا نَدْعُ أَبْنَاءَكُمْ . . ﴾ دعا الرسول علياً وفاطمة وحسناً وحسيناً فقال: اللهمَّ هؤلاء أهلي. وقد رواها بالإضافة إلى صحيح مسلم كل من الترمذي والحاكم والبيهقي وغيرهم، ص 121.
  - (92) الأصول العامة للفقه المقارن، ص 156.
    - (92) م. ن، ص 156.
    - (93) أبن حجر، الصواعق، ص 24.
- (94) هو من المتواترات ذكره الطبري وابن الأثير وأبو الفداء في تواريخهم وأخرجه المحدثون في مسانيدهم. الشيخ عبد الله السبيتي، تحت راية الحق، ص 91.
- (95) انظر هامش رقم 4 من هذه الرسالة، ص 1. ومن الغريب أن هذه الرواية يذكرها الدكتور المرحوم محمد حسين هيكل في كتابه حياة محمد، في طبعته الأولى ثم يهملها في الطبعات الأخرى بغير تنبيه.

«إن هذا أخي ــ مشيراً إلى علي ــ ووزيري ووصيي وخليفتي فيكم فاسمعوا له وأطيعوا. فقام القوم يضحكون ويقولون لأبي طالب أمرك أن تسمع لابنك وتطيع». ومن هذه النصوص كذلك ما يعرف «بحديث المنزلة»<sup>(96)</sup> فقد ورد فيه: «أنت مني بمنزلة هرون من موسى إلا أنه لا نبي بعدي».

وإذا أردنا أن نعرف منزلة علي عند النبي في ضوء هذا الحديث وجب أن نعرف منزلة هرون من موسى حين يسأل ربه: «واجعل لي وزيراً من أهلي هرون أخي أشدد به أزري وأشركه في أمري». والذي يثبت لهرون هذه الصفات كلها هو قوله تعالى: قد أوتيت سؤلك يا موسى، وقول موسى مخاطباً هرون: «اخلفني في قومي واصلح ولا تتبع سبيل المفسدين». وإذن فهرون وزيره وشريكه في أمره وخليفته في قومه فإذا أنزل النبي علياً من نفسه منزلة هرون من موسى فقد أثبت له بحكم هذا التنزيل جميع الصفات التي ثبتت لهرون اللهَّم إلا النبوة وهذه خرجت بقوله: «إلا أنه لا نبي بعدي»<sup>(97)</sup>.

ومما يجري هذا المجرى من النصوص التي يعضد بها الشيعة مبدأهم في الخلافة ما يعرف بـ «حديث الولاية» فقد قال النبي في مناسبات كثيرة لابن عمه علي: «أنت ولي كل مؤمن بعدي» وخاطب جماعات المسلمين في مناسبات أخرى بقوله: «إن علياً هو وليكم بعدي»<sup>(98)</sup>. ولعل أكثر هذه النصوص أهمية «حديث الغدير»<sup>(99)</sup> وهو عند الشيعة وثبقة تأريخية

ولعل أكثر هذه النصوص أهمية «حديث الغدير»<sup>(99)</sup> وهو عند الشيعة وثيقة تأريخية تنطوي على صراحة لا تقبل التأويل في تسمية علي خليفة على المسلمين من بعده.

ولكي تكون الملاحظات التي يسجلها السنَّة والشيعة في موضوع الغدير واضحة حين ننتهي إليها في مكانها من هذا البحث يحسن أن نعرض النص بملابساته التاريخية مقتطعاً من مصادره في كتب السنَّة:

- (96) رواه مسلم في صحيحه والحاكم في مستدركه. ونظام الحكم والإدارة في الإسلام، ص 208.
  - (97) نظام الحكم والإدارة في الإسلام، ص 208–210.
    - (98) م. ڻ، ص 210.
- (99) تلاحظ المصادر السنّية في هامش رقم 1، من نظام الحكم والإدارة في الإسلام، ص 211. وفيه ترد أسماء الطبراني والحاكم والإمام أحمد والنسائي. وانظر في هذه المصادر السيد عبد الحسين شرف الدين، المواجعات، الطبعة السابعة، ص 185–188.

أمر النبي (ص) وقد انتهى بالسير إلى غدير خمّ مرافقيه بالوقوف، وكان غدير خم مفرق طرق القوافل كما أمر برد الذاهب وحبس الآتي عن السير حتى تكاملوا واجتمعوا فقام يخطب فيهم قائلاً:

«أيها الناس يوشك أن أدعى فأجيب، وإني مسؤول، وإنكم مسؤولون فماذا أنتم قائلون؟ قالوا: نشهد أنك قد بلغت وجاهدت ونصحت فجزاك اللَّه خيراً. قال ألستم تشهدون أن لا إلَه إلَّا اللَّه وأن محمداً عبده ورسوله وأن جنّته حق وأن ناره حق وأن الموت حق وأن البعث حق، وأن الساعة آتية لا ريب فيها وأن اللَّه يبعث من في القبور؟ قالوا بلى نشهد بذلك قال: اللهمَّ أشهَدْ ثم قال: يشهد الناس أن اللَّه مولاي وأنا مولى المؤمنين وأنا أولى بهم من أنفسهم<sup>(100)</sup> فمن كنت مولاه فهذا مولاه (يعني علياً) اللهمَّ وال من والاه وعاد من عاداه..» إلخ.

وقبل أن نناقش هذه النصوص يحسن أن نسأل هذا السؤال:

هل كان هناك ما يدعو إلى أن يهتم الرسول (ص) بعلي على هذا النحو الذي يكشف عنه المأثور من أقواله<sup>(101)</sup> وهو مأثور يظل، رغم كل ما يدور فيه من خلاف على المدلول، تزكية تضعه في طليعة المرشحين للخلافة على الأقل؟

ليس من شك في أن هناك أساساً لهذا الاهتمام، فالعطف الشديد الذي يفيضه الرسول على ابن عمه يمكن أن يقوم من جهة على معنى مادي بحت \_ وهو ما يلاحظ واضحاً في بعض دراسات المستشرقين \_ فالرسول وهو يحدب على علي هذا الحدب الشديد الذي تمثّل تزكيته للخلافة قمة زخمه، يردّ جميلاً لأبي طالب<sup>(102)</sup>، ويضمن لحفيديه من فاطمة نصيباً في السلطة ما دام لم يرزق بولد أو ما دام قد رزق بولد ولكنه لم يمهل ليتولى زعامة القبائل المتحدة تحت رايته<sup>(103)</sup>.

- (100) في هامش رقم 2، من المواجعات أن قوله: «وأنا أولى قرينة لفظية على أن المراد من المولى إنما هو الأولى فيكون المعنى: إن اللَّه أولى بي من نفسي وأنا أولى بالمؤمنين من أنفسهم ومن كنت أولى به من نفسه فعلي أولى به من نفسه»، الطبعة السابعة، ص 186.
- (101) قال الإمام أحمد بن حنبل: قلم ترد رواية بفضل أحد من أصحاب الرسول بقدر ما ورد في فضل علي وكانت من الكثرة بحيث أثارت حسد بني أمية وكرههم له». عقيدة الشيعة، ص 61.
  - (102) عقيدة الشيعة، ص 23 ـ 24.
  - (103) عقيدة الشيعة، ص 19 نقلاً عن هنري ماسيه، الإسلام، ص 57.

ويلاحظ هنا أن المستشرقين ـ يقعون في مفارقة فبينما يزعمون أن مبدأ الوراثة دخيل على التقاليد العربية يفسّرون ترشيح النبي لابن عمه بمبدأ الوراثة نفسه<sup>(104)</sup>. ومن جهة أخرى فإن في أساس هذا الاهتمام الشديد معنى آخر غير المعنى السابق، وهو ما يلاحظ في بعض دراسات المعاصرين من المؤرخين المسلمين<sup>(105)</sup>. فالرسول وقد استطاع أن يصوغ علياً على غراره شخصية متكاملة رغب في أن ينظر المسلمون إليه نظرهم إلى المرجع الثاني في الأهمية من بعده<sup>(106)</sup>.

وهكذ يبدو أن ما استعرضناه من نصوص ترشّح علياً ليكون تجسيداً حياً للمبدأ الشيعي في الاستخلاف لم يكنَ غريباً على السيرة النبوية من جهة باعتبارها سيرة بشرية تتأثّر بما يتأثّر به البشر. ولم يكن غريباً على السيرة النبوية وهي تسعى لوضع الكفاءة العالية في الصدر من حياة المسلمين بعد النبوة من جهة أخرى.

ومع ذلك فقد رأى السنَّة أن هذه النصوص لا تدلّ على أكثر من تزكية أمّا أن تدل على توشيح صريح للخلافة فذاك من قسر التعبير على ما يتحمله من دلالة<sup>(107)</sup>. فكيف يدافع الشيعة عن وجهة نظرهم في هذا الصدد؟

سبق لابن خلدون رأي في نصوص الشيعة التي يعضدون بها مبدأهم في (الاختيار الإلهي) كنا قد عرضنا له في مستهل هذا البحث بغير تعليق<sup>(108)</sup> وهو بدون إسراف رأي لا يحمل طابع الموضوعية ولأول وهلة تطالعنا فيه عصبية تقلّل من قيمته! ثم هو بعد ذلك رأي يساق بغير تبرير معقول سوى أن (جهابذة السنَّة ونقلة الشريعة لا يعرفون هذه النصوص)! وإذا كنا قد أشرنا في الفقرة السابقة إلى مواقع هذه النصوص في صحاح السنّة أو فيما يشبه أن يكون من الصحاح عندهم فقد أمكن أن ننصرف عن ابن خلدون إلى آراء سنية أوجه.

والحق أنه باستثناء «الغدير» تظل النصوص الشيعية كلها في موضوع الاستخلاف

(104) الدكتور الحوفي، أدب السياسة في العصر الأموي، ص 34-36.

- (105) العقاد، عبقرية الإمام، 1966، ص 6، 22، 29، 30، 32. والدكتور طه حسين، الفتنة الكبرى عثمان بن عفان، ص 152–153.
  - (106) عقيدة الشيعة، ص 23-24.
- (107) يعبِّر دونلدسن عن نص الغدير بأنه بيعة ويحاول أن يعلِّلها بما أصاب النبي من خيبة بوفاة ابنه إبراهيم!! حتى كأن رسالة السماء من الحطام الذي يورّث. عقيدة الشيعة، ص 24.
  - (108) أنظر هامش 6 من هذه الرسالة، ص 1.

نصوصاً خفية ولكي يكون لهذا الرأي قيمة منطقية يجب أن نضع بين يديه الحقائق الشيعية التالية:

ا ـ إن حديث الغدير كان محل العناية من اللَّه عزّ وجل فقد أنزل فيه قرآناً ﴿يَتَأَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِغَ مَا أُنزِلُ إِلَيْكَ مِن زَبِكٌ وَإِن لَمَر تَفَعَلَ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتُهُ وَائَقُهُ يَعْضِمُكَ مِنَ النَّاسِ الرَّسُولُ بَلَغَ مَا أُنزِلُ إِلَيْكَ مِن زَبِكٌ وَإِن لَمَر تَفَعَلَ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتُهُ وَائْقُهُ يَعْضِمُكَ مِنَ النَّاسِ الرَّسُولُ بَلَغَ مَا أُنزِلُ إِلَيْكَ مِن زَبِكٌ وَإِن لَمَر تَفَعَلَ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتُهُ وَائْقُهُ يَعْضِمُكَ مِنَ النَّاسِ الرَّسُولُ بَلَغَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن زَبِكٌ وَإِن لَمَر تَعْنَعْلَ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتُهُمُ وَائْقُهُ يَعْضِمُكَ مِنَ النَّاسِ إِنَّ السَّعْقَ لَا يَقَعَ لَا يَعْذَى إِنَّهُ مَا أَنْزَلُ وَائَقُهُ يَعْضِمُكَ مِن أَنَاسِ أَنْ وَيَتَعْمَلُ فَا بَلَغْتَ رِسَالَتُهُمُ وَائَقُهُ يَعْضِمُكَ مِنَ النَّاسِ إِنَّ أَنْتَهُ لَا يَهْدِي الْنَصِيفِينَ إِنَى إِنَّانَ وَيَتَنْ إِنَ أَنَاسَ أَنْ أَنْتُهُ لَا يَهُمُ مَا أَنْ وَالَكَنَاسُ أَنْ أَنْتَهُ لَا يَهُمُ لَكُهُ وَائَقُهُ مَا اللَّهُ مَا إِنَّ أَنْهُ لَهُ مَا لَكُنُهُمُ وَائَهُ مَا إِنَ اللَّهُ مَن إِن اللَّهُ فَي اللَهُ عَنْ أَنَا مَنْ إِنَهُ أَنَاقُ وَا إِنَّ الْنَهُ لَكُ يَهْذِلُكُ مَالَكُمُ مَا الْمَنْ إِنَا إِنَّهُ مِنَا إِنَّهُ مَا إِنَّةُ مُنْهُ مَن اللَّاسِ مَنْيَهُ وَذَلُكُ مَا أَنُولُ مَا لَكَنُولُ مَنْكَمُ إِنَا مَ مَعْنَى إِنَا مَعْتَقَدَ مِنْ اللَهُ مَعْتَهُ مَعْ مُنْ مَا مَا إِنَّهُ مَا إِنَّ مَا مَا مَا إِنَّهُ إِنَّكَ سَنِيهُ وَذَلِكُ جَرِيا عَلَى عادَتَهُ مَا مَا إِنَا مَا إِنَا مَةً مُنْعُمُ مُوالَ مَا إِنَّهُ مَا إِنَا إِنَ

2 ــ إن مما يشهد للحقيقة السابقة عندهم أن الصلاة كانت قبل نزول الآية الكريمة قائمة، والزكاة مفروضة والصوم كان مشرّعاً، والبيت محجوجاً، والحلال بيّناً، والحرام بيّناً، والشريعة متسقة وأحكامها مستتبة.

3 – إن البلاغ لم يصدر عن النبي (ص) إلّا بدافع قاهر لا يمكن ردّه والوقوف دونه فلقد أمر الله النبي أن ينصّب علياً للناس ويخبرهم بهذه الولاية، ولكن النبي أشفق من ذلك إشفاقاً شديداً وخشي أن يسبِّب فعله هذا ردة في المسلمين الذين لم تختمر في قلوبهم عقيدة الإسلام بعد والذين كان كثير منهم يحنّ إلى وثنيته القديمة. وكان للختمر في قلوبهم عقيدة الإسلام بعد والذين كان كثير منهم يحنّ إلى وثنيته القديمة. وكان للخوف الذي الذي المسلمين الذين أن يسبِّب فعله هذا ردة في المسلمين الذين لم تختمر في قلوبهم عقيدة الإسلام بعد والذين كان كثير منهم يحنّ إلى وثنيته القديمة. وكان للخوف الذي المتشعره النبي (ص) ما يبرره، ف «علي» هو السيف الذي أطاح برؤوس عدد كبير من أشراف العرب ورؤساء القبائل التي كانت تعادي الدعوة، وتسميته حاكماً عليهم قد تؤدي إلى ثورة تعصف بما شاده النبي من بناء الإسلام.

- (109) المواجعات، الطبعة السابعة، ص 190؛ وسورة المائدة، الآية 67.
- (110) أخرج الإمام الواحدي من كتابه أمباب النزول، من طريقين معتبرين قال: (نزلت هذه الآية يوم غدير خم في علي بن أبي طالب وهو الذي أخرجه أبو نعيم في تفسيرها من كتابه نزول القوآن بسندين: أحدهما عن أبي سعيد والآخر عن أبي رافع ورواه الإمام إبراهيم بن محمد القوآن بسندين: أحدهما عن أبي سعيد والآخر عن أبي مرافع ورواه الإمام إبراهيم بن محمد القوآن يسندين الشافعي في كتاب الفرائد بطرق متعددة عن أبي هريرة وأخرجه الإمام أبو إسحق الحمويي الموائد بطرق متعددة عن أبي مرافع ورواه الإمام أبراهيم بن محمد القوآن بسندين الشافعي في كتاب الفرائد بطرق متعددة عن أبي مريرة وأخرجه الإمام أبو إسحق الموابع إلى معنى الشافعي في كتاب الفرائد بطرق متعددة عن أبي مريرة وأخرجه الإمام أبو أسحق الموابع إلى من أبو أسحق الموابع في معنى الآية من تفسيره الكبير بسندين معتبرين)، ص 150. انظر هامش رقم أ من المواجعات، ص 150.
- (111) الدكتور نوري جعفر، على ومناوثو،، طبعة دار الحديث، بغداد 1956م. وفيها ما ملخصه: فليس الإسلام بمانع من بقاء الأحقاد في النفوس. هب أنك كنت منذ سنتين أو ثلاث جاهلياً وقد قتل واحد من المسلمين ابنك أو أخاك ثم أسلمت أكان إسلامك يذهب عنك ما تجده من بغض ذلك القاتل وشنآنه؟ هذا إذا كان الإسلام صحيحاً لا كإسلام كثير من العرب، ص 35.

لهي أنب العراق الحديث

وعلي بعد ذلك هو ابن عم النبي وزوج ابنته الزهراء فلو نصّبه خليفة من بعده كان في ذلك مرعى خصيب لتقولات المنافقين والحاسدين. ولكن الوحي أخذ النبي بالبلاغ أخذاً شديداً وأمنه مما يخشاه من مقالة الناس فيه وردتهم عن الدين<sup>(112)</sup>.

في ضوء هذه الحقائق لا يعود منطقياً أن تظل النصوص الشيعية السابقة صريحة في تسمية علي بن أبي طالب خليفة للرسول فإلى عودته من حجة الوداع، وفي مستراحه في غدير خم كان الرسول يشفق من هذه التسمية الصريحة، وحتى في غدير خم لم تتم هذه التسمية، في رأي الشيعة، إلا بإنذار شديد من السماء. والنتيجة الطبيعية لكل هذا أن ما يقدمه الشيعة على أنه من النصوص الصريحة في التسمية هو من النصوص الخفية بالضرورة وإلا وقع الشيعة في التناقض. ويتلاقى على هذا الرأي الذي انتهينا إليه جماعة الشيعة، وجماعة المعتزلة إذا كان ابن أبي الحديد منهم<sup>(111)</sup> وجماعة السنة على اعتبار أن النصوص الخفية ليست ملزمة.

ويبقى مع النصوص الخفية نص الغدير. ويعلّق عليه الشيعة أهمية كبيرة لأن صراحته اللفظية في التولية السياسية لا يرقى إليها شك عندهم. بل هو عند المجلسي مضافاً إلى صيغته اللفظية يقترن ببيعة فعلية<sup>(104)</sup> وأياً كان رأي الشيعة في النص فإن السنَّة يلاحظون عليه أموراً تقتضي موضوعية البحث أن نعرض لها لنتعرّف إلى ما فيها من قوة وضعف.

من هذه الملاحظات ما يذهب إليّه بعض علمانُهم من إنكار لواقع النص التأريخي وفي طليعة هؤلاء ابن خلدون<sup>(115)</sup>. والحق أن التشكيك في تأريخية النص ليس له ما

- (112) نظام الحكم والإدارة في الإسلام، ص 213-214.
- (113) الدكتور الحوفي، أدب السياسة في العصر الأموي، ص 65 نقلاً عن ابن أبي الحديد، شرح النهج، ج 1، ص 135 فقد جاء فيها: فوالأخبار في هذا كثيرة جداً، أي النص الخفي على الإمام، ومن تأملها وأنصف علم أنه لم يكن هناك نص صريح ومقطوع به لا تختلجه الشكوك ولا تتطرّق إليه الاحتمالات كما تزعم الإمامية».
- (114) المجلسي، حياة القلوب، وهو من أعلام الشيعة، ت 1700م. وفيها أن عمر كغيره سرَّ بالبيعة. ونحن نرجح أن يكون هذا موضوعاً ذلك أن عمر كان فيما بعد طليعة الذين أقروا نظرية الانتخاب متمثلة في بيعة أبي بكر. وما يساق في نص الغدير من بخبخة فهو في رأي السنَّة من التهنئة بالمولوية على معنى النصرة أو الحب.
- (115) انظر هامش رقم 3، الدكتور الحوفي، أدب السياسة في العصر الأموي، ص 64. ومحمد سيد كيلاني، أثر التشيع في الأدب العربي، ص 73.

يبرّره فهو يرد في كتب الحديث المحترمة عند السنَّة ويتواتر . وإذا حاولنا أن نتلمّس سبباً وجيهاً لهذا التشكيك وجدنا أن النص لا يرد في صحيحي مسلم والبخاري بالذات، وقد ألف السنَّة أن يرجعوا إليهما كلما عرض لهم شك في سند حديث أو في متنه. ولكن ذلك يمكن أن يعزى إلى عزوف عن آل البيت عرف به المحدثان الكبيران فهما لم يخرجا شيئاً عنهم<sup>(111)</sup> بل إن أحدهما وهو البخاري احتج بعمران بن حطان الذي يمتدح عبد الرحمن بن ملجم ويعد فعلته البشعة سبباً من أسباب التقرب إلى الله<sup>(111)</sup>!! وإذن فليس بعيداً قطَّ أن يهمل هذا النص في الصحيحين إهمالاً تاماً لما ينظوي عليه من تزكية لعلم كبير من أعلام أهل البيت. ومع ذلك فنحن نميل إلى سبب آخر لعزوف الصحيحين عن آل البيت هو أن العاسيين لم يكتفوا بالبطش في سبيل إرهاب الشيعة بل عمدوا إلى الاضطهاد الفكري ليقضوا على كل ما من شأنه أن يشد أزرهم حتى نصً دونلدس: على أن خلو الصحيحين من أحاديث تؤيد الشيعة إنما يعود إلى ضغط العباسيين على أن خلو الصحيحين علي كل ما من شأنه أن يشد أزرهم حتى نصً دونلدس: على أن خلو الصحيحين من أحاديث تؤيد الشيعة إنما يعود إلى ضغط العباسيين على أن خلو الصحيحين علي كل ما من شأنه أن يقد إذرهم حتى نصً دونلدس: على أن خلو الصحيحين من أحاديث تؤيد الشيعة إنما يعود إلى ضغط العباسيين على مسلم والبخاري لأنهما علية لأنه يفتقر إلى ما يبرّره.

ومن ملاحظات السنَّة على نص الغدير كذلك ما يرويه الطبري من أن علي بن أبي طالب خرج من عند رسول اللَّه (ص) في وجعه الذي توفي فيه فقال الناس: يا أبا حسن كيف أصبح رسول اللَّه؟ قال: أصبح بارئاً بحمد اللَّه فأخذ بيده عباس بن عبد المطلب، فقال: ألا ترى أنك بعد ثلاث عبد العصا؟ وإني أرى رسول اللَّه سيتوفِّى في وجعه هذا وإني لأعرف وجوه بني عبد المطلب عند الموت فاذهب إلى رسول اللَّه فسله في مَنْ يكون هذا الأمر فإن كان فينا علمنا ذلك وإن كان في غيرنا أوصى بنا! قال علي: واللَّه لئن سألناها رسول اللَّه فمنعناها لا يعطيناها الناس أبداً

- (116) عبد الحسين شرف الدين، أجوبة مسائل جار الله، ط 2، 1953، ص 66 وما بعدها.
  - (117) م. ن، ص 70 وما بعدها.
- (118) مزهر السوداني، مقالة تحت عنوان: الشيعة والعباسيون، مجلة البلاغ؛ العراقية، العدد الثامن، ك1 من السنة الثانية 1388هـ.
- (119) الطبري، تأريخ الأمم والملوك، الجزء الثالث، ص 193–194؛ وابن الأثير، الكامل، الجزء الثاني، ص 123؛ وعبد الحسيب حميدة، أدب الشيعة إلى القرن الثاني الهجري،

فمي ادب العراق للحديث

ويبدو من هذه الرواية أن الذي يمنحه نص الغدير ـ في رأي الشيعة ـ تولية سياسية صريحة لا يجرؤ، فيما يرويه الطبري وابن الأثير معه، على أن يسأل الرسول في مَنْ تكون الخلافة من بعده! وإذا صحّت الرواية فلن تكون في الغدير تسمية صريحة. ولكن الرواية في نظر الشيعة رواية قلقة وهي أقرب إلى أن تكون موضوعة ذلك لأنها تعرض علياً متشككاً في أهليته للخلافة فهو يخشى أن يستكشف رأي الرسول (ص) فيمنعه إياها فلا يعطاها أبداً!!

وهذا لا يلائم ما أثر عن علي من قول أو فعل يتصلان بالخلافة حين صرفت إلى غيره كما أنه لا يلائم ما أثر عن الرسول من إعجاب به يضعه بين المرشحين لها على أقل تقدير. يضاف إلى هذا أنه لم يعرف عنه تهالك على السلطة يطمع فيها على أي وجه تجيءا فقد رفضها على سيرة الشيخين كما هو معروف لأنه رفض أن تذوب شخصيته في نهجيهما على ما يتميزان به من صحة وليست هذه طبيعة المتهالكين على السلطة.

ويخيّل إلى الشيعة أن ما ورد على لسان علي في الروايتين أجدر بأن يوضع على لسان العباس فإن الضعف الذي يشيع فيه إزام السلطة ألصق به وأقرب إلى طبيعته. وإذا كان الشيعة يشكّون في روايتي الطبري وابن الأثير شكاً مشروعاً لما يقدّمونه

من مرجحات منطقية فإن الغدير يظل نصاً قابلًا لأن يدل على استخلاف صريح.

ومن ملاحظات السنَّة على نص الغدير كذلك أنه معارض بـ «حديث الخميس»<sup>(120)</sup> وهو من الأحاديث التي ترد في الصحاح أو فيما يشبه أن يكون من الصحاح<sup>(121)</sup> وخلاصته: «أنه لما حضر الرسول (ص) وفي البيت رجال فيهم عمر بن الخطاب قال النبي: هلمَّ أكتب لكم كتاباً لن تضلوا بعده. فقال عمر: إن النبي قد غلب عليه الوجع وعندكم القرآن حسبنا كتاب اللَّه. فاختلف أهل البيت فاختصموا فمنهم من

- =
   ط 1، 1956م، ص 79. وكذلك الدكتور عبد الحكيم بلبع، أدب المعتزلة إلى نهاية القرن
   الوابع الهجري، ص 2؛ ومحمد سيد كيلاني، أثر التشيع في الأدب العربي، 1947، ص6.
  - (120) الصلة بين التصوف والتشيع، الجزء الأول، ص 53.
- (121) أخرجه البخاري في باب قول المريض: قوموا عني من كتاب الموضى في الجزء الرابع من صحيحه، وأخرجه مسلم في آخر الوصايا من الجزء الثاني من صحيحه، ورواء الإمام أحمد بن حنبل في الجزء الأول من مسنده، ص 325. السيد عبد الحسين شرف الدين، النص والاجتهاد، النجف 1956، ص 80–81.

يقول: قرّبوا يكتب لكم النبي كتاباً لن تضلّوا بعده ومنهم من يقول ما قال عمر. فلما أكثروا اللغو والاختلاف عند النبي قال لهم قوموا. قال عبد اللَّه بن مسعود: فكان ابن عباس يقول: إن الرزية كل الرزية ما حال بين رسول اللَّه وبين أن يكتب لهم ذلك الكتاب من اختلافهم ولغطهم». وهو دليل على أن «الغدير» لم يكن نصاً قاطعاً في استخلاف علي كما يذهب إلى ذلك الشيعة إذ لو كان كذلك لم يكن المسلمون في حاجة إلى كتاب لا يضلّون بعده! ولكن الشيعة يحسبون أن النبي أراد في حديث الخميس أن يوثّق العهد بالخلافة ويؤكد النص بها على علي خاصة وعلى الأنمة من ولكن عمر لمصلحة إسلامية رأى ألا يقع هذا التأكيد، وقد عدل الرسول عن ذلك ولكن عمر لمصلحة إسلامية رأى ألا يقع هذا التأكيد، وقد عدل الرسول عن ذلك لأن الكلمة التي فوجئ بها اضطُرته إلى العدول إذ لم يبقَ بعدها أثر لكتابة الكتاب سوى الفتنة والاختلاف من بعده في أنه: هل غلبه الوجع أو لم يغلبه؟

والذي يلفت النظر أن حديث الخميس، إذا أريد به أن يكون معارضاً لحديث الغدير، في الرأي السنّي، وجب أن يصدر عن وعي لا عن وجع يغلب الوعي على أمره!

وليس يهمّنا بعد ذلك ما يقدّم من اعتذارات لتصحيح كلمة عمر ولكن الذي يهمنا أنه لا روايتا الطبري وابن الأثير ولا خليت العجيس المتطاعت أن تمنع الغدير من أن تظل دلالته على استخلاف صريح ممكنة!!

وقبل أن يتصل حديثنا في ملاحظات السنَّة على نص الغدير يحسن بنا أن نسجّل الحقائق الآتية:

I – كان علي يتطرّف لصالح الدعوة الجديدة فقد خاض كل معارك الإسلام الضارية ضد قريش! وفي معركة واحدة هي معركة «بدر» قتل من أعلام الأمويين وحدهم: عتبة، والوليد وحنظلة<sup>(122)</sup>، وكان مبيته على فراش النبي (ص) ليلة ائتمر به المشركون قمة تطرفه في التضحية.

2 ـ جرياً مع الفهم العلمي لطبيعة المجتمع فإن أية محاولة لنقله إلى وضع جديد لا تقوى على أن تحجز بينه وبين قيمه السابقة، ومن هنا ظلّ المجتمع العربي بدوياً قبلياً في الغالب<sup>(123)</sup> إلى ما بعد بيعة أبي بكر على الأقل. وينبغي أن نسجّل هنا أن

(122) العقاد، عبقرية الإمام، مطابع مؤسسة دار الهلال، 1966، ص 104.

قيمة جاهلية ذات مزاج حاد هي العصبية للقبيلة ظلت تنشط في حياة الناس خلال هذه الفترة.

3 ــ بالرغم من أن الإسلام أقرّ مبدأ الكفاءة غير ناظر إلى غيرها في التولية العامة فقد ظلّ المجتمع يومئذٍ يفهمها على أنها «مشيخة السن والوجاهة»<sup>(124)</sup>.

4 ــ وكان علي، بغير جاهلية ومن هنا كان بغير هوادة في محاولة التطبيق العملي للنظرية الإسلامية وطبيعي أن تكون ملامح من هذه الشخصية الصارمة قد اتضحت قبل الغدير.

كان لا بد من هذا قبل أن نعرض لمعنى التولية التي وردت في نص الغدير . فنحن نتوقع أن تكون له صلة قوية بهذا الانصراف الكامل عن علي بن أبي طالب طيلة هذه الفترة التي تبدأ بــ «السقيفة» وتنتهي بمقتل عثمان.

ويناقش السنَّة نص الغدير في دلالته اللفظية على التولية الصريحة. وحين يسلم بعضهم أن ما يرد فيه من لفظ المولى<sup>(125)</sup> يمكن أن يدل على معنى التصرف، يشكك ابن حجر مثلاً<sup>(126)</sup> في حتمية دلالته على هذا المعنى دون غيره من معاني (المولى) الأخر ذاهباً إلى أن من التحكم أن تراد بعض معاني المشترك دون بعض من غير دليل يقتضيها. ويرد الشيعة هذا بما يتلمسونه من أصول النحو والبلاغة. فوحدة السياق على سبيل المثال، تحتم أن يكون المولى بمعنى الأولى في قوله: "من كنت مولاه فهذا عليّ مولاه». ذلك أن هذا القول يعطف مباشرة بالفاء على قوله: ألست أولى فيهذا عليّ مولاه». ذلك أن هذا القول يعطف مباشرة بالفاء على قوله: ألست أولى غير الأولى!! ثم إن عادة البلغاء في خطبهم أنهم إذا أوردوا جملة مصرحة وعطفوا عليها بكلام محتمل لما تقدّم به التصريح ولغيره فإنهم لا يريدون باللاحق إلا ما مرحوا به في الكلام السابق. ونظير هذا ما يقع في خبر الغدير فإن الرسول قد طالع الناس في مستهل كلامه بأمر صرّح به وقرّر أمته عليه، وهو أنه أولى بهم من أنفسهم الناس في مستهل كلامه بأمر صرّح به وقرّر أمته عليه، وهو أنه أولى بهم من أنفسهم

- (123) الدكتور علي الوردي، مهزلة العقل البشري، مطبعة الرابطة، بغداد 1955، ص 72.
  - (124) العقاد، عبقرية الإمام، ص 105.
- (125) تفسير الزمخشري، الجزء الرابع، ط. بيروت، عند تفسيره لآية: ﴿فَأَلَبُوْمَ لَا يُوْخَذُ بِنَكُمْ فِلْبَةً وَلَا مِنَ ٱلَذِينَ كَفَرُواً مَأْوَنَكُمُ ٱلنَّارُ هِيَ مَوَلَنَكُمُ وَبِئْسَ ٱلْمَصِيرُ ﴾، فهو يفسر "مولاكم» بمعنى "أولى بكم» ويفسّرها على هذا النحو الوازي والطبري وآخرون، ص 476. وانظر في هذا: محمد صادق الصدر، الشيعة، مطبعة الكرخ، 1352هـ، ص 79–81.
  - (126) محمد صادق الصدر، الشيعة، ص 79–81.

الشيعة لغة وإصلاحا

ثم عطف على ذلك بعدما ظهر من اعترافهم بقوله: فمن كنت مولاء فهذا عليّ مولاه. وكلمة «مولاه» هذه تحتمل ما صرّح به في سابق كلامه وتحتمل غيره ولا ينبغي أن يريد بها إلّا ما صرّح به في كلامه الذي قدّمه وإلا كان ملبساً عليهم<sup>(127)</sup>.

وكما يرجح الشيعة رأيهم في دلالة الغدير اللفظية على التولية الصريحة بأصول نحوية وبلاغية يرجحونه كذلك بالظروف النفسية والاجتماعية التي تحيط بالنص. فقد نعى الرسول (ص) نفسه تنبيهاً إلى أن الوقت قد استوجب تبليغ عهده واقتضى بتعيين الخليفة من بعده وأنه لا يسعه تأخير ذلك مخافة أن يدعى فيجيب قبل إحكام هذه المهمة التي لا بد له من إحكامها ولا غنى لأمته عن إتمامها<sup>(128)</sup>. ثم لما كان عهده لابن عمه ثقيلاً على أهل التنافس – يقول الشيعة – لأن نفوس الكهول والشيوخ تأبى بجبلتها وطبعها أن تنقاد إلى الأحداث<sup>(129)</sup>. يضاف إلى ذلك ما يشعر به العهد من أثرة هاشمية أراد أن يتقدّم في الاعتذار إليهم فقال: وإني مسؤول ليعلموا أنه مأمور بذلك ومسؤول عنه فلا سبيل إلى تركه.

على أنه لا فائدة من صرف المعنى إلى غير الاستخلاف فما من أحد يجهل مثلاً أن علياً كان ناصراً لمن نصره اللَّه حين نصرف المعنى إلى النصرة، وليس من المعقول أن يهتم الرسول ذلك الاهتمام لتقرير بدعيات. ولعل الذين يصرفون (المولى) إلى معنى النصرة أو الحب يجعلون القرينة على إرادته أن بعض من كانوا في اليمن رأوا من علي شدة في ذات اللَّه فتكلموا فيه ونالوا منه وبسبب ذلك قام النبي (ص) يوم الغدير بما قام به من الثناء على الإمام وأشاد بفضله تنبيهاً إلى جلالة قدره ورداً على من تحامل عليه. والواقع أن علياً بعث إلى اليمن مرتين كانت الأولى سنة ثمان وفيها أرجف المرجفون به وشكوه إلى النبي بعد رجوعهم إلى المدينة فأنكر عليهم ذلك حتى أبصروا الغضب في وجهه فلم يعودوا لمثلها، وكانت الثانية سنة عشر وفيها عقد له اللواء وعمّمه بيده وقال له: امض فمضى حتى أنفذ أمر النبي ووافاه في حجة الوداع لم يرجف به مرجف ولا تحامل عليه محفى حتى أنفذ أمر النبي ووافاه في حجة

- (127) عز الدين آل ياسين، محاضرة من أسبوع الإمام، وهو مجموعة محاضرات ألقبت في دار منتدى النشر في النجف بمناسبة ذكرى الإمام علي بن أبي طالب.
  - (128) المراجعات، ط 7، هامش رقم 2، ص 185.
- (129) شرف الدين، النص والاجتهاد، ص 18. وهو ملخّص اعتذار الشيخ سليم البشري عن طعن الطاعنين في تأمير أسامة.
  - (130) شرف الدين، المواجعات، الطبعة السابعة، ص 200.

فمي ادب العراق الحديث

صريح بتسمية علي خليفة بعد الرسول فإن الذين خالفوه في سقيفة بني ساعدة مسؤولون جميعاً عن ذلك، في رأي الشيعة! ولكن الشيعة يفاجَأون بحقيقة كبيرة هي أن الذين لم يعرف عنهم أنهم خالفوا الرسول في أوامره وهم الأنصار، كانوا أول من خرج على نص الغدير وأول من وجّه الأنظار إلى مبدأ الانتخاب!

وهنا يحاول المؤرخون من الشيعة ـ ويلاحظ هذا عند المعاصرين بخاصة ـ تلمّس تسويغ لهذا الذي وقع من الأنصار. ومن صور هذا التسويغ أن أقوالاً كانت تصدر عن الرسول في أكثر من مناسبة تشعر بأن الأنصار سيكونون أقلية مستضعفة في الجماعة الإسلامية<sup>(131)</sup> وقد جمعهم شعور مشترك بالخطر على غاية واحدة يعملون لها متحدين هي دعم مركزهم في الجماعة الإسلامية بما يجعلهم بمأمن من عدوان قريش وغير قريش ممن يبطنون لهم الضغينة ويظهرون لهم غير ما تكنّه صدورهم.

ثم يكون أن الأنصار لا يرون كبير إثم في تطاولهم لمنصب الخلافة التي ستخرج في معتقدهم عن معدنها بما يعرفونه من ظروف لا تساعد على مجيء علي وقد تجيء بمن لا يقدّر نصرتهم وخدمتهم وتضحيتهم ولا يذكر لهم إلّا أنهم وتروا قريشاً وآووا من سفّه أحلامها! ومثل هذا التصور للأمور يمكن أن يدفع النفوس الساذجة إلى أن تسلك سلوكاً ساذجاً وهو ما وقع بالفعل<sup>(132)</sup>.

ومثلما يتلمّس مؤرخو الشيعة تسويغاً لموقف الأنصار من مخالفة النص الصريح في الغدير يتلمسون تسويغاً آخر لكبار الصحابة من شيوغ المهاجرين. وهنا لا يتكلف الشيعة مشقة في الوقوع على هذا التسويغ لأن في تأريخ هؤلاء الكبار أمثلة كثيرة على أنهم لم يكونوا يتعبدون بالنصوص إلا إذا تمحضت للدين فإذا تعلقت بالسياسة جعلوا لأفكارهم فيها مسرحاً<sup>(133)</sup> بل إن في تأريخهم اجتهادات حتى في موارد النصوص الدينية سعياً وراء مصلحة إسلامية عامة<sup>(134)</sup>.

- (131) انظام الحكم والإدارة في الإسلام، ص 27. وفيه يحيل على البخاري في باب افضائل الأنصارا من صحيحه.
- (132) محمد رضا المظفر، السقيفة، النجف 1949، ص 69–70. وفي نظرنا أن ما يرد في الصفحتين من تعليل مفصّل لمخالفة الأنصار لنص الغدير عاجز عن أن يقنع.
  - (133) شرف الدين، الفصول المهمة، ط 6، ص 74-75.
- (134) عبد الله السبيتي، إلى مشيخة الأزهر، مطبعة دار الحديث، بغداد 1956، ص 101. ومحمد جواد مغنية، الشيعة الإمامية، ط 1، 1955، ص 49. وفيها ينقل عن الديموقراطية أبداً» لخالد محمد خالد ما نصه:

ويسلم للشيعة بعد ذلك رأيهم في حديث الغدير ثم يسلم لهم بالتبع نصيب من منطق كلما تحدثوا في هذا الموضوع لأن المخالفة، وإن تكن لمصلحة عامة، تظل تحمل طابع ضعف. ولكن هناك تصوراً آخر لما يبدو أنه مخالفة لنص الغدير هو في رأي بعض مؤرخي الشيعة أقرب إلى الواقع لأنه أقرب إلى طبائع الأمور ذلك أن الصيغة، وإن كانت مبرئة لذمة الرسول بدليل أن طائفة من المسلمين صدرت عن غدير خم وهي تؤمن بأن التولية صريحة في السياسة، ظلَّت تسمح بالتأويل وتلك مسؤولية اللغة وهي أحياناً حمالة أوجه.

وإذا رجعنا إلى ما سبق ذكره من حقائق كنا قد أشرنا إشارة عابرة إلى صلتها الوثيقة بظاهرة الانصراف عن علي منذ السقيفة وإلى مقتل عثمان وجدنا فيها تفسيراً واضحاً لجنوح الكثرة ممن حضروا اجتماع الغدير الكبير إلى فهم المعنى العاطفي من التولية فلم يكن من مزاج هؤلاء أن يصرفوا التولية إلى المعنى السياسي في النص ذلك أننا إذا استثنينا الذين يمكن أن يكونوا مسلمين متطرفين في إيمانهم وهم نفر من المستضعفين الذين لم يقووا إلا بالإسلام ولم تكن لهم عصبية أو قوة إلا به أو هم

اترك عمر بن الخطاب النصوص المعينة المتصفين القرآن والسنَّة عندما دعته المصلحة لللك فبينما يقسم القرآن للمؤلفة قلوبهم حظاً من الزكاة ويؤدّيه الرسول وأبو بكر يأتي عمر فيقول: لا نعطي على الإسلام شيئاً! وبينما يجيز الرسول وأبو بكر بيع أمهات الأولاد يأتي عمر فيحرَّم بيعهن. وبينما كان الطلاق بالثلاث في مجلس واحد يقع واحداً بحكم السنَّة والإجماع جاء عمر وحظم السنَّة وحظم الإجماع». وانظر كذلك عبقوية عمر، طبعة دار الشعب في إسلاميات العقاد، ص 167. ففيها أنه قلم تكن لعمر وصية مقدمة على الأخذ بكتاب اللَّه وسنَّة رسوله إلا أنه مع هذا لم يكن يغفل عن العلل إذا وجب البحث عن العلة وراء النص ومن هنا خالف في إقطاع الأرض لعيينة بن حصن والأقرع بن حابس ذاهباً إلى يسترغ العطاء والسنَّة عنده تطاع لحكمتها ولا توضع في غير موضعها. ولمثل هذا السبب نهى عن زواج المتعة وعن التحلل من بعض مناسك الحج ولم يكن منهياً عنهما كل النهي يسترغ العطاء والسنَّة عنده تطاع لحكمتها ولا توضع في غير موضعها. ولمثل هذا السبب نهى عن زواج المتعة وعن التحلل من بعض مناسك الحج ولم يكن منهياً عنهما كل النهي بكر لم يقم حد الرجم على خالك من الفصول المهمة، صرحك من نويرة ون أبا بكر لم يقم حد الرجم على خالك من الفصول المهمة، صرحك منهما أن أبا من عروجته ذاهباً إلى أن خالذا من يعض مناسك الحج ولم يكن منهياً عنهما كل النهي معر حياة النبي عليه السلام. وانظر كذلك من الفصول المهمة، صرحك من الوبي الم نهي من أبا من منهم حد الرجم على خالد في واقعة يوم البطاح وكان قد قتل مالك بن نويرة ونكح من راح النبي معله الساباء والنظر كذلك من الفصول المهمة، صرحه ومعها. وامثل هذا أبا من من آله. ومحمد علي الزعبي، لا سنَّة ولا شيعة، ص 18–10. بتعبير آخر «جماعة علي<sup>ه(135)</sup>. إذا استثنينا هؤلاء لا يبقى غير عاصب بعلي دماً أو كاره في توليته مظهر أثرة هاشمية يدفعه إلى ذلك حس قبلي متعصب أو مؤمن بمشيخة السن والوجاهة يرفض أن يستبدل بها كفاءة الحداثة أو مجتهد حتى في مورد النص سعياً وراء مصلحة إسلامية عامة.

وقد وجد هؤلاء جميعاً مندوحة عن الالتزام بدلالة التولية على المعنى السياسي في نص الغدير ومن هنا كان طبيعياً أن يصدر الجميع عن الاجتماع التاريخي وليس للتولية في أذهانهم معنى غير معنى الحب، أو النصرة أو ما شاكلهما.

وحينما ننتهي إلى السقيفة يكون من البداهة أن يقع الحوار بعيداً عن مبدأ التعيين وألّا يرد لعلي ذكر في جميع تفصيلاته.

إذا كان الأنصار يصدرون في الحوار عن قيم سابقة تؤثر في مواقفهم تجاه قضايا مصيرية كقضية الخلافة فإن كبار الصحابة من المهاجرين يصدرون عن مصلحة إسلامية عامة لعلها في غير إسراف أن الفترة يومئذ لم تكن فترة علي لا لحداثة فيه بل لحداثة في الفترة نفسها إذا صحّ التعبير<sup>(136)</sup>. ولعل الذي يرجح هذا الرأي ما يزكي هؤلاء المؤمنين حقاً من إخلاص عميق للدع<mark>وة يظهر ظهوراً قوياً في سيرهم</mark>.

ويمكن أن نكون هنا في صدد تطبيق من تطبيقات المنطق الحديث في <sup>و</sup>نسبة الحقيقة»<sup>(137)</sup>. وتكون النتيجة لكل ذلك أن يكون للشيعة وجه منطقي من وجوه الرأي في الخلافة ويكون للسنَّة وجه آخر مثله، ويقع ذلك في غير تناقض بينهما، وبهذا تتقلّص فجوة كبيرة من الفجوات التي تفصل بين الفريقين إذ يعود الاغتصاب

> (135) الدكتور طه حسين، الفتنة الكبرى، الجزء الثاني، ص 19. (136) شرف الدين، الفصول المهمة، ص 75 وفيها ما نصه:

(لقد غلب على ظنهم أن العرب لا تخضع لعلي ولا ترتضيه مالكاً لأزمة الحكم عليها حيث إنه وترها في سبيل الله فهم لا يطيعونه إلا عنوة وقد عصبوا به كل دم أراقه الإسلام جرياً على عادتها في أمثال ذلك إذ لم يكن بعد الرسول في عشيرته أحد يستحق أن تعصب به تلك الدماء عند العرب غيره).

(137) الدكتور علي الوردي، خوارق اللاشعور، 1952م. ففي الفصل الثاني بحث رائع في منطق أرسطو ونسبية الحقيقة، ص 84–125. والمواقف العاطفية التي تتسبّب عنه في التأريخ الشيعي بغير مسوّغ. ثم يكون علي، في احتجاجه على أحقيته بالخلافة بأن قريشاً احتجت بالشجرة وأضاعت الثمرة، يدافع عن كفاءة تقع في نطاق الاختيار البشري لأن السقيفة كانت تنعقد في جو انتخاب مئّل اتجاهاً عاماً لا علاقة له بجو الغدير... وكان علي في هذا يلتفت التفاتة سياسية بارعة!

ثم كان علي ومن تخلَّفوا معه عن بيعة السقيفة أشد الناس خدمة للمصلحة العامة التي أصبح أبو بكر رمزها<sup>(138)</sup>، وفي عهد عمر كان سلمان والياً على المدائن، وعمار والياً على الكوفة، وعلي يتعاون لا مجاملة ولا حرصاً على حطام الدنيا ولا تقية، بل تقديراً لظروف طرأت وقبولاً لتأويل وقع واحتراماً لسيرتين نقيتين كانتا تتأثران بسيرة الرسول<sup>(139)</sup>.

## 2 \_ البداء

يبدو أن ما يستهجن من البداء في عقائد الشيعة هو هذا الذي يعني: «أن اللَّه يعدل عن رأي إلى رأي آخر» وطبيعي أن يدل هذا على حدوث في علم اللَّه وتغير في إرادته. ومن هنا ينشأ الاستهجان لأن العلم والإرادة حين ينسبان إلى اللَّه يكونان بالاتفاق أزليين. ولكن الذي يلاحظ أن الإمامية لا يذهبون هذا المذهب لأنهم يصدرون عن أصل كلامي معروف عندهم هو أن صفات اللَّه عين ذاته. ومع هذا الأصل يتعذر أن يقع التغيير في علمه أو في إرادته. وليس بعيداً أن يتهم الإمامية ببداء باطل – يقول بعض مؤرخي الشيعة – لأن منحرفين نُسبوا إلى التشيع يقولون به.

- (138) محمد على الزعبي، لا سنَّة ولا شيعة، دار العلم للملايين، 1961، ص 20–22.
  - (139) خليل هنداوي، مع الإمام على من خلال نهج البلاغة، ص 30.
- (140) فلمهاوزن، الخوارج والشيعة، ترجمة عبد الرحمن بدوي، ص 235 نقلاً عن مقالة في تاريخ الإسلام لدوزي، ففيها أن المختار كان خارجياً ثم زبيرياً ثم شيعياً!!. وهاشم معروف الحسني، الشيعة بين الأشاعرة والمعتزلة، ص 68.

رأيه وفي عاطفته إما جهلاً وإما قصداً! والبداء على هذا النحو الباطل، من وجهة النظر الإسلامية، يوصل أحياناً بالمختار بن أبي عبيد الثقفي لكأنه أراد أن يسوّغ به تقلبه بين المذاهب التي اعتنقها وهو رأي يذهب إليه «دوزي<sup>»(140)</sup>. ويوصل البداء بهذا المعنى أحياناً أخرى بـ «الخطابية» وهي فئة تنحرف انحرافاً شديداً عن حدود ما يفرضه الإسلام من عقائد<sup>(411)</sup> وكان هؤلاء يحاربون عيسى بن موسى قائد المنصور المشهور بالحجارة والقصب والسكاكين وكان أبو الخطاب قال لهم: قائلوهم فإن قصبكم يعمل فيهم عمل الرماح والسيوف ورماحهم وسيوفهم لا تضرّكم ولا تعمل فيكم فقدمهم عشرة عشرة للمحاربة فلما قتل منهم نحو ثلاثين رجلاً قالوا له: ما ترى ما يحل بنا من القوم فقال لهم: إن كان قد بدا الله فيكم فما ذنبي؟ وأسر أبو الخطاب فأتي به عيسى بن موسى فقتله.

يلاحظ هنا أن نظرية البداء ترد على لسان أبي الخطاب واضحة كل الوضوح وهي تعني تغيير الإرادة الإلهية، وهذه النظرية يضيفها البغدادي إلى المختار خطأ لاختلاط الأخبار الواردة عن هؤلاء المتطرفين. وقد أحسّ فلهوزن بخطأ البغدادي ووجد أن وصلها بالمختار أجدر بأن يكون تهمة حورب بها الرجل وأن الذي ابتدعها هو عبد اللَّه بن نوف<sup>(141)</sup> فلم يكن المختار هو صاحب الفكرة وقد أخذها عن ابن نوف الغلاة من الخطابية وهي نظرية ظهرت وعاشت بين غلاة الشيعة يصرفون الناس بها عن كذبهم<sup>(141)</sup>. وسواء نسب البداء إلى المختار أم إلى عبد اللَّه بن نوف أم إلى أبي الخطاب فإن التشيع الذي يعتدل في رأيه وفي عاطفته لا يتلاءم في طبيعته الإسلامية مع هذا الانحراف الشديد الذي تمثّله نظرية البداء على هذا المعنى الذي سبق...

رسم الإسلام من حدود لجملة عقائده. ويظهر أن جزءاً كبيراً من أزمة الجدل بين

- (141) انظر ص51 هامش رقم 3 من هذا البحث ففيه أن أبا الخطاب كان يدعى الألوهية لنفسه.
- (142) الطبري، الجزء الثاني، ص 732؛ وهامش رقم 3 من الخوارج والشيعة، ص 235؛ والدكتور كامل الشيبي، الصلة بين التصوف والتشيع، ص 105–106.
- (143) الدكتور محمد جابر عبد العال، حركات الشيعة المتطوفين وأثوهم في الحياة الاجتماعية والأدبية لمدن العراق إبان العصر العباسي الأول، 1954، ص 78–79.

الشيعة لغة وإصلاحا

السنَّة والشيعة في موضوع البداء يمكن أن يرد إلى مادته اللغوية فهو لغة : الظهور بعد الخفاء فإذا قيل بدا لفلان في أمره فمعناه ظهر له ما كان مخفياً عليه وتحصّل له رأي لم يكن سابقاً متنبهاً إليه. والبداء بهذا المعنى مستحيل على اللَّه<sup>(144)</sup>!!

والواقع أن البداء الذي يقول به الإمامية لا يقع عندهم على نحو الحقيقة وإنما يقع على نحو المجاز ذلك لأن الظهور بعد الخفاء – وهو ما يدل عليه اللفظ في اللغة – لا ينسب عندهم إلى الله وإنما ينسب إلى الناس. فالبداء الشيعي في "إسماعيل» مثلاً أن جعفراً الصادق كان قد أعد ولده لتولي الإمامة من بعده ولكنه مات في حياته فقال كما يرى الشيعة : «إن الله عز وجل قد بدا له في إمامة إسماعيل». وجلية معنى البداء في هذا هو اطلاع الإمام على أمر لم يكن ظاهراً له وإن كانت ظواهره تدل على غير ذلك من نحو نشأة ولد للإمام على أنه خليفة من بعده ثم يتضح للإمام على صورة ما أن الله لم يختر هذا الولد للإمام على أنه خليفة من بعده ثم يتضح للإمام على صورة ما تقدير المصير على هذا النحو يشبه أن يكون ظهوراً بعد خفاء فاستعار له الإمامية تجيء من أن البداء<sup>(141)</sup> ويذهب بعض معاصريهم إلى أنه متعور أنه البداء عند الإمامية تجيء من أن فلك إزالة للخلاف.

وإذن فما ينكر من البداء يبرأ الشيعة منه وما يقول به الشيعة من البداء بهذا المعنى الذي يحصره في نطاق الأصول الإسلامية المقررة يقول به «عامة المسلمين»<sup>(148)</sup> وهو معنى خلاصته: أن يتغيّر ما يظنه العبد إرادة اللَّه في حين هو تغير في مظهر هذه الإرادة لا في جوهرها<sup>(149)</sup>.

- (144) السيد محمد حسين القزويني، الإمامة الكبرى والخلافة العظمى، الجزء الأول، النجف 1958، ص 197. وكذلك صحيح البخاري، باب قما ذكر عن بني إسرائيل، فقد روى بإسناده عن أبي عمرو أن أبا هريرة سمع الرسول يقول: «إن أبرص وأعمى وأقرع من بني إسرائيل بدا لهم أن يبتليهم...،، الجزء الرابع، مصر 1327هـ.
  - (145) الدكتور كامل الشيبي، الصلة بين التصوف والتشيع، الجزء الأول، ص 105.
- (146) شرف الدين، أجوبة مسائل جار الله، ص 99 وما بعدها. وهاشم معروف، الشيعة بين الأشاعرة والمعتزلة، دار النشر للجامعيين، بيروت 1964، ص 271–272. (2011) في من مالًا مالًا
  - (147) أجوبة مسائل جار الله، ص 102.
    - (148) م. ن، ص 102.
  - (149) أبو زهرة، الإمام الصادق، دار الثقافة في القاهرة، بدون تاريخ، ص 234.

فمي أدب المعراق الحديث

وإلى هنا يمكن أن يقال: أنَّ عقيدة البداء أمر إسلامي عادي لا يدخل في الغلو ولا في ادعاء النبوة وليس خاصاً بالشيعة<sup>(150)</sup>.

ويبقى في موضوع البداء ملاحظة مهمة يسجلها السنَّة على الإمامية وينطلقون منها إلى تهجين اعتقادهم فيه خلاصتها: إن البداء الشيعي يتسع لأكثر من الصورة السابقة فيشمل صوراً أخرى لا تسلم من دلالة صريحة على تغيير في المقدور، وذلك كما في الخبر المروي عن الصادق في شأن ولده إسماعيل فقد كان القتل كتب عليه مرتين فسأل الصادق اللَّه في دفعه عنه فدفعه وهذا صريح في بداء باطل. وكما في أخبار أخرى تمنح الدعاء طاقة على أن يغيّر فيما قدره اللَّه<sup>(151)</sup>.

ويرد الشيعة بأن طائفة من المرويات التي تعتمدها ملاحظة السنَّة لتهجين البداء الشيعي ترد في صحاح السنَّة أو فيما يشبه أن يكون من الصحاح.

ففي سنن الترمذي: «روى سليمان قال: قال رسول الله: لا يرد القضاء إلا الدعاء ولا يزيد في العمر إلا البر»<sup>(152)</sup>.

وفي سنن ابن ماجه: "روى ثوبان قال: قال رسول الله: لا يزيد في العمر إلا البر ولا يردّ القدر إلا الدعاء وأن الرجل ليحرم الرزق بخطيئة يعملها"<sup>(153)</sup>. وبهذا المعنى فسّر فخر الدين الرازي آية "يمحو الله ما يشاء ويثبت وعنده أم الكتاب" ونقله عن عمر بن الخطاب وابن مسعود<sup>(154)</sup> ويقله عنهما وعني أبي واثل وقتادة، الطبرسي في "مجمع البيان"<sup>(155)</sup>.

- (150) الدكتور كامل مصطفى الشيبي، الصلة بين التصوف والتشيع، ج 1، ص 106.
- (151) أبو زهرة، الإمام الصادق، ص 235 نقلاً عن المفيد، أوائل المقالات، تعليق السيد هبة الدين الشهرستاني، طبعة تبريز 1364هـ.
- (152) الإمام أبو الغاسم الخوثي، البيان في تفسير القرآن، الجزء الأول، ص 277 نقلاً عن سنن الترمذي، الجزء الثامن، القاهرة 1953، ص 350.
- (153) م. ن، الصفحة نفسها، نقلاً عن سنن ابن ماجه، ج 1، مصر 1952، ص 24 مسند أحمد، الجزء الخامس، القاهرة 1313هـ، ص 277، 280، 282.
- (154) شرف الدين، أجوبة مسائل جار اللَّه، هامش رقم 1، ص 100 نقلاً عن فخر الدين الرازي، التنسير الكبير، ج 5، مصر 1308هـ.، ص 210.
- (155) أنظر هامش رقم 2 من م. ن، ص 100. وكذلك مجمع البيان، المجلد الثالث، طبعة طهران 1372هـ، ص 298.

ويرد في السنن الكثيرة أن الصدقة على وجهها وبر الوالدين واصطناع المعروف يحول الشقاء سعادة ويزيد في العمر<sup>(156)</sup>، وصحَّ عن ابن عباس أنه قال: «لا ينفع الحذر من القدر ولكن الله يمحو بالدعاء ما يشاء من القدر»<sup>(157)</sup>. ويصحّح السنَّة هذه المرويات فيحملونها على بداء الآية الكريمة التالية: ﴿وَبَنَا لَمُم مِّنَ ٱللَّهِ مَا لَمُ يَكُونُوْأ يَحْتَسِبُونَ ٢٠٠٠) فإذا استقام لهم ذلك فإن الشيعة فيما يبدو مستعدون لتبنِّي هذا التصحيح تأكيداً لحسن النية في الحفاظ على الأصول الإسلامية الكبري من أن يشوِّهها الانحراف كما كانوا مستعدين للتنازل عن مادة البداء اللغوية في هذا السبيل كذلك. وحمل الأخبار على بداء الآية الكريمة التي سبقت يعنى أن بر الوالدين مثلاً لا يعدّل في قدر قديم فينشأ من ذلك تعديل في علم اللَّه وإنما يكشف عن قدر قديم يجيء على خلاف ما كان الناس يتوقعون من ظواهر الأمور ويسلم بهذا للسنَّة مبدأ الأزلية في علم الله وفي إرادته لأنه لا يكون في الحقيقة إلَّا قدر واحد يخطئ الناس في تصوره ثم يظهر لهم بعد ذلك وجه الصواب في هذا التصور. ولكن ذلك لا يتم بغير إكراه اللغة على أن تتحمّل فوق ما تطيق من دلالة فإن من التكلف الشديد أن يدل ايزيدا واليردا واليحرم؛ وحتى اليمحوا التي ترد في هذه النصوص على (يكشف أو يظهر أو يؤكد). ومن المؤكد أن حمل النصوص على هذا النوع من البداء يصحّحها من الناحية الدينية ولكننا في سبيلنا إلى ذلك ينبغي أن نظل في حدود ما نألف من لغة وفي حدود ما تفرضه ظروف التعبير من دلالات لا تقبل التحريف!

هذا إذا تجاوزنا عن أقدار لا تقبل بطبيعتها مثل هذا البداء وهي أقدار الآخرة التي يكون من شأنها أن تظل مجهولة للناس. والحق أن هذه المرويات ينبغي أن تفهم في ضوء الحقائق الآتية:

في رأس هذه الحقائق: إن اللَّه أحاط بكل شيء علماً وما يغرب عنه مثقال ذرة في الأرض ولا في السماء فهو يعلم في الأزل ما يبدو له وما لا يبدو له فيه فإنه تعالى

- (156) أنظر هامش رقم 1 من م. ن، ص 101.
- (157) أنظر الصفحة نفسها من م. ن. فقد جاء فيها أن الخبر أخرجه الحاكم في تفسير سورة الرعد من مستدركه في أول ص 350، ج 2، وأخرجه الذهبي في تلخيصه مصرحين بصحته.
  - (158) أبو زهرة، الإمام الصادق، ص 235.

في ادب العراق الحديث

لا يبدو له عن جهل كما أشار إلى ذلك الإمام الصادق<sup>(159)</sup>. وقد روى عبد الله بن سنان عن أبي عبد اللَّه قال: ما بدا للَّه في شيء إلا كان في علمه قبل أن يبدو له. وروى منصور بن حازم قال: سألت أبا عبد اللَّه: هل يكون اليوم شيء لم يكن في علم اللَّه؟ فقال: لا، من قال هذا فأخزاه اللَّه. قلت: أرأيت ما كان وما هو كائن إلى يوم القيامة أليس في علم اللَّه عزّ وجل؟ قال: بلى قبل أن يخلق الخلق. وروى الجهني عن أبي عبد اللَّه قال: إن اللَّه لم يبدُ له من جهل.

وروى الصدوق في «إكمال الدين» بإسناده عن أبي بصير وسماعه عن أبي عبد الله قال: من زعم أن الله عز وجل يبدو له في شيء لم يعلمه أمس فقد برئ. وروى العياشي عن ابن سنان عن أبي عبد الله أنه قال: فكل أمر يريده الله فهو في علمه قبل أن يصنعه ليس شيء يبدو له إلا وقد كان في علمه إن الله لا يبدو له من جهل. وعن الشيخ الطوسي عن البيزنطي عن الرضا عن علي بن الحسين ومحمد بن علي وجعفر بن محمد: فأما من قال بأن الله تعالى لا يعلم الشيء إلا بعد كونه فقد كفر<sup>(160)</sup>.

وإذا جاز لنا أن نستنتج من هذه الحقائق تصحيحاً لبداء الشيعة في مثل ما يدل على تغيير المقدور أمكن أن نقول: إن كل تغيير في المقدور يقع دائماً في نطاق علم إلهي سابق.

وهكذا تظل إرادة الله قديمة ويظل علمه قديماً كذلك. وحين يسلم للسنَّة في حمل المنصوص التي سبقت على بداء الآية الكريمة: ﴿وَبَدَا لَهُم مِّنَ ٱللَّهِ مَا لَمُ يَكُوْنُوْ يَحْتَسِبُونَ ﴾ مبدأ الأزلية في علم اللَّه وفي إرادته يسلم للشيعة فهم سليم لهذه النصوص في ضوء ما ألفوا من أوضاع اللغة واعتراف صريح بجدوى الانقطاع للَّه والعمل على مرضاته واندفاع العبد في طريق الخير في أمل قوي بالنجاة<sup>(161)</sup>. ويلاحظ بعد هذا كله أن النزاع في البداء يعود نزاعاً في الألفاظ وما ينبغي أن تكون

- (159) السيد حسين مكمي العاملي، عقيدة الشيعة الإمامية في الإمام الصادق وسائر الأئمة، الطبعة الأولى، ص 51.
- (160) انظر في هذا كله شرف الدين، أجوبة مسائل جار الله؛ والخوئي، البيان في تفسير القرآن؛ والحائري، الإمامة الكبرى والخلافة العظمى في موضوع «البداء».
  - (161) الخوثي، البيان في تفسير القرآن، الجزء الأول، ط 1، 1375هـ.، ص 275.

الشيعة لغة وإصلاحا

مقالة الشيعة في حمل البداء التكويني على النسخ التشريعي مدعاة استنكار إذا كان ذلك يقترن دائماً بإقرار المبدأ الكبير وهو أزلية العلم والإرادة الإلهيين.

وليس بعيداً في تصحيح المرويات التي سبقت أن يقع في الأزل قدران مستقلان لا قدر واحد. ويقال هذا لا في البداء التكويني وحده بل يقال كذلك في النسخ التشريعي ثم لا يبقى بعد ذلك مظنّة نزاع إلا على نحو من التعسف. ولعل هذا النحو من التصحيح الذي أوضحناه هو خلاصة ما يرد في االإمامة الكبرى والخلافة العظمى<sup>(61)</sup>. والطريف أن الإلحاح الشديد على نبذ البداء الشيعي بالرغم من أن النزاع فيه لا يعود أكثر من نزاع على الألفاظ، دعا بعض مؤرخي الشيعة المعاصرين إلى أن يتنازل عن جميع الأخبار التي ترد في موضوع البداء وظاهرها تغيير ما قدّره الله ويضرب بها عرض الحائط<sup>(163)</sup>.

وأخيراً فحين لا يعبد اللَّه بشيء كما يعبد بالبداء عند الشيعة فإنهم يقصدون بذلك إلى اعتراف صريح بأن العالم يقع جميعه تحت سلطان اللَّه وقدرته وأن إرادته نافذة في الأشياء أزلاً وأبداً<sup>(164)</sup>.

## 3 ـ التقية

هي اتقاء المكروه بالتظاهر بغير ما قي النفس محافظة على الحياة أو المال أو العرض كأن يظهر الشيعة طاعتهم للحاكم تقية لا رضا بحكمه ويوافقوا خصومهم من كفار أو خوارج أو سنّيين فيدينوا بمذهبهم ويصلوا صلاتهم ويصوموا صومهم تقية لا عقيدة<sup>(651)</sup>، أو هي ضرب من المداراة لمن تخشى سطوته على النفس أو على الدين أو العرض<sup>(661)</sup>، أو هي أن تقول أو تفعل غير ما تعتقد لندفع الضرر عن نفسك أو مالك أو لتحتفظ بكرامتك، كما لو كنت بين قوم لا يدينون بما تدين وقد بلغوا الغاية في التعصب بحيث إذا لم تجارهم في القول أو الفعل تعمّدوا إضرارك والإساءة إليك

- (162) الحاثري، الإمامة الكبرى والخلافة العظمى، ص 197.
- (163) أبو زهرة، الإمام الصادق لعبد الله السبيتي، ص 182. وفيها النص الثالي: «والأخبار الواردة في البداء وظاهرها تغيير ما قدره الله يضرب بها عرض الحائط».
  - (164) الخوثي، البيان في تغسير القرآن، ص 275.
  - (165) الدكتور الحوفي، أدب السياسة في العصر الأموي، ص 54.
    - (166) الحائري، الإمامة الكبرى والخلافة العظمى، ص 165.

في أدب العراق الحديث

فتماشيهم بقدر ما تصون به نفسك وتدفع الأذى عنك لأن الضرورة تقدّر بقدرها. وقد مثّل فقهاء الشيعة لذلك بأن يصلّي الشيعي «متكتفاً» أو يغسل رجليه في الوضوء بدلاً من مسحهما في بيئة سنّية متعصبة بحيث إذا لم يفعل لحقه الأذى والضرر<sup>(167)</sup>.

والحق أن الإنسان في نظر الإسلام قيمة من قيمه الكبيرة بل هو أكبر قيمه. ومن هنا أباح له حتى المحظور إذا استطاع أن يدفع به ضرراً عنه<sup>(168)</sup>. وعلى هذا الأساس من الفهم السمح لحياة الإنسان يقوم مبدأ التقية عند الإمامية. وكان لهم مندوحة عنه ـ يقول أئمتهم ـ لولا اضطهاد رهيب منوا به ابتداء بمعاوية وانتهاء بالعثمانيين<sup>(169)</sup>.

والتقية من أبشع ما يوصم به الشيعة من عقائد فهي في نظر خصومهم ضرب من النفاق يمسخ إنسانيتهم، ومن ثم يمسخ إسلامهم! والغريب .. يقول الشيعة .. إن هذه النظرة المريبة للتقية لا تنسجم مع روح النصوص الإسلامية التي تعرّض لها. ففي القرآن الكريم: ﴿لَا يَتَخِذِ ٱلْمَوْمِنُونَ ٱلْكَنْفِينَ أَوْلِيَاتَه مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينُ وَمَن يَعْمَلَ ذَلِكَ فَلَيْسَ مِنَ القو في تَعَنو إِلَا أَن تَتَقَوْأ مِنْهُمْ تُقَنَةً (<sup>1701)</sup>، وهمن حكور بالمُؤْمِنِينُ وَمَن يَعْمَلَ ذَلِكَ فَلَيْسَ مَنْ أُصَحَرِهَ وَقَلْبُهُ مُظْمَينُ بِإلَى مِنْ وَلَكِن أَن شَرَع بِالكُفَر مَدْرًا فَعَلَيْهِمْ مِن اللهِ ال وَلَهُمْ عُنَابٌ عَلَيْهُ مُظْمَينُ وَالَكِن أَن شَرَع مَا مَن اللهِ مِن مَدْرًا فَعَلَيْهِمْ مِنْ اللهِ اللهِ ا

- (167) محمد جواد مغنية، الشيعة والتشيع، ص 49.
- (168) سورة البقرة، الآية 172. وم. ن، ص 51 فقد جاء فيهما أن جلال الدين السيوطي قال في الأشباه والنظائر: (يجوز أكل الميتة في المخمصة وإساغة اللقمة في الخمر والتلفظ بكلمة الكفر. ولو عمَّم الحرام قطراً بحيث لا يوجد فيه حلال إلا نادراً فإنه يجوز استعمال ما يحتاج إليه)، مطبعة البابي الحلبي، القاهرة 1959، ص 76.
- (169) محمد سيد كيلاني، أثر التشيع في الأدب العربي، ص 23–24. ففيهما استعراض دقيق لهذا الاضطهاد. وشرف الدين، أجوبة مسائل جار الله، ص 80–81، لبنان 1953م؛ والدكتور علي الوردي، منطق ابن خلدون في ضوء حضارته وشخصيته، مصر 1962، ص 202-203؛ وسليمان كتاني، الإمام علي نبراس ومتراس، ط 2، بيروت 1967، ص 27.
- (170) سورة آل عمران، الآية 28 «أي تخافون مخافة فلكم موالاتهم باللسان دون القلب، يرد هذا في تفسير الجلالين وفي تفسير الرازي للآية ما يشبهه.
- (171) سورة النحل، الآية 106. فلمي تفسير الفخر الرازي أن عماراً أعطاهم ما أرادوا بلسانه مكرهاً فقيل يا رسول الله: إن عماراً كفر، فقال: كلا إن عماراً مليء إيماناً من فرقه إلى قدمه واختلط الإيمان بلحمه ودمه. ويرد مثل هذا على لساني الطبري والزمخشري في

رجلاً أن يقول: ربي الله وقد جاءكم بالبينات من ربكم وإن يك كاذباً فعليه كذبه وإن يك صادقاً يصبكم بعض الذي يعدكم إن اللَّه لا يهدي من هو مسرف كذاب"<sup>(172)</sup>. وفي الحديث الشريف يرد: «لا ضرر ولا ضرار»<sup>(173)</sup>. ويرد: «رفع عن أمتي تسعة أشياء... وما اضطروا إليه»<sup>(174)</sup>.

هذا إلى أقوال كثيرة لأئمة من السنّة تمنح التقية اعتباراً منطقياً لا يلائم هو الآخر ما توصم به من بشاعة حين توصل بالشيعة. من هذه الأقوال ما يرد في إحياء العلوم للغزالي: (فقد كان جملة من الفقهاء إذا دخلوا على الحجاج بن يوسف الثقفي تالوا من علي تقرّباً إليه وخوفاً من شرّه منهم عامر الشعبي فقيه أهل الكوفة)<sup>(175)</sup>. و(إن عصمة دم المسلمين واجبة إذا أمكن أن يضمنها الكذب)<sup>(176)</sup>.

وما يرد في تُفسير الفَخر الرازي "من أن التقية جائزة عند الخوف وصوناً للنفس»(177).

وما يرد في تأريخ الخلفاء من أن كباراً على عصر المأمون أجبروا على القول بخلق القرآن فقالوا به من "باب التقية" وكان يحيى بن معين وغيره من مشائخ الحديث يقولون: أجبنا كلام الخليفة خوفاً من السيف<sup>(178)</sup>.

تفسيريهما للآية الكريمة. مجمع البيان في تفسير القرآن، مجلد 6، طبعة طهران، ص 387؛ الكشاف، طبعة دار الكاتب العربي، ج 2، ص 637.

- (172) وكان مؤمن آل فرعون هذا قبطياً آمن بموسى سراً وقد هضمه بعض حقه في ظاهر الكلام بقوله: «يصيبكم بعض الذي يعدكم» لأنه احتاج في مقابلة خصوم موسى ومناكريه أن يلاوصهم ويداريهم. الزمخشري، الكشاف، الجزء الرابع، ص 162. (ويلاوصهم: من «فلان يلاوص الشجر أي ينظر كيف يأتيها ليقطعها»).
- (173) الضرر عرفاً هو الأذى في النفس، وأما الضرار فهو عرفاً فعل الاثنين، وظاهر رواية هارون الغنوي أن الضرار هو أن تضرّ بدون أن تنفع. الشيخ محمد تقي الدين الفقيه، قو\عد الفقيه.
- (174) الحديثان مرويان في صحاح السنَّة. محمد جواد مغنية، الشيعة والتشيع، طبعة دار الكتاب اللبناني، ص 50.
- (175) الحاثري، الإمامة الكبرى والخلافة العظمى، النجف 1958، ص 189. والإمام الغزالي، إحياء العلوم، باب "ما رخص فيه من الكذب"، الجزء الثالث، 1296هـ.

- (177) أنظر تفسير الآية 28 من سورة آل عمران في تفسير الرازي، مصر 1308هـ.
- (178) الحائري، الإمامة الكبرى والخلافة العظمى، ص 190 نقلاً عن السيوطي، تاريخ الخلفاء، دمشق 1351هـ.، ص 122.

ثم إن في تأريخ كبار من الصحابة ممن لا يعلق بإسلامهم شبهة ما يدل على أنهم اصطنعوا التقية في غير ملامة. فمن المؤكد أن مشركي قريش ساموا عماراً سوء العذاب ليخرج من دائرة الإسلام فاضطر لمجاراتهم بلسانه إيقاء على آخر رمق من حياته.. ونزل الوحي مستثنياً الذين ينطقون بالسنتهم وقلوبهم مطمئنة بالإيمان. ومن هنا تكون التقية درعاً يرد سهام الظلم سواء انطلقت من يد كافر أو مشرك أو زاعم إسلام إذ الظلم من يده أقبح<sup>(179)</sup>.

وعلى أية حال فعمار هو السابقة الشيعية للتقية فقد عذّب القرشيون أباه وأمه حتى قتلوهما وعمار ينظر فلما حل عليه التعذيب لم يتركوه حتى سبّ الرسول وذكر آلهتهم بخير<sup>(180)</sup>. ولم يصنع عمار إلا أن جعل للقدرة البشرية حدوداً على تحمل الآلام. وقد قال له الرسول حين ندم على ما فرط منه إن عادوا فعد. وهكذا يقرّر الرسول بنفسه مبدأ التقية التي بدأت بعمار وصارت تقليداً للشيعة فيما بعد<sup>(181)</sup>.

ولعل من المبالغة أن يعدّ بقاء النبي (ص) ثلاث سنين بعد البعثة من غير أن يصدع بالدعوة ضرباً من التقية<sup>(182)</sup>، وأن يكون لجوء النبي (ص) إلى الغار اعتصاماً به من الكفار، وصلح الحديبية<sup>(183)</sup> حقناً لدماء المسلمين. ومع ذلك فإن لهذا الوجه من الرأي منطقاً مقبولاً وبخاصة إذا ربط بما قاله الرسول (ص) في تقية عمار!!

وقد اتَّقى السنَّة شر جنكيز خان وهولاكو حقناً لدمائهم. ولما دعا المأمون إلى القول بخلق القرآن أجاب كثير من أهل السنَّة إلى ذلك بألسنتهم وقلوبهم منعقدة على القول بقدمه<sup>(184)</sup>. وهكذا يشارك السنَّة الشيعة في القول بالتقية لأنها مبدأ سليم يحمل تزكية من العقل فوق تزكية الشرع في الرأي الشيعي.

ومن المستحيل أن تحمل تقية الشيعة على الرياء لأنه في معتقدهم شرك خفي وهم

- (179) محمد علي الزعبي، لا سنَّة ولا شيعة، ط 1، بيروت، ص 99-100. (180) الصلة بين التصوف والتشيع، ج 1، ص 40 نقلاً عن أبي نعيم الأصفهاني، حلبة الأولياء، 1/ 140، القاهرة 1932م.
  - (181) م. ن، ص 41.
  - (182) الدكتور حسين علي محفوظ، تاريخ الشيعة، ص 83.
  - (183) الحائري، الإمامة الكبرى والخلافة العظمى، ص 176.
    - (184) شرف الدين، أجوبة مسائل جار الله، ص 81–82.

اتشيعة لغة وإصلاحاً

يحمكون ببطلان الصوم والصلاة والحج والزكاة حين تشوب هذه جميعاً شائبة منه<sup>(185)</sup>.

والواقع أن موضوع التقية عند الشيعة هو موضوع «الأهم والمهم» حين يتزاحمان وعلماء الأصول من السنَّة والشيعة يبحثون هذا الموضوع في إجماع على أن الأهم مقدم على المهم ارتكاباً لأقل الضررين ودفعاً لأشد المحذورين وتقديماً للراجح على المرجوح<sup>(186)</sup>.

وليس بعيداً .. وذلك رأي شيعي معاصر ــ أن تعدِّ التقية ظاهرة حضارية فهي في الحياة المعاصرة وفي كل حياة تتميّز بالتحضر، تحكم السلوك الاجتماعي وتوجهه. وهي كذلك ظاهرة اجتماعية تلازم حركة الثورة في بدء أمرها. وكان قدماء الشيعة يلجأون إليها ليأمنوا بها مطاردة الدولة. ولعل من يذهب إلى أن فروحها النفاق وثمرتها كفر التهوّد،، لم يذق طعم الاضطهاد السياسي كما يؤكد مؤرخ شيعي كبير (<sup>187)</sup>.

ثم إن للتقية عند الشيعة أحكاماً: فهي واجبة حين يكون تركها مقتضياً لتلف النفس من غير فائدة وهي رخصة كما لو كان في تركها والنظاهر بالحق تقوية له وهي محرّمة كما لو كان في ذلك ترويج للباطل وإحياء للظلم والجور<sup>(188)</sup>.

وفي التأريخ الشيعي القديم أمثلة كثيرة على أن من الشيعة من ركلوا التقية بأقدامهم وقدموا نفوسهم قرابين للحق<sup>(189)</sup>. وفي تاريخ الشيعة الحديث أمثلة لا تقلّ روعة عن

- (185) محمد جواد مغنية، الشيعة والتشيع، ص 52.
  - (186) م. ن، ص 49.
- (187) الدكتور على الوردي، وعاظ السلاطين، 1945، ص 389.
- (188) كاشف الغطاء، أصل الشيعة وأصولها، ط 8، ص 147–149. ومحمد رضا المظفر، عقائد الإمامية، ط 2، القاهرة 1381هـ.، ص 72–74.
- (189) . أصل المشيعة وأصولها، ط 8، ص 147–149. الأبطال الأربعة عشر وعلى رأسهم حجر بن عدي ثم الحسين والثائرون الآخرون من الهاشميين.

عبد الحسيب طه حميدة، أدب الشيعة إلى نهاية القرن الثاني الهجري، ط 1، ص 28. ففيها نقلاً عن تاريخ الخضري أنه: فبقتل الحسين انتهت موقعة كربلاء التي أثارها عدم التريث والأناة والبصر بالعواقب والغفلة عن دراسة أخلاق الناس وسياسة الحكم تلك الدراسة التي هي ألزم ما تكون لمن يريد سياسة الناس وولايتهم،، الجزء الأول، ص 129. الأمثلة التي سبقت في تأريخهم القديم. فقد أفتى الإمام الشيرازي في ثورة العشرين بعدم الركون للمستعمرين فوقف شيوخ النجف ونخبة من المؤمنين سنة أشهر يفتدون العراق بنحورهم ويحولون دون بلوغ الأسطول الإنكليزي ميناء البصرة. ثم تقدّم الأسطول فأصرّت النجف وحدها على الوقوف في طريق المستعمرين وأفتت بعدم جواز التعاون معهم وأبت إلا الثبات وحدها في ساحة النار وبقيت كما قال السر برسي كوكس: «شوكة في عين الإدارة الإنكليزية»!! لقد ارتدى فدائيوها ألبسة حراس الحاكم واغتالوه فصبرت على الحصار والشنق والنفي ولم تقل: لا بأس بمسايرة الغزاة عملاً برخصة التقية فيما يمسّ الدين والمصلحة العامة<sup>(190)</sup>.

وحرّم الإمام «الخميني» وهو من كبار مراجع الشيعة الإمامية في إيران «التقية» وما يزال يحرّمها لتظل حناجر المؤمنين من شيعة الفرس الإمامية تصرخ في وجوه الظالمين من الحكام أن زولوا أو عودوا إلى الحق. وقد كان من نتيجة ذلك أن نفي الزعيم الديني إلى تركيا ومنها انتقل إلى النجف الأشرف في العراق، وأن وقعت مجزرة قم<sup>(191)</sup>.

وهكذا ننتهي إلى حقيقة واضحة هي أن التقلة ضرب من الدفاع عن النفس تقتضيه ظروف اضطهاد شديد. وقد استعان يها أجياناً حتى الخوارج الذين استأصلتهم الصراحة. والتجأ إليها المعتزلة أيام سيطرت نزعة متطرفة عرف بها الحنابلة<sup>(192)</sup> ولكنها بلغت عند الشيعة حدّ المبدأ لأن تأريخاً طويلاً من الاضطهاد الرهيب كان يفرضها فرضاً عليهم فارتبطت بهم.

وقد أجازتها النصوص الدينية، وهي منطقياً وسيلة الفطرة في إرادة البقاء ثم هي

- يذكر هذا النص بما يتهم به الشيعة من نفاق التقية فإذا ظهروا بمظهر القوة المدافعة عن
   الحق اتهموا بالتهور والجهل بسيكولوجية الناس وسيكولوجية الحكم.
  - (190) محمد علي الزعبي، لا سنَّة ولا شيعة، ص 99–102.
- (191) أنظر منشورات دينية بإمضاء الإمام الخميني. أما المجزرة فحديثها مستفيض وانظر عدد الجمعة 2093 من السنة 16 من جريدة «الحرية» العراقية ففيه فتوى الإمام الخوتي بمجاهدة الحكم الإيراني في أزمة شط العرب.
  - (192) الوردي، منطق ابن خلدون في ضوء حضارته وشخصيته، 1962، ص 202-203.

بعد ذلك تجيء في آراء قيمة لأئمة من السنَّة بغير استهجان، قوليس من الإنصاف أن تظل مدرسة للمخاتلة والغدر» على حد تعبير جولدتسيهر<sup>(193)</sup>، وأن تجعل من الإمامية جمعية سرية غايتها الهدم والتخريب على حد ما يعبُّر مسلمون غير مستشرقين<sup>(194)</sup>.

## 4 \_ العصمة

هي في اللغة المنعة والوقاية. أما في علم الكلام فالعصمة لطف يمتنع معه فعل المعصية على نحو الاختيار لا على نحو الإلجاء<sup>(195)</sup>، أو هي ملكة نفسية لا تصدر المعاصي عمّن اتصف بها مع قدرته على مقارفتها. وهي تستمدّ قوتها من الوعي التام لما في الطاعة والاستقامة من حسن وصلاح ولما في المعصية من عيوب ومآخذ<sup>(196)</sup>. وفي ضوء هذا الفهم السليم للعصمة وهو فهم لا يسلبها بشريتها كما هو

- (193) جولدتسيهر، العقيدة والشريعة في الإسلام، دار الكاتب المصري، 1946، ص 180. والطريف أن جولدتسيهر يقع في مفارقة حين يزعم أن إشراك الشيعة للحسين في نزاع دام مع الغاصب الأموي يدل على الطيش وقصر النظرا! فهو يرفض التقية ويقبلها فيتناقض. انظر في هذا: م. ن، ص 176.
- (194) عفائد الإمامية، طبعة مصر، ص 72–74. ومن الغريب أن الإمام أبي زكريا يحيى بن شرف النووي يقول في شرح الأربعين: (فالناس يكرهون التقية لأنها من معتقدات الشيعة وإلا فالعالم مجبول على استعمالها وبعضهم يسمِّيها مداراة وبعضهم مصانعة وبعضهم «عقلاً معاشياً، وقد دلَّ عليها دليل الشرع). الحاثري، الإمامة الكبرى والخلافة العظمى، ص 165.
- (195) عبد الله نعمة، الأدب في ظل التشيع، ص 84؛ والدكتور محفوظ، تأريخ الشيعة، ص 87؛ وهاشم معروف الحسني، الشيعة بين الأشاعرة والمعنزلة، ص 228؛ وانظر هامش رقم 1، من مع الدكتور أحمد أمين في حديث المهدي والمهدوية، ص 31–32. فقد ورد فيه النص التالي: (يقول المتكلمون: العصمة لطف من الله عزّ وجل يحصل للكاملين من أفراد البشر يمتنعون بها عن ارتكاب الجرائم عمداً ويرتفعون عن الوقوع بها خطأ وهذا التعريف يؤول إلى القوة العقلية التي ذكرناها-يقصد المؤلف-لتفسير العصمة ويقول الخلقيون في تعريف العدالة: هي ملكة نفسانية يحصل بسببها الاعتدال التام في جميع ملكات النفس وصفاتها وهذه الملكة تحصل من سيطرة العقل على جميع قوى الإنسان وإذن فمبدأ العدالة قوة في العقل فإذا كانت هذه القوة في أسمى مراتبها سمّيت عصمة).

واضح تصبح ممكنة لأي إنسان يلتزم بأوامر دينه غير شاذ عنها ولا خارج عليها<sup>(197)</sup>. ومجمل القول إن العصمة ليس لها مفهوم يتخطّى إمكانات الإنسان بحيث يكون هذا المخلوق البشري إنساناً آخر له طبيعة غير طبائع الناس. إن المعصوم في رأي هشام ابن الحكم<sup>(198)</sup>، ورأي جميع الشيعة إنسان يغضب ويرضى ويحزن ويفرح ويتلذّذ ويتألم ويحب ويكره إلى غير ذلك من صفات البشر. وهذه الحالات وإن كان من شأنها أن تسيطر على الإنسان وتسوقه إلى المعاصي والمنكرات واتباع الشهوات والملذات إلا أنها في الممتازين تكون تحت إشراف تلك القوة الخيرة التي تصرفهم إلى الطاعات وتسيطر على الدواعي التي تحرك إلى المعصية

والحق أن العصمة ليست غريبة على الإسلام. وما يرد من نصوص قرآنية تشير إلى نفيها محمول على غير ظاهره<sup>(200)</sup>، وكذلك ما يرد من أحاديث تتصل بهذا المعنى فإنه لا بد ــ في الرأي الشيعي ــ من ردّها أو تأويلها<sup>(201)</sup> بحيث تحمل على «إياك

- (197) محمد جواد مغنية، الشبعة الإمامية، ص 13-14 النص المنفول عن الشيخ المفيد في كتابه شرح عقائد الصدوق، ط. تيريز: اليست العصمة مانعة من القدرة على القبيح ولا مضطرة المعصوم إلى الحسن ولا ملجئة إليه، ص 61 وهاشم معروف الحسني، الشيعة بين الأشاعرة والمعتزلة، ص 227 النص المنقول عن المفيد في أوائل المقالات: (لا يدخل في مفهوم العصمة سلب القدرة على المعاصي ولا كون المعصوم ملجاً على فعل الطاعات فإن ذلك يستدعي بطلان الثواب والعقاب).
- (198) من أبرز المتكلمين والمفكرين في القرن الثاني الهجري وأشهر شخصية علمية في عصره. عبد الله نعمة، فلاسفة الشبعة حياتهم وآراؤهم، ترجمته ص 562.
  - (199) الشيعة بين الأشاعرة والمعتزلة، ص 239.
- (200) سورة الضحى، الآية 7. ففي الجزء الرابع من الكشاف، للزمخشري يرد تفسير الآية على هذا النحو: (ضالاً): قيل ضلّ في صباه في بعض شعاب مكة فردة أبو جهل إلى عبد المطلب وقيل أضلته حليمة عند باب الكعبة حيث فطمته وجاءت به لترده على عبد المطلب. وقيل ضلّ في طريق الشام حين خرج به أبو طالب. (فهداك): فعرفك القرآن والشرائع أو فأزال ضلالك عن جدك وعمك ذلك لأن الأنبياء يجب أن يكونوا معصومين قبل النبوة وبعدها من الكبائر والصغائر الشائنة فما بال الكفر والجهل بالصانع).
- (201) من هذه الأحاديث: (توبوا إلى الله فإني أتوب إليه في اليوم مائة مرة) ومنها كذلك: «إنه ليغان على قلبي». فالحديث الأول معناه أنه يذتب في اليوم مائة مرة ومعنى الثاني أن الدنس

الشيعة لغة وإصلاحا

أعني واسمعي يا جارة، أو على أنها من إنشاء التواضع<sup>(202)</sup>، ذلك لأن كثرة العلماء من السنَّة متفقون على عصمة الأنبياء وهي من الاعتقادات الضرورية عند الشيعة. وقد علّلوا لها بأن الناس في حاجة إلى معلم مرشد فإذا كان عرضة للخطأ احتاج إلى من يعلمه ويرشده وهذا يؤدِّي إلى تسلسل باطل.. ويخيّل إلينا أن هذا التعليل هو روح البراهين التسعة التي يدلّل بها المجلسي على عصمة الأنبياء<sup>(203)</sup>.

ويلاحظ أن من يقول بالعصمة من أئمة السنَّة لا يقصرها على أمور الدين بل هي تنسحب عنده على أمور الدنيا كذلك<sup>(204)</sup>. وتتجاوز العصمة الأنبياء إلى الأئمة عند الشيعة لأن دليل العقل على اعتبار العصمة لهم لا يختلف عما استدلّ به على اعتبارها في النبي لوحدة الملاك فيهما وخاصة إذا تذكّرنا ما قلناه من أن الإمامة امتداد للنبوة من حيث وظائفها العامة عدا ما يتصل بالوحي فتحتاج الإمامة إلى أن تسدّد بالعصمة بعد انقطاعه<sup>(205)</sup>.

ويرفض السنَّة وحدة الملاك هذه فلا يرون عصمة الأثمة. وإذا استثنينا الإمام أبا حنيفة الذي كان يفتي سراً بوجوب نصرة زيد بن علي والخروج معه على اللص المتغلب المتسمي بالإمام والخليفة كالدوانيقي وأشباهه<sup>(206)</sup>، فإن من يبقى من أئمة

- يحيط بقلبه ولا يتصوّر هذا إلا في المستهترين من الناس. إن عقيدة المسلم أرفع من أن تؤسس على أخبار آحاد مضطربة. أنظر في هذا: محمد أمين زين الدين، مع الدكتور أحمد أمين في حديث المهدي والمهدوية، ص 34-35.
  - (202) الدكتور حسين علي محفوظ، تاريخ الشيعة، ص 78-79.
    - (203) دونلدسن، عقيدة الشيعة، ص 316–317.
- (204) إذا كان الغزالي لا يقول بعصمة الأنبياء فقد قال بها ابن سينا وذهب إلى أن الأنبياء لا يتعرضون بحال للخطأ أو النسيان. وقال بها بعد ابن سينا الفخر الرازي وكان من المتشددين في هذا الصدد وله رسالة موضوعها اعصمة الأنبياءة. أنظر في هذا هوامش من تعليقات جولدتسبهر، العقيدة والشريعة في الإسلام، القسم الخامس؛ ودونلدسن، عقيدة الشيعة، ص 320–329.
- (205) السيد محمد تقي الحكيم، الأصول العامة للفقه المقارن، ص 187؛ والدكتور الشيبي، الفكر الشيعي والنزعات الصوفية، ص 28 نقلاً عن أبي حسن الأشعري، مقالات الإسلاميين، 1/ 88/ 89، إستانبول 1929م.
  - (206) الزمخشري، الكشاف، الجزء الأول، طبعة دار الكاتب العربي، بيروت، ص 184.

فمي ادب العراق الحديث

السنَّة يصححون إمامة الظالم والفاسق بل إن منهم من يصحح حتى إمامة القهر والغلبة<sup>(207)</sup>.

وفي ضوء هذا الذي سبق لا تكون عصمة الأئمة عند الشيعة "نزعة كسروية" إلا على نحو من التعسف<sup>(208)</sup> فذلك يقتضينا أن نهمل قياس الإمامة على النبوة في قضية العصمة، والقياس هنا وجه من الرأي لا يخلو من منطق. ويقتضينا كذلك أن نهمل حصر العصمة في نطاق بشري لا تتجاوزه إلى عصمة الإلجاء وهذا يمنحها اعتباراً منطقياً فلا تعود شاذة شذوذ التقديس الذي عرف الفرس به للحاكم. وأن نتجاوز أخيراً عن رأي لمستشرق عرف بدقة البحث وجد العصمة أصيلة في التشيع ليس لها أصل فارسي ولا إسرائيلي ولا نصراني هو دونلدسن<sup>(209)</sup>. يضاف إلى هذا أن الحجاج بن يوسف الثقفي كان قد أسبغ العصمة على عبد الملك بن مروان قبل هشام بن الحكم بقرن من الزمان<sup>(210)</sup> وهذا يمنحها فيما يبدو هوية عربية.

والباحثون في العقائد يتلمسون للعصمة دوافع لا تخلو من منطق: فهم يرون من جهة، أنها فكرة أساسها التخفيف من غلواء الإلهية المضافة إلى الأئمة والنزول بهم إلى الإنسانية الكاملة وذلك علاج للغلو يعتبر في وقته غاية في الدهاء<sup>(211)</sup> وهم يرون من جهة أخرى أنها تأخذ الطريق على الذين يتصدون لمراكز القيادة في الدولة متطفلين عليها بغير امتيازات خلقية وفكرية أو هي تظهرهم لصوص حكم على أقل تقدير<sup>(212)</sup>. والواقع أن المنابع التي يصدر عنها الشيعة في تفكيرهم هذا ترجع كلها

- (207) دونلدسن، عقيدة الشيعة، ص 328 وهامش الصفحة نفسها.
- (208) الدكتور محمد نبيه حجاب، مظاهر الشعوبية في الأدب العربي، مصر 1961، ص 492.
- (209) الدكتور الشيبي، الفكر الشيعي والنزعات الصوفية، ص 28؛ ودونلدسن، عقيدة الشيعة، ص 325.
- (210) الفكر الشيعي والنزعات الصوفية، ص ٤8 العقد الفريد، الجزء الخامس، القاهرة 1965، ص 25، انظر نص كتاب من الحجاج إلى عبد الملك: «يسم الله الرحمن الرحيم. لعبد الله عبد الملك أمير المؤمنين وخليفة رب العالمين المؤيد بالولاية (المعصوم من خطل القول وزلل الفعل) بكفالة الله الواجبة لذوي أمره....».
  - (211) الصفحة نفسها من الفكر الشيعي.. (212) محمد جواد مغنية، الشيعة والتشيع، ص 40.

الشيعة لغة وإصلاحا

إلى أصل واحد هو تأمين الضمانات التي تساعد الحكومة الإسلامية على أداء وظيفتها كأداة فعالة تعاضد المبادىء الإسلامية في تكوين المجتمع المثالي<sup>(213)</sup>.

وقبل أن يبحث الشيعة في أدلة العصمة من القرآن والسنَّة، بعد دليل العقل الذي سبق أن أوجزنا الحديث فيه يجيبون عن سؤالين:

أولهما: إن محمداً (ص) أتمَّ بيان الشريعة فقد قال تعالى: ﴿ٱلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمَّ دِيْكُمُهَ ولو كان قد أخفى شيئاً فما بلّغ رسالته وذلك مستحيل<sup>(214)</sup> فما وجه الحاجة إذن إلى إمام معصوم؟

وثانيهما: إن الذين لا يطيقون العمل بالاحتياط من عامة الشيعة يقلدون مجتهديهم في غير اشتراط لعصمتهم!

ويجيبون عن السؤال الأول بأن «نصوص الشريعة جامدة لا حراك فيها وإنما تحيا بتطبيقها والعمل بها. وإذا لم يكن القائم على الشريعة هو الشريعة نفسها مجسّمة في شخصه لم يتحقق الغرض المقصود لذا قال الإمام: (ذاك القرآن الصامت وأنا القرآن الناطق)»<sup>(215)</sup>.

ويجيبون عن السؤال الثاني بأن الفرق كبير جداً بين نيابة الإمام عن النبي ونيابة المجتهد عن الإمام. فالأولى تشمل كل ما للنبي من سلطان وليس للمجتهد حتى ما يقرب من هذا عند الشيعة وإنما تتحصر وظيفته بالقضاء والإفتاء ورعاية من لا ولي له، ومن هنا كانت نيابته أشبه بالوكالة. وعلى الرغم من ذلك فقد رووا عن الإمام أنه قال فيما قال: أما من كان من الفقهاء صائناً لنفسه حافظاً لدينه، مخالفاً لهواه، مطيعاً لأمر مولاه فللعوام أن يقلّدوه<sup>(216)</sup>.

ويلاحظ هنا أنه حتى في هذه الوظائف المحدودة يوشك الإمام أن يشترط العصمة! أما أن يتصدر لها عند الشيعة من ليس لها فذلك شيء آخر.

ثم إذا صحّ حديث «أصحابي كالنجوم بأيهم اقتديتم اهتديتم» كنا \_ يقول الشيعة \_

- (213) محمد مهدي شمس الدين، نظام الحكم والإدارة في الإسلام، ص 191.
- (214) محمد أبو زهرة، تاريخ المذاهب الإسلامية، الجزء الأول، ص 59 وما بعدها.
- (215) راجع موضوع «العصمة في أسلوب جديد» من كتاب محمد جواد مغنية، المهدي المنتظر والعقل، ص 66–76.
  - (216) محمد جواد مغنية، الشيعة والتشيع، ص 40.

في صدد عصمة ترتبط بالصحبة على أي نحو تقع، وهو أمر لا يخلو من خطورة<sup>(217)</sup>!!

ومن أدلة القرآن التي يسوقها الشيعة لتأكيد ما يذهبون إليه في عصمة الإمام قوله تعالى: ﴿إِنِي جَاهِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا قَالَ وَمِن دُرِّيَّتِي قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِى اَلظَّلِمِينَ ﷺ﴾<sup>(218)</sup>.

والظلم هو المعصية ويتحقق إما بظلم النفس أو بظلم الآخرين، وإذن يتميّن أن يكون الإمام معصوماً قد برئ من ارتكاب اللنوب منذ الصغر<sup>(212)</sup>. ونحن حين نتلمس تبسيطاً أكثر للآية نجد الطبرسي يقول: (وقد استدل الشيعة بهذه الآية على أن الإمام لا يكون إلا معصوماً عن القبائح لأن الله سبحانه نفى أن ينال عهده الذي هو ظالم، ومن ليس بمعصوم فقد يكون ظالماً إما لنفسه وإما لغيره فإن قيل: إنما نفى أن يناله ومن ليس بمعصوم فقد يكون ظالماً إما لنفسه وإما لغيره فإن قيل: إنما نفى أن يناله طالم في حال ظلمه فإذا تاب لا يسمَّى ظالماً فيصح أن يناله فالجواب أن الظالم وإن تاب فلا يخرج من أن تكون الآية قد تناولته في حال كونه ظالماً، والآية مطلقة غير مقيدة بوقت دون وقت فيجب أن تكون محمولة على الأوقات كلها فلا ينالها الظالم وإن تاب فيما بعد. وعند الأصوليين أو عند أكثرهم في مسألة «المشتق» أنه يطلق على متكلمو الشيعة من الآية مبدأ عاماً في الحاكم الذي يحق له أن يتولى أمور الأمة وهو لكل من اتصف به سواء كان في زمن الخطاب أو في زمان ماض عنه)<sup>(202)</sup>. ويستفيد ليس ببعيد عما هو ثابت في القوانين الحديثة حيش إنهم يحرمون كل من يرتكب معكلمو الشيعة من الآية مبدأ عاماً في الحاكم الذي يحق له أن يتولى أمور الأمة وهو ليس ببعيد عما هو ثابت في القوانين الحديثة حيش إنهم يحرمون كل من يرتكب ليس بعيد عما هو ثابت في القوانين الحديثة حيش إنهم يحرمون كل من يرتكب المون العامة أو يعمل عملاً مشيناً من الحقوق المدنية كتولي مناصب الدولة وغيرها من الشؤون العامة أو يعمل عملاً مني أم

وحين نستوحي هذه الآية بمعرفة البحوث الحديثة في علم النفس ــ يقول باحث شيعي معاصر في العصمة ــ نجد أن الآية قد جاءت تقرَّر حقيقة نفسية كبيرة أجمعت عليها جملة المدارس في علم النفس، وهي أن لسني الحداثة الأولى أثراً عظيماً في التكوين النفسي والخلقي للإنسان. ومن هنا فإن أي تلقين منحرف أو سلوك شاذ أو

- (217) عبد الله نعمة، الأدب في ظل النشيع، ص 11.
- (218) سورة البقرة، الآية 124 وأولها: ﴿وَإِذِ ٱبْتَلَىٰ إِبْرَهِعَمَ رَئْبُمُ بِكَلِمَنَتِ فَأَتَنَهُنَّ قَالَ إِنّي جَاعِلُكَ . . . ﴾ .
  - (219) محمد مهدي شمس الدين، نظام الحكم والإدارة في الإسلام، ص 196-197.
- (220) الطبرسي أبو علي الفضل بن الحسن، مجمع البيان في تغسير القرآن، المجلد الأول، طبعة طهران 1373هـ.، ص 202.
  - (221) هاشم معروف الحسني، الشيعة بين الأشاعرة والمعتزلة، ص 237.

نشأة في وسط منحط اجتماعياً وخلقياً جدير بأن يترك في نفس الطفل رواسب ضارة تغور على الأيام من عالم الشعور لتستقر في اللاشعور فينشأ الطفل وبه اتجاه لاشعوري نحو مقارفة الإثم والجريمة. وحينما نريد أن نجعل من إنسان ما حاكماً يجب علينا أن نتأكد جيداً من أنه سليم في تركيبه النفسي وأنه لا يحمل في لاشعوره رواسب ضارة إذا أردنا حكماً صالحاً مستقيماً.

إن التثبت من سلامة البناء النفسي لمن تناط به مسؤوليات الحكم لكي لا ينحرف فيها ولا يشذّ هو شغل الدولة الحديثة الشاغل في اختيار رجال الحكم<sup>(222)</sup>. وعلى هذا الأساس يمكن أن تستبدل بلفظة «العصمة» «الصحة النفسية».

أما أدلة العصمة من السنَّة فيجيء في طليعتها حديث الثقلين وهو حديث مستفيض يرد في أكثر الصحاح تشدَداً في التوثيق<sup>(223)</sup>، فالعترة والكتاب ثقلان مقترنان فيه والتمسك بهما حافظ للأمة من الوقوع في الضلال. والعترة لا تفارق الكتاب حتى يردا على النبي الحوض. فإذا كان الكتاب محيطاً بعلم كل شيء وفيه تبيان كل شيء لأنه يقول: ما فرطنا في الكتاب من ضيء فلا بد أن يكون الثقل الثاني مثله في هذه الإحاطة<sup>(224)</sup>.

والواقع أن العصمة حين تتصل بالسلوك لا تبدو أمراً شاذاً فهي لازمة الصحة في النفس وصحة النفس ظاهرة بشرية. وليس من شك في أن أئمة الشيعة في طليعة من أقبلوا على الله باتباع أوامره واجتناب نواهيه فأحاطهم بهالة من لطفه. إنهم تمتعوا بحصانة إيمان حالت بينهم وبين الانقياد لما يتنافى مع طهارة نسبهم وسمو مركزهم. إنهم ليعلمون أن زلّة الكبير كبيرة وجزاء خطيئة العظماء لا سيما القدوة مضاعفة وأن البيت الذي سطع منه نور أضاء العالم أسمى وأرفع من أن ترخى عليه سدول الظلمة وكأن هذه المعاني كانت تجول بصدر الرضي حين أنشد: ما عسذر مسن ضربت به أعراقه

- (222) نظام الحكم والإدارة في الإسلام، ص 196-198.
  - (223) أنظر هامش رقم I من هذا البحث، ص 14.
- (224) محمد أمين زين الدين، مع الدكتور أحمد أمين في حديث المهدي والمهدوية، ص 54-55.

في ادب العراق الحديث

ومحلقاً حتى تكون ذيوله أبد الزمان عمائماً للفرقد<sup>(225)</sup> ثم إنك لتنحدر مع أعقاب الذرية في الطالبيين أبناء علي والزهراء مائة سنة ومائتي سنة وأربعمائة سنة ثم يبرز لك رجل من رجالها فيخيّل إليك أن هذا الزمن الطويل لم يبعد قط بين الفرع وأصله في الخصال والعادات كأنما هو بعد أيام معدودات لا بعد المئات وراء المئات من السنين ولا تلبث أن تهتف عجباً: إن هذه الصفات علوية لا شك فيها لأنك تسمع الرجل منهم يتكلم ويجيب من يكلمه وتراه يعمل ويجزى من عمل له فلا يخطئ في عمله ولا في كلامه تلك الشجاعة والصراحة ولا ذلك الذكاء النتين تدلان عليها أوفى دلالة وهي «الفروسية والرياضة»: طبع صريح ولسان فصيح والبلاغ المسكت ولا تلك اللوازم التي اشتهر بها علي وآله وتجمعهما في كلمتين والبلاغ المسكت ولا تلك اللوازم التي اشتهر بها علي وآله وتجمعهما في كلمتين والبلاغ المسكت ولا تلك اللوازم التي اشتهر بها علي وآله وتجمعهما في كلمتين والبلاغ المسكت ولا تلك اللوازم التي اشتهر بها علي وآله وتجمعهما في كلمتين والبلاغ المسكت ولا تلك اللوازم التي اشتهر بها علي وآله وتجمعهما في كلمتين والبلاغ المسكت ولا تلك اللوازم التي اشتهر بها علي وآله وتجمعهما في كلمتين والبلاغ المسكت ولا تلك اللوازم التي اشتهر بها علي وآله وتجمعهما في كلمتين

وإذا كان هناك اعتراض على العصمة التي يقول بها الإمامية فإنما يكون على «العصمة الفكرية» فيما نعتقد لأن ذلك هو الذي يبدو في الظاهر غريباً على الطبيعة البشرية. وحين يكون وراء العصمة السلوكية صحة نفسية ترتبط بها بغير استهجان ــ وفي استبطان واع للنفس يبدو ذلك شديد الوضوح ـ لا يكون وراء العصمة الفكرية ما ترتبط به بشرياً!

ولكن العصمة الفكرية التي يقول بها الإمامية ليست هي هذه العصمة التي يتسع مفهومها عند الغلاة فيشمل حتى السهو والنسيان، وتنسحب على كل فكر من كل لون..! فهي تضيق على يد «القمي»<sup>(227)</sup> حتى تبدو قاصرة على حالة التبليغ مستدلاً بأن الغلاة والمفوضة ـ لعنهم الله يذكرون سهو النبي ويقولون: لو جاز أن يسهو عليه

(225) محمد علي الزعبي، لا سنَّة ولا شبعة، ص 104-106.

- (226) سليمان كتاني، الإمام علي نبراس ومتراس، ط 2، مطبعة الإرشاد، بغداد 1967، ص40– 41؛ العقّاد في الحسين أبو الشهداء، من مجموعة إسلاميات العقاد، طبعة دار الشعب، ص 32.
- (227) هو محمد بن بابويه القمي من كبار علماء الإمامية 305–381هــ وهو أحد المحمدين الثلاثة: محمد الكليني ومحمد الطوسي ومحمد الصدوق الذين شهروا بكتبهم الأربعة التي يعوّل عليها الإمامية غالباً في التوثيق وهي: الاستبصار ومن لا يحضره الفقيه، والكافي، والتهذيب.

السلام في الصلاة جاز أن يسهو في التبليغ لأن الصلاة عليه فريضة كما أن التبليغ عليه فريضة، وهذا لا يلزمنا وذلك لأن جميع الأحوال المشتركة يقع على النبي فيها ما يقع على غيره. والحالة التي اختصّ بها هي النبوة، والتبليغ من شرائطها ولا يجوز أن يقع عليه في التبليغ ما يقع عليه في الصلاة لأنه عبادة مخصوصة والصلاة عبادة مشتركة. ويقول الرافضون لسهو النبي إنه لم يكن في الصحابة من يقال له ذو اليدين في رواية أبي هريرة التي تؤكد السهو وأنه لا أصل للرجل ولا للخبر<sup>(223)</sup>. وقد كذبوا عنه المخالف والمؤالف وقد أخرجت عنه أخباراً في كتاب وصف قتال القاسطين بصفين. وكان شيخنا محمد بن الحسن بن أحمد بن الوليد رحمه الله يقول: أول درجة في الغلو نفي السهو عن النبي<sup>(222)</sup>. والحق أن الإمام القمي يمضي في فهم العصمة إلى أبعد من هذا فهو يجوّز السهو والنسيان على الأثمة حتى في الأحكام كما المصلة (<sup>2001)</sup>.

وتضيق عصمة الفكر مرة أخرى على بد الشريف المرتضى<sup>(231)</sup> فهو يعوذ باللَّه أن يوجب للإمام من العلوم إلَّا ما تقتضيه ولايته وما أسند إليه من الأحكام الشرعية<sup>(232)</sup> وعلم الغيب خارج عن هذا. وهو يتفق مع قول الإمامية بأن الإمام عبد من عبيد اللَّه وبشر في طبيعته وليس ملاكاً ولا نبياً وأن رئاسته العامة للدين والدنيا لا تستدعي أكثر

- (230) أنظر هامش رقم 2، لهاشم معروف الحسني، الشيعة بين الأشاعوة والمعتزلة، ففيها: •إن الشييخ الصدوق محمد بن بابويه القمي يجوّز السهو والنسيان على الأئمة حتى في الأحكام... إلغ»، ص 237.
  - (231) أحد أعلام الإمامية في النصف الثاني من القرن الرابع.
  - (232) الشيعة والتشيع، ص 42–43؛ والمرتضى، الشافي، ط. النجف، ص 188.

من العلم بأحكام الشريعة وسياسة الشؤون العامة<sup>(233)</sup>. وقد ذهب بعض مؤرخي الإمامية المعاصرين إلى أن يعدّ من الدس على المذهب قول من قال إنهم يزعمون أن علم الأثمة إلهامي وليس بكسبي<sup>(234)</sup> ولنا في هذا خاطرة سنعرض لها فيما بعد. وقريب من هذا من روحه ما يذهب إليه آخرون في تخريج العصمة على أنها من الاعتصام بحبل اللَّه المتين الذي هو القرآن فلا يفترق الإمام عنه إلى يوم القيامة<sup>(235)</sup>. فالإمام يهدي الناس إلى القرآن والقرآن يهديهم إلى الإمام لقوله تعالى: ﴿إِنَّ هَذَا المَّتُوانَ بَهدِي النَّاس إلى القرآن والقرآن يهديهم إلى الإمام لقوله تعالى: إلى هذا باعتبار أن اللَّه يعصم الأئمة من الذنوب بسبب اعتصامهم بالقرآن أو بأن المراد بأن اللَّه عصم الإمام بالقرآن فيعمل بما جاء به. والذي يلفت النظر أن الإحاطة بشؤون بوسع السلطة أن تظهر زيفها بتعريض هؤلاء الأثمة لشيء من الامتحان العسير في المربعة التي يدّعيها الإمامية لأئمتهم ولا ينفيها الأئمة عن الأمتحان العسير في المربعة التي يدّعيها الإمامية لأئمتهم ولا ينفيها الأئمة عن النظر أن الإحاطة بشؤون بوسع السلطة أن تظهر زيفها بتعريض هؤلاء الأثمة لشيء من الفقه والتشريع وإذا بعض ما يمك الفقه والتشريع واذا ومعاناة فما منه بغوامض المام والما المربع في المربعة التي يدّعيها الإمامية لأئمتهم ولا ينفيها الأئمة عن أنفسهم <sup>(233)</sup>. لم يكن المربعة التي يدلمة من معارف وبخاصة ما يتصل منه بغوامض الفقه والتشريع وإذا وحد عن من هذا منهم علم نتيجة دربة ومعاناة فما هو الشأن في الصغار وقد حدًا المؤرخون عن كثير من المواقف المحرجة مع الإمام الجواد بخاصة<sup>(233)</sup>. هذا إذا

- (234) م. ن، ص 45.
- (235) الدكتور سامي علي النشار، نشأة الفكر الإسلامي، ج 2، ط 2، الإسكندرية، ص 226.

1 24

- (236) سسورة الإسسراء، الآيسة 9 وتسمسامسهسا : ﴿وَيُبَشِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّلِبَحَنتِ أَنَّ لَمُمْ أَجْرَا كَبِّ بِكَشْ﴾.
- (237) . هو محمد باقر بن محمد تقي المجلسي المتوفى 1111هـ مؤلف كتاب بحار الأنوار، طبع 1302هـ و1315هـ و1960م والأوليان في ظهران والثانية في النجف.
- (238) من كلمات الإمام علي: "نحن شجرة النبوة ومحط الرسالة، ومختلف الملائكة، ومعادن العلم، وينابيع الحكمة". الحكيم، الأصول العامة للفقه المقارن، ومن كلام السجاد: فمن الموثوق بهم على إبلاغ الحجة إلا أعدال الكتاب وأبناء أثمة الهدى هل تعرفونهم أو تجدونهم إلا من فروع الشجرة المباركة وبقايا الصفوة الذين أذهب الله عنهم الرجس...، م. ن، ص 182.
- (239) م. ن، ص 182. وفيها يحيل على الصواعق المحرقة، ص 204 لقراءة موقف الإمام الجواد من امتحان الخليفة له على يد يحيى بن أكثم؛ علي والشيعة، ص 11.

تجاوزنا عما يسجله الإمام الغزالي في الإلهام من رأي ينزل به إلى مستوى البشر فلا يعود مثار استهجان<sup>(240)</sup>.

## 5 \_ الرجعة

لقد ظل علماء الجرح من السنَّة، حين لا يجدون في رواة الشيعة ومحدثيهم مجالاً للطعن فيهم لوثاقتهم وورعهم ينبزونهم بمقالة «الرجعة»<sup>(241)</sup> فما الرجعة؟

هي كما في عقائد الإمامية عودة قوم من الأموات إلى الدنيا في صورهم التي كانوا عليها فيعزّ الله فريقاً ويذل فريقاً ويديل المحقين من المبطلين والمظلومين منهم من الظالمين. ولا يرجع إلا من علت درجته في الإيمان أو من بلغ الغاية من الفساد ثم يصيرون بعد ذلك إلى الموت<sup>(242)</sup>. والرجعة على هذا المعنى هي غير قيام المهدي لأن المهدي حي ينتظر، أما الرجعة فقيام الأموات إلى الحياة الدنيا... وكثير ما خلط المؤرخون في العقائد من غير الشيعة بينهما!

ويلاحظ في الرجعة أن الذين يعودون إلى الحياة الدنيا بصورهم التي كانوا عليها فريقان: فريق علت درجته في الإيمان فيريه الله دولة الحق ويعزّه بها وفريق بلغ الغاية في الفساد فينتصر الله لمن تعدّى عليه قبل الممات من الفريق الأول ويشفي غيظه منه ثم يصير الفريقان بعد ذلك إلى الموت ومن بعده إلى النشور<sup>(243)</sup>.

- (240) السيد حسين يوسف مكي العاملي، عقيدة الشيعة في الإمام الصادق وسائر الأئمة، النص التالي للإمام الغزالي: فغالإلهام يهجم على القلب ولا يدري من أين أتى فيسمَّى إلهاماً ونفئاً في الروع ويختص به الأولياء والأصفياء... إن أهل التصوف يتركون السعي وراء الاستدلال على حقائق الأشياء ويشتغلون بالمجاهدة وتزكية النفس بكل ما عند الإنسان من همة ليكون ذلك إعداداً وتهيئة لأن ينشرح الصدر ويستنير القلب وتنقشع عنه ظلمات المعاصي فتفيض عليه العلوم برحمة منه تعالى...» إلخ، ص 126-127. وهو جوهر ما يرد في كتاب ميزان العمل من بيان مفارقة طرق الصوفية في جانب العلم طريق غيرهم.
- (241) كاشف الغطاء، أصل الشيعة وأصولها، المطبعة الحيدرية في النجف 1955، ص 52–59. (242) المظفّر، عقائد الإمامية، الطبعة الثانية، القاهرة 1381هـ، ص 67؛ والدكتور محفوظ، تأريخ الشيعة، ص 79.
- (243) محمد أبو زهرة، الإمام الصادق، طبعة دار الثقافة العربية، القاهرة، ص 239؛ والدكتور محفوظ، تأريخ الشيعة، ص 79–80.

ولعل حصر الرجعة بهذين الفريقين من الموتى هو الذي يوحي بـ «الخلفية السيكولوجية» لها. فالذين يبلغ فيهم العدل قمة زخمه يمضهم أن يعايشوا ظلماً يبلغ هو الآخر في غيرهم قمة زخمه ثم يمضي بغير عقاب عاجل ـ والنفس مولعة بحب العاجل ـ يقع في مرأى منهم ومسمع. ومن هنا تجيء الرجعة تصحيحاً لهذا الوضع النفسي. وليس الأمر كذلك حين نكون في صدد اعتدال لا يطيق بطبيعته أن يثير أزمة نفسية ولهذا لم تتناوله الرجعة. وقريب من هذا الأساس السيكولوجي الذي نتلمسه وراء الرجعة ما يحسّم عنترة في بيني الأساس السيكولوجي الذي نتلمسه

إنسي لأخسسى أن أمسوت ولسم تسدر للحرب دائرة على ابني ضمضم ألشَّاتِمَيْ عِرضي ولم أشتمهما والسناذرَيْنِ، إذا لقيتُهما، دمي وقريب من ذلك ما يذهب إليه بعض معاصري السنَّة من رجعة عبد اللَّه بن عبد المطلب إلى الدنيا على يدي ولده رسول اللَّه (ص) ويدين بدين الإسلام ثم يموت<sup>(244)</sup> وإن تكن الوجعة هنا تحمل طابعاً نفسياً آخر هو ما يعبَّر عنه بعض مؤرخي الشيعة من المحدثين بـ «إنسانية الفكرة»<sup>(245)</sup> وشبيه بهذا ـ في الظاهر ـ ما يذهب إليه الخليفة عمر من رجعة النبى بعد موته.

والواقع أن الإمامية لا يرون في الرجعة على هذا المعنى الذي سبق استحالة عقلية لأن الدليل على إمكان البعث ذليل على إمكانها. وليس من المنطق أن يكون الطعن فيها على أنها من التناسخ الباطل لأن هناك فرقاً بينه وبين المعاد الجسماني فإن معناه أن يعود البدن الأول بذاته وبكل مشخصاته النفسية والرجعة معاد على هذا النحو كما تقدّم<sup>(246)</sup>.

ثم إن الرجعة عند الشيعة تسند بنصوص من القرآن كما تسند بأدلة من العقل. فمن نصوص الـقرآن قـولـه تـعـالـى: ﴿أَلَمْ تَـَرَ إِلَى اَلَذِينَ خَرَجُوا مِن دِيَدِهِمْ وَهُمْ أُلُونُ حَدَرَ الْمَوْتِ فَقَالَ لَهُمُ اللَهُ مُولُوا ثُمَّ أَحْيَلُهُم**ْ بَ**<sup>(247)</sup>. فـقـد روي أن أهـل داوردان ــ وهـي قـريـة

- (244) عبد الله السبيتي، تحت راية الحق، ط. طهران 1945، ص 124. وفيها أن بين هؤلاء الذين يذهبون هذا المذهب في الرجعة الشيخ المعاصر يوسف النبهاني.
  - (245) الدكتور الشيبي، الفكر الشيعي والنزعات الصوفية، ط 1، 1966، ص 24.
    - (246) المظفر، عقائد الإمامية، ص 69.
      - (247) سورة البقرة، الآية 243.

قبل واسط – وقع فيهم الطاعون فخرجوا هاربين فأماتهم الله ثم أحياهم ليعتبروا ويعلموا أنه لا مفرّ من حكم الله وقضائه. وقيل: مرّ عليهم حزقيل يعد زمان طويل وقد عريت عظامهم وتفرّقت أوصالهم فلوى شدقه وأصابعه تعجباً مما رأى فأوحي إليه: ناد فيهم أن قوموا بإذن الله فنادى فنظر إليهم قياماً يقولون: سبحانك اللَّهم لا إليه ناد فيهم أن قوموا بإذن الله فنادى فنظر إليهم قياماً يقولون: سبحانك اللَّهم لا إله إلا أنت. وقيل هم قوم من بني إسرائيل دعاهم ملكهم إلى الجهاد فهربوا حذراً من الموت فأماتهم اللَّه ثماني أيام ثم أحياهم<sup>(243)</sup>. ومن نصوص القرآن كذلك قوله تعالى: ﴿أَد كَالَذِى مَتَرَ عَلَى قَرْيَةٍ وَهِى خَلَويَةً عَلَى عُرُشِهَا قَالَ أَنَّ يُتِي. هَنذِهِ اللَّهُ بَعَدَ مَوَتِهَاً تعالى: ﴿أَد كَالَذِى مَتَرَ عَلَى قَرْيَةٍ وَهِى خَلويَةً عَلَى عُرُشِها قَالَ أَنَّ يُتِي. فأمَاتَهُ أَنَهُ مِاتَة عَامِ ثُمَّ بَعَتَهُمُ (<sup>249)</sup>. فالمار بببت المقدس حين خرّبه بختنصر كان كافراً بالبعث. وروي أنه مات ضحى وبعث بعد مائة سنة قبل غيبوبة الشمس فقال قبل النظر إلى الشمس: لبثت يوماً ثم التفت فرأى بقية الشمس فقال: أو بعض يوم<sup>(262)</sup>.

ومع ذلك فقد ظل فريق من الإمامية ينكر الرجعة وينفيها نفياً باتاً. وتلك حقيقة ترد في نصوص شيعية موثوق بها : ترد مثلاً على لسان الطبرسي حين يعرض بالتفسير لقوله تعالى : ﴿وَيَوْمَ غَمْثُرُ مِن كُلِ أُمَّتَهِ فَوَجًا مِتَن يُكَذِبُ بِحَايَنِيَا فَهُمْ بُوزَعُونَ ((2<sup>51).</sup>

فيقول: «زعم الذين يقولون بالرجعة إن اليوم الذي يحشر الله فيه فوجاً من كل أمة لا يمكن أن يكون اليوم الآخر قال لأن هذا اليوم يحشر فيه جميع الناس لا فوج من كل أمة لقوله تعالى: ﴿وَحَشَرْنَهُمْ فَلَمْ نُفَادِرْ مِنْهُمْ أَحَدًا ﴿﴾ الآ<sup>252</sup>.

فتعيّن أن يكون الحشر في هذه الدنيا لا في الآخرة<sup>(253)</sup>. والذين أنكروا الرجعة من علماء الإمامية قالوا : إن الحشر في الآية يراد به الحشر في اليوم الآخر في هذه

- (248) المزمخشري، الكشاف، الجزء الأول، نشر دار الكاتب العربي في لبنان، ص 290؛ والطبرسي، مجمع البيان، المجلد الأول والثاني، ط. طهران، ص 246.
  - (249) سورة البقرة، الآية 259.
- (250) الزمخشري، الكشاف، الجزء الأول، ص 308؛ والطيرسي، مجمع البيان، المجلد الأول والثاني، ص 370.
  - (251) صورة النمل، الآية 83: ويُؤزعون: يجمع بعضهم بعضهم الآخر ثم يسافون إلى الحشر.
    - (252) سورة الكهف، الآية 48.
- (253) محمد جواد مغنية، الشيعة والتشيع، ص 155 وتفسير الآية 83 من سورة النمل، الطبرسي، مجمع البيان، المجلد السابع، طبعة طهران، ص 234.

الحياة والمراد بالفوج: رؤساء الكفار والجاحدين فهم يحشرون جميعاً لإقامة الحجة عليهم<sup>(254)</sup>.

وكما ترد على لسان الطبري ترد كذلك على لسان الشيخ المفيد وإن يكن يدل تعبيره على أنهم فئة ضئيلة تتأول ما يرد منها على أنه من رجوع الدولة إلى آل البيت!!! في حين يذهب أكثر كتّاب الإمامية ومؤرخيهم إلى أنهم طائفة وليسوا شذاذاً(255).

وعلى كل حال فإن ما يقع من خلاف بين الإمامية أنفسهم في الرجعة يدل على أنها ليست من أصول الدين عندهم، بل يدل على أنها ليست من أصول المذهب لأن ذلك قاصر على ما لا خلاف فيه<sup>(256)</sup>.

وراء هذا كله يلاحظ (أن رجعة الأموات قبل المحشر ليست من عقائد الإمامية ولا من ضروريات مذهبهم وما يرد فيها من أحاديث تنسب إلى آل البيت هو في رأي الكثير من علماء الإمامية من «الموضوع» الذي لا يعتد به).

ثم إنه حتى على افتراض القول بها ينبغي أن تربط بأساسها السيكولوجي الذي سبق، قبل أن تربط بما يرد شبيها لها في اليهودية لأن شخصية هي في طليعة الشخصيات الإسلامية القائدة هتفت بها في أزمة انفعال حاد يوم توفي الرسول (ص) وذلك قبل اتصال الإمامية باليهود وغيرهم من الأمم الأخرى<sup>(257)</sup>. يضاف إلى هذا أنه

- (254) الشيعة والتشيع، الصفحة نفسها.
- (255) محمد أبو زهرة، الإمام الصادق، ص 240 وملخص النص الذي ينقله عن الشيخ المفيد: (إن القرآن جاء بصحة الرجعة وتظاهرت بها الأخبار والإمامية بأجمعها عليها إلا شذّاذاً تأوّلوا ما ورد فيها).
- (256) محمد جواد مغنية، الشيعة والتشيع، ص 56. ففيها أن الرجعة ليست من أصول الدين أو الملعب عند الشيعة وإلا وجب الاعتقاد بها وما وقع اختلاف بينهم فيها. والدكتور محفوظ، تأريخ الشيعة، ص 80. ففيها: (إن الاعتقاد بالرجعة يحتاج عند الإمامية إلى دليل قطعي ومن لم تصح عنده فهو في سعة من عدم الاعتقاد بها). وكاشف الغطاء، أصل الشيعة وأصولها، ص 52. ففيها: (إن التدين بالرجعة في مذهب التشيع ليس بلازم وليس إنكارها بضار).

(257) هاشم معروف الحسني، الشيعة بين المعتزلة والأشاعرة، ص 275.

ليس من الغريب أن تتلاقى الأديان السماوية في بعض العقائد فالإسلام بخاصة جاء مصدقاً لما بين يديه من الشرائع<sup>(258)</sup>.

وأخيراً فإن الغريب أن ترد «الرجعة» في الدراسات الجامعية الرصينة على نحو ما ترد في فجر الإسلام منذ أكثر من ثلث قرن<sup>(259)</sup> فهي في هذه الدراسات أصول من أصول الشيعة نقلوها فيما بعد إلى المهدي<sup>(260)</sup> بالرغم من أن هذه الدراسات تحيل على مصادر شيعية ليس فيها ما يشعر بأنها تعدّ الرجعة أصلاً من أصول المذهب!

#### 6 \_ المهدوية

ترتبط المهدوية عند الإمامية بأصل رئيس في عقائدهم هو أن الإمامة جزء متمِّم للرسالة واستمرار لوجودها. والعقل قاض بضرورتها لأنها لطف وكل لطف واجب على اللَّه وبذلك تكون الإمامة واجبة على اللَّه تعالى وجوب النبوة تنزيهاً لذاته عن الظلم. وحين يقوم جوهر الإسلام على استمرار الرسالة إلى أن تقوم الساعة يكون منطقياً في نظر الشيعة ألّا يخلو عصر من إمام<sup>(261)</sup>.

و«الاختيار الإلّهي» هو المبدأ الذي يفترضه الشيعة لتعيين الإمام ذلك لأنهم يفترضون له العصمة على نحو ما مرّ من حديث مبسط فيها. وللعصمة خصائص يتعذّر أن يكشفها البشر. والنص هو وسيلة هذا الاختيار، ويرد على لسان النبي موحى به

- (258) المظفر، عقائد الإمامية، ص 71.
- (259) كانت أول طبعة لــ فجر الإسلام عام 1933م.
- (260) الدكتور الحوفي، أدب السياسة في العصر الأموي، ص 56. ففيها: أن الرجعة أصل من أصول التشيع والأمين-يقصد صاحب أعيان الشيعة السيد محسن الأمين-في الأعيان يدافع عن أخبار وردت فيها ولا يقول بأصالتها في التشيع. وانظر في هذا: حميدة، أدب الشيعة إلى نهاية القرن الثاني الهجري، ص 91–92، فهو يحيل على أصل الشيعة وأصولها لمحمد الحسني! وهو يقصد محمد الحسين كاشف الغطاءا! ويحيل على تأريخ الشيعة لمحمد حسين الزين، وفي المصدرين لا ترد الرجعة أصلاً في التشيع وهي على حد تعبير كاشف الغطاء في كتابه أصل الشيعة وأصولها (لا تساوي قلامة ظفر)!!
- (261) الشيخ محمد حسن آل ياسين، المهدي المنتظر بين التصور والتصديق، مطبعة المعارف، بغداد 1968، ص 11.

أولاً ثم على لسان خليفته من بعده وهو الذي تعصمه نظرية الشيعة في الإمامة. ويتسلسل النص بعد ذلك على ألسنة الأئمة تحميه العصمة من أن يقع في تفريط. وعلى هذا الأساس تبدو الوراثة وحدها بغير قيمة في موضوع الإمامة عند الشيعة فالقضية كلها عندهم تتلخص في نص ينبغي أن يقع. أما أن النص كان يقع أبداً في نطاق هذه الوراثة فظاهرة ترتبط بتزكيات كانت تعدل بآل البيت كتاب الله وكأنها كانت بذلك ترشحهم لمراكز القيادة لأنها كانت تعصمهم. ثم إننا نشك .. وذلك رأي شخصي \_ في أن ما يرد من حديث الاثني عشر خليفة (262) يمكن أن يتّسع لتصور شيعي خلاصته: «إنه لا مانع عقلاً من أن ينظر النبي (ص) \_ وهو يوحى إليه \_ من خلال الأحقاب المترامية إلى رهط من أمته وذريته قد استكملت فيهم الصفات البشرية وبلغوا الكمال المطلق في الإنسان ترسموا خطواته واحتذوا مثاله يهدون أمته ويقيمون منار دينه<sup>(263)</sup> ذلك أنه لا داعي للتكلف حين يكون هناك منصرف عنه، فحصر الأئمة بعدد معين قبل أن يوجدوا أو قبل أن يوجد أكثرهم بتعبير أدق ليس مما يتسق مع منطق الأشياء، وإن لم يكن فيه استحالة وليس هو مما يلاثم قاعدة اللطف التي تتسع لأكثر من هذا النطاق الذي يحصرها فيه الحديث أثم إننا حين نعصم الإمام يلزمنا أن نعصم اختياره الذي يكشف عن انحتيك الله ويهذا نعود إلى منطق سليم في تحديد الأئمة عند الشيعة. وإلى أن يغيب محمد بن الحسن يتحدّد عددهم باثني عشر. أما قبل ذلك فينبغى أن يكون عددهم بغير تحديد!!

والمهدوية تبدأ عند الشيعة من هذه اللحظة، ومن هذه اللحظة تتجه نحوها سهام الطعن والإنكار... ويكثر الكلام في موضوع الغيبة إلى حد يعدّ معه الإيمان بالمهدي إيماناً بخرافة<sup>(264)</sup>. وعند الشيعة أن من الخطأ التشكك بولادة محمد بن الحسن، وأن

- (262) خلاصة الحديث أن هذا الأمر لا ينقضي حتى يمضي فيه اثنا عشر خليفة. وروى «المغيد» أن عبد العزيز القراطيسي قال: إن الصادق (ع) قال: الأئمة بعد نبينا (ص) اثنا عشر من نقص منهم واحداً أو زاد فيهم واحداً لم يكن من ولايتنا على شيء. أنظر في هذا: المفيد، الاختصاص، طبعة طهران 1379هـ، ص 207–208.
  - (263) عبد الله نعمة، الأدب في ظل التشيع، ص 18.
  - (264) محمد حسن آل ياسين، المهدي المنتظر بين التصور والتصديق، ص 16.

من الخطأ كذلك الاعتقاد بأنه ولد ومات في حياة أبيه. وأن العقيدة ينبغي أن تقوم على أنه ولد وأنه حي إلّا أنه غائب وسيظهر في آخر الزمان<sup>(265)</sup>، وحين يسلم للشيعة أن للعسكري ولداً لم يثبت أنه مات في حياة أبيه<sup>(266)</sup> يبقى أنه لماذا اختفى؟ ويبقى أنه هل يجوز للإمام أن يختفي ثم يظل اللطف قائماً كما لو كان الإمام يمارس وظيفته في العلن؟ أما لماذا اختفى فلأنه خشي أذى الطغاة! ثم لماذا لا يجوز للإمام أن يحتجب حين تلجئه الأمة للاحتجاب؟ وحين يرى الظالمين يفتشون عنه البيوت ويتطلبون له الغوائل، وذلك حقناً لدمه أن يطل وحفظاً لدعوته أن تستأصل. إن العقل يحرِّم على المظلوم أن يقدّم نفسه لقمة سائغة لأعدائه ويحتّم على صاحب المبدأ أن ينظر الفرصة المناسبة لنشر مبدئه<sup>(267)</sup>.

ويلاحظ بعض مؤرخي السنَّة على اختفاء الإمام عند الشيعة: إن الطبيعي ألَّا يتستر وأن يظهر فيشعر الناس بالألم من الظلم والطموح إلى العدل فيضطهد ويعذَّب ولا يزال أتباعه يكثرون، وكلما عذَّب أمام الناس ازدادت دعوته قبولاً حتى يقوى فيزيل المظلمة أو المظالم التي دعا إلى إزالتها ويحل الصالح محل الفاسد<sup>(268)</sup>.

ولكن الطغاة قد يصطنعون وسائل تظل تصفية خصومهم أسرع في الحسم من طرق التعذيب الطويل فكيف تضمن حياة المصلح ليكون الفتراض الطريقة النموذجية للأصلح ممكناً<sup>(269)</sup>.

ويلاحظ علماء آخرون من السنَّة أن الإمامة لا تكون لطفاً على نحو الإطلاق وإنما تكون لطفاً شريطة أن يكون الإمام متصرفاً بالأمر والنهي وأما مع الخوف والتستر فلا

- (265) دونلدسن، عقيدة الشيعة، ص 236.
- (266) م. ن، ص 53. ففيها أن القول بوفاة المهدي مضافاً إلى مخالفته لأحاديث الغيبة وحديث استمرار الإمامة لم ينص عليه أحد من المؤرخين ولم يرد ذكره في أي كتاب: متى مات؟ وأين دفن؟ إن هذا كله يؤيد حياة المهدي وأنه غاب واختفى حفاظاً على حياته.
- (267) محمد أمين زين الدين، مع الدكتور أحمد أمين في حديث المهدي والمهدوية، النجف 1951، ص 66–67.
  - (268) م. ن، ص 80.
  - (269) أنظر الصفحة نفسها من م. ن.

في ادب العراق المحديث

لطف ولا إمام بل يكون حينئذ نصبه وأمره بالتستر سفهاً وعبناً (270).

والواقع أن ما يلاحظ من شرط الإمامة هنا هو شرط الملكية والسلطنة وليس شرط الإمامة، كما يقول الشيعة ذلك أن التصرف بالأمر والنهي من وظائف الإمام وليس من مقومات الإمامة، وهو يتوقف على إطاعة الأمة له فإذا لم ينقادوا إليه كانت تبعة فوات المصلحة ومنع اللطف على عاتق الأمة. نعم لو لم يقم اللَّه تعالى الحجة على الخلق كان هو المفوت للمصلحة فكان يقبح منه ـ حاشاه ــ التكليف<sup>(271)</sup>.

«لقد كان أئمة المذاهب الأربعة مقهورين بسلطة الجبارين من ملوك بني أمية وبني العباس: فأبو حنيفة مات في حبس المنصور<sup>(272)</sup> وقد اعتزل مالك بن أنس الناس فسعي به إلى جعفر بن سليمان فضربه بالسياط حتى أغمي عليه<sup>(273)</sup> وابتلي الإمام أحمد بن حنبل بالقول بخلق القرآن خوفاً من المأمون<sup>(274)</sup> وأتي بالإمام الشافعي من أحمد بن حنبل بالقول بخلق القرآن خوفاً من المأمون<sup>(274)</sup> وأتي بالإمام الشافعي من اليمن أسيراً مكبلاً بالحديد حتى دخل على الرشيد وسلم عليه بالإمرة ودراً عن نفسه أحمد بن حنبل يائقول بخلق القرآن خوفاً من المأمون<sup>(274)</sup>.

- (270) يلاحظ ذلك الألوسي في مختصر المتحفة، وعبد العزيز الدهلوي في التحفة، ونصر الله الكابلي في الصواقع. والسيد محمد القزويني، الإمامة الكبرى والخلافة العظمى، النجف 1958، ص 380–381.
  - (271) م. ن، ص 381.
- (272) محمد بن عبد الكريم الشهرستاني، الملل والنحل، الجزء الأول، تحقيق محمد سيد كيلاني، 1961، ص 158. وفيها: «أن أبا حنيفة رحمه الله كان على بيعة زيد بن علي ومن جملة شيعته حتى رفع الأمر إلى المنصور فحبسه حبس الأبد حتى مات في الحبس».
  - (273) ابن حجر، الصواعق المحرقة، مصر 1357هـ، ص 110.
    - (274) السيوطي، تأريخ الخلفاء، دمشق 1351هـ، ص 122.
- (275) يرد هذا في: أبي نعيم الأصفهاني حلية الأولياء، القاهرة 1932م نقلاً عن الإمامة الكبرى والخلافة العظمى، بدون إشارة إلى الصفحة.
- (276) الإمامة الكبرى...، ص 385؛ ومحمد جمال الهاشمي، مشكلة الإمام الغائب وحلها، النجف 1958، ص 12–15 عنده أن الغيبة لا تخدش اللطف الإلهي لأن اللطف الذي يتحقق به الانتفاع يقوم على أركان ثلاثة، أحدها: ما يرجع إلى الله وهو خلفه للإمام. وثانيها: ما يرجع إلى الإمام نفسه وهو قبوله للتكليف. والثالث: ما يرجع إلى الناس وهو

والمهدوية من حيث هي عقيدة ترمي إلى عملية تصحيح واسعة في أوضاع الناس الفاسدة ليست من خصائص الشيعة وحدهم فالسنيون يذهبون هذا المذهب<sup>(277)</sup> بل يذهب هذا المذهب حتى اليهود والنصارى<sup>(278)</sup>. وهكذا تتلاقى الديانات الثلاث على الإيمان بالفكرة<sup>(279)</sup> ولكن هناك خلافاً يقع بين السنَّة والشيعة في شخصية هذا المصلح الذي ينتظر أن تتم على يديه معجزة في الإصلاح. فهو عند السنَّة مهدي لم يولد بعد ومن الجائز أن يولد في القرن الذي يخرج فيه. أما عند الشيعة فهو شخص معين معروف ولد عام 256هـ وما يزال حياً...!

ويبدو أن «المهدوية السنّية» أقرب إلى الواقع وأسلم من حيث منطقها، أما مهدوية الشيعة فهي ملزمة بأن تجيب عن سؤال بالغ الصعوبة خلاصته: كيف يمكن أن يبقى الإنسان حياً طيلة هذه القرون؟

ويتلمس الشيعة للإجابة أدلة من كل وجه: يتلمسونها في الأعمار التأريخية

تمكينهم الإمام من إدارتهم وهذا الركن الثالث في حالة الغيبة يكون معدوماً فقد غاب الإمام خوفاً على ضياع اللطف بضياع خياته منظور الأمر الإلهي بالظهور.

- (277) ترد أحاديث كثيرة في بعض كتب الصحاح تؤيد وجود الفكرة. انظر في هذا الفصل الذي يعقده ابن خلدون في مقدمته، حول الفاطمي المنتظر، طبعة مصطفى محمد، القاهرة، ص 118؛ ومحمد جواد مغنية، الشبعة والتشيع، ص 95. يقول: في متابعا مغلون يرى ضعفاً في هذه الأحاديث-لأن في متنها مخالفة للعقل-فهو وبالرغم من أن ابن خلدون يرى ضعفاً في هذه الأحاديث-لأن في متنها مخالفة للعقل-فهو يقول: فأعلم أن في المشهور بين الكافة من أهل الإسلام على ممر العصور أنه لا بد في أخر الزمان من ظهور رجل من أهل البيت...». وينصرف رأي الأستاذ أحمد أمين في المشهور بين الكافة من أهل الإسلام على ممر العصور أنه لا بد في أخر الزمان من ظهور رجل من أهل البيت...». وينصرف رأي الأستاذ أحمد أمين في حديث المهدي والمهدوية إلى أن الأحاديث في المهدي موضوعة بذليل إغفال البخاري ومسلم لها». ويعلق الدكتور كامل الشيبي على ذلك بأنه: فإذا لم يكن النبي قد صرّح بفكرة المهدي بدليل خلو الصحيحين السابقين من الإشارة إليها فكيف ساغ للمسلمين أن يهضموا في يهضموا المهدي وبعد وفاة النبي (ص) بثلاث وأربعين سنة فقط حين فكرة المهدي في القرن الأول الهجري وبعد وفاة النبي (ص) بثلاث وأربعين سنة فقط حين المهدي مول محمد بن الحين أن يهضموا محمد بن الحين المولي إلين الأمان المين إلى أن الأحاديث في المهدي موضوعة بذليل إغفال البخاري ومسلم لها». ويعلق الدكتور كامل الشيبي على ذلك بأنه: فإذا لم يكن النبي قد صرّح بفكرة المهدي بدليل خلو الصحيحين السابقين من الإشارة إليها فكيف ساغ للمسلمين أن يهضموا محمد من المهدي في القرن الأول الهجري وبعد وفاة النبي (ص) بثلاث وأربعين سنة فقط حين المولي على ذات الأحادي وي الثرن الأول، ص 112-
  - (278) هو إيليا عند اليهود وعيسى عند المسيحيين.
  - (279) محمد حسن آل ياسين، المهدي المنتظر بين التصور والتصديق، ص 21–25.

الشاذة(280) ويتلمسونها فيما يجد من آراء علمية تؤكد أن الإنسان قابل لأن يبقى أبداً من الناحية الفيزيائية<sup>(281)</sup> ويتلمسونها أخيراً في إحالتهم على الخوارق التي تقع في صلب العقائد الإسلامية ليخلصوا من ذلك إلى أن إحراج المهدوية الشيعية بأن تصحح نفسها بمنطق بشري إحراج لهذه الخوارق بأن تصحح هي الأخرى نفسها بمثل هذا المنطق وذلك أمر غاية في الصعوبة!

ويلاحظ أن هذه الحيرة في تلمس التفسير المقبول لعقيدة المهدوية عند الإمامية قديمة قدم العقيدة نفسها. ومن هنا قالت فرقة شيعية في المهدي (إنه قد مات ويقوم بالسيف) ويبدو أن هذا الرأي قد رآه النوبختي وهو من كبار الشيعة المعروفين. والحق أنه رأي يقترب من منطق الرجعة وهو منطق على أية حال يظل يجد سنداً من القرآن في حين يفتقر إليه منطق المهدوية على المعنى الذي استقرّت عليه جميع فرق الأمامية (282).

ويرى أبو سهل النوبختي<sup>(283)</sup> رأياً آخر بِمكن أن يكون أيضاً نتيجة هذه الحيرة التي استبدّت بالإمامية في تلمس التفسير المقبول للمهدوية وخلاصة هذا الرأي:

- (280) كنوح ولقمان والخضر والمسيخ إلخ . . . (281) آل ياسين، المهدي المنتظر بين التصور والتصديق، ص 55 نقلاً عن مجلة «المقتطف»، الجزء الثالث، لسنة 1959م النص التالي:

(إن الإنسان لا يموت لأن عمره كذا من السنين . . . بل لأن العوارض تنتاب بعض أعضائه فتتلفها ولارتباط أعضائه بعضها ببعضها الآخر تموت كلها فإذا استطاع العلم أن يزيل هذه العوارض ويمنع فعلها لم يبقَ مانع يمنح استمرار الحياة مثات من السنين). وانظر في الصفحة نفسها من م. ن، النص التالي نقلاً عن جريدة «الأنباء» البغدادية، العدد 40، السنة الأولى، 27 آذار 1965م: «أما روبرت إيتنجر الذي وضع أخيراً كتاباً قيماً بعنوان الإنسان هل بمكن أن يخلد حيًّا، فقد خلق آمالاً جديدة إذ قال: إن الإنسان الذي يعيش ويتنفِّس الآن يملك حظ البقاء من الناحية الفبزيائية».

- (282) ليس في القرآن ما يؤيد فكرة المهدوية ومن هنا يصار إلى الحديث لإثباتها. دونلدسن، عقيدة الشبعة، ص 221. ويرى الدكتور كامل الشيبي في الصلة بين التصوف والتشيع <sup>و</sup>أن الشيعة استندوا إلى كثير من الآيات تأويلاً لإسناد فكرة المهدي ويعتمد في هذا الرأي تفسير علي بن إبراهيم الذي لا يخلو من ذاتية مبالغ فيها أحيانًا، الجزء الأول، ص 11.
- هو خال صاحب فوق الشيعة أبي محمد الحسن بن موسى المتوفى في أواخر الفرن الثالث (283)الهجري .

(إن الإمام هو محمد بن الحسن ولكنه مات في الغيبة وكان تاليه فيها ابنه وهكذا فيما بعده من ولده إلى أن ينفذ اللَّه حكمه في إظهاره. وهذه الفكرة تخرج بالإمامة عن حد الاثني عشرية)<sup>(284)</sup>.

وعلى أية حال فالفكرة في إطارها التأريخي عند الإمامية ليست بعيدة عن المنطق لأن جوهر القول بالإمامة يوجب القول بها من جهة<sup>(285)</sup> ثم يضاف إلى ذلك من جهة أخرى أن الطمع بعودة الإمام كان قائماً، ولأن غيبته لم تكن قد طالت بعد. ومن هنا كان القول برجعته مقبولاً بل لم يكن هناك منصرف عن القول بغير ذلك لأنه كان أصح الآراء في حينه. وإنما كان ينبغي أن يعاد النظر ــ إذا كنا نميل إلى تفسير الظاهرة الدينية بمنطق البشر ــ بعد أن انتهى عصر الوكلاء ودخلت الغيبة الكبرى في مدى تجاوز المألوف وفي صمت مطبق وانعزال كامل عن حياة الناس.

والحق أن الإمامية صححوا هذا الوضع فقد كان يملأ الفراغ فقهاؤهم وقوادهم ومتكلموهم<sup>(286)</sup> وحين ينصب الاهتمام في تعهدوية الشيعة» على وظيفة الإمام لا على الإمام نفسه، تجرّد المشكلة من جانبها الميتافيزيقي، ويصار بها إلى واقع يتضاءل فيه الاختلاف.

وأخيراً فإذا كان الإيمان بظهور المتعدي ميداً رئيساً في التشيع فإن السنَّة أنفسهم يعتقدون بمجيء مصلح إلى العالم يسمَّى هو الآخر عندهم بالإمام المهدي. ومن الثابت أن الخطوات الأولى تتفق مع انتظار رجعة عيسى<sup>(287)</sup> الذي سيعمل مثل المهدي على إقامة معالم العدل، وتتفق كذلك مع انتظار عودة إيليا الذي سيعمل هو أيضاً على أن تسود عدالة تستأصل الظلم وتحسم ما يشيع في حياة الناس من شرّه.

- (284) المصلة بين التصوف والتشيع، الجزء الأول، ص 242؛ ودونلدسن، عقيدة الشيعة، فهو برى أن من ظواهر حيرة الشيعة في تلمس التفسير المقبول للمهدوية (نشوء البابية) وهم جماعة ملوا الانتظار في الغيبة الكبرى وهم حين يؤيدون ميرزا علي محمد يعلنون ابتداء دور آخر يمثل فيه الإمام المنتظر بشخص مرئي وهو الباب هذه المرة بدلاً من الوكيل. ولكن البابية تخرج فيما بعد عن نطاق الإسلام يما تتبناه من عقائد ضالة، ص 248–249. (285) الصلة بين التصوف والتشيع، الجزء الأول، ص 243.
  - (286) الفكر الشيعي والنزعات الصوفية، ص 37.
  - (287) جولدتسيهر، العقيدة والشريعة في الإسلام، القاهرة 1946، ص 194–195.

ويبدو أن هذا لم يكن مجهولاً عند الفريقين. ففي مختصر الفرق بين الفرق» للبغدادي يرد حديث مسند إلى طائفة من خيرة الصحابة، أن في الإسلام ما في اليهودية والمسيحية وفي اعتقادات الصدوق لابن بابويه القمي يرد خبر آخر هو أنه (يكون في هذه الأمة ما يكون في الأمم السابقة حذو النعل بالنعل والقذة بالقذة)<sup>(288)</sup>. وفي ضوء هذا لا يعود مقبولاً أن يقال: إن المهدوية وما يتصل بها من غايات أصداء لعقائد يهودية ونصرانية<sup>(289)</sup>.



(288) المصلة بين التصوف والتشيع، الجزء الأول، ص 112-113.

(289) المدكتور المحوقي، أدب السياسة في المعصو الأموي، ص 72. والغريب أن يرد في هذه الدراسة للدكتور الفاضل أن محمد بن الحسن اختفى في سرداب في الحلة مع العلم أن وثلث علم تبن إلا عام 495هـ كما في معجم البلدان لياقوت أي بعد مرور ما يقرب من قرن وثلث على اضطرار محمد بن الحسن لأن يختفي عن أنظار السلطة في سرداب بـ «سامراء» ويلاحظ أن هذا الخطأ يقع فيه ابن خلدون أولاً ثم يقع فيه من يأخذ عنه. والطريف أن ابن خلدون يزعم أن محمد بن الحسن دخل السرداب بدارهم في الحلة وتغيّب مع أمه!! وأن الشيعة ينتظرونه ويقفون في كل ليلة بعد صلاة المغرب بباب هذا السرداب وقد قدموا مركباً يهتفون ياسمه ويدعونه للخروج حتى تشتبك النجوم ثم ينفضّون ويرجئون الأمر إلى الليلة الأتية... والذي يقع بالفعل أن الشيعة يزورون سرداب الغيبة في سامراء كما يزورون

# الطابع العام للأدب الشيعي القديم وأسباب ذلك مراتقية تكيير سي



-

الواقع أن التشيع، في البدء، كان تكتلاً حول علي اعتقد حقه في الخلافة قبل الراشدين الثلاثة. وقد ظل يتطلع إلى عودة هذا الحق لأهله مهادناً خلال الفترات التي تميّزت بنقاء الحكم، بل مشاركاً فيه<sup>(1)</sup> ثم معارضاً شديد المعارضة خلال فترات الانحراف التي أفقرت المضمون الروحي للإسلام باتصالها الشديد بالقيم المادية<sup>(2)</sup>. ولعل المسلمين كانوا أبعد عن هذا التمزق (لو عاد الأمر بعد علي إلى الخلّص منهم ولو من غير أبناء فاطمة، إذن لما تضخّمت المسائل وكبرت السخائم. ولكن الأمر عاد إلى معاوية، وكان المسلمون لم ينسور بعد أباه الذي لماء. وسرعان ما أطلقوا عليه: الطليق ابن الطليق، والوثني «ابن الوثني». وبدا أبناء فاطمة يكتبون بدمائهم أكبر الملاحم)<sup>(3)</sup>.

- (1) تعاون علي مع الراشدين فاقتدى به المخلصون فرأينا سلمان في عهد عمر والياً على المدائن، وعماراً والياً على الكوفة، وأبا الأسود مخلصاً في خدمة ذاك العهد. محمد علي الزعبي، لا سنَّة ولا شيعة، ص 21.
- (2) الدكتور عبد الرحمن بدوي، مقدمة دراسات إسلامية، فهو يميل إلى إطلاق لفظ الشيعة في المقام الأول على التيار الروحي في الإسلام.
- (3) الدكتور علي سامي النشار، مقدمة نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام، ج 2، ص د-هـ. وللدكتور رأي في معاوية يوضحه قوله في ص هـ من مقدمة المصدر نفسه: «ومهما حاول علماء المذهب السلفي المتأخر وبعض أهل السنَّة من وضع معاوية في نسق صحابة رسول الله فإن الرجل لم يؤمن قُطْ بالإسلام ولقد كان يطلق نفثاته على الإسلام كثيراً ولكنه لم يكن ليستطيع أكثر من هذاه.

ثم كان ما كان من أمر الشروط التي اشترطها الحسن للصلح وأمضاها معاوية... فقد تمَّ نقضها بعيداً عن روح الإسلام الذي يلزم المسلمين بشروطهم، من جهة، وقريباً جداً من روح الجاهلية التي ظلت تستبد بسلوك الطلقاء من مشركي قريش حتى بعد انتسابهم للإسلام، من جهة أخرى. لقد جاء في خطاب معاوية إعلاناً للصلح: «إن كل شرط شرطته للحسن فتحت قدمي هاتين»<sup>(4)</sup>

ولست أدري لماذا يستشعر الإنسان هنا أنه ليس تحت قدمي معاوية شروط للحسن بقدر ما يكون تحتهما حديث نبوي شريف ينص على أن المسلمين عند شروطهم.

وكان أخطر ما تنطوي عليه هذه البادرة، دلالتها في الوسط الشيعي على أن جاهلية جديدة بدأت تتسلل إلى الحياة الإسلامية من خلال الطلقاء<sup>(5)</sup> ومن هنا كان يتوقع للذين التصقوا بالدعوة على مستوى قيمها الروحية أن يُخطط لاستتصالهم!!

وينبغي أن نتذكر هنا أن المادة الخامسة في معاهدة الصلح نصت على: «أن يكون الناس آمنين حيث كانوا من أرض اللَّه، في شامهم وعراقهم، وحجازهم ويمنهم وأن يؤمَّن الأسود والأحمر وأن يحتمل معاوية ما يكون من هفواتهم وألّا يتبع أحداً بما مضى وألّا يأخذ أهل العراق بإحنة"<sup>(6)</sup>.

ونصت كذلك على أمان أصحاب علي حيث كانوا وألّا ينال أحد من شيعة علي بمكروه. وأن أصحاب علي وشيعته آمنون على أنفسهم وأموالهم ونسائهم وأولادهم، وألّا يتعقب معاوية عليهم شيئاً ولا يتعرّض لأحد منهم بسوء وأن يوصل لكل ذي حق حقه<sup>(7)</sup>.

- (4) الإمام آل ياسين، صلح الحسن، فقد وردت هذه الفقرة في خطاب معاوية بين يدي الصلح على رواية المدائني، ص 285. ومغنية، الشيعة والحاكمون، ط 2، 1962، ص 70.
- (5) صلح الحسن، ط 2، 1965، ص 267. ففيها عن عمر: (ليس لطليق ولا لولد طليق ولا لمسلمة الفتح شيء في هذا الأمر)، والنص يرد في سياق الحديث عن الخلافة.
- (6) صلح الحسن، ص 260-261 نقلاً عن مقاتل الطالبيين، بيروت 1961، ص 26؛ وابن أبي الحديد، ج 4، مصر 1328هـ.، ص 15؛ البحار، ج 10، إيران 1302هـ.، ص 101-111؛ الدينوري، الإمامة والسياسة، القاهرة 1904، ص 200.
- (7) م. ن، ص 261 نقلاً عن: الطبري، ج 6، مصر 1957، ص 97؛ وابن الأثير، ج 3، مصر 1957، ص 97؛ وابن الأثير، ج 3، ص مصر 1348هـ...، ص 166؛ وأبو الفرج في المقاتل، ص 26؛ شرح النهج، ج 4، ص 15؛ البحار، ج 10، ص 115.

الطابع العام للادب الشيعي القديم وأسباب ذلك

وكان متوقعاً بعد نقض المعاهدة ألا تبقى حرمة لمتشيع تحفظ له حقه الطبيعي في أن يستشعر لحظات أمن على الأقل. وقد تمّ ذلك بالفعل «فكان هؤلاء يقتلون، وتقطّع أيديهم وأرجلهم، وتسمل أعينهم، ويرفعون على جذوع النخل<sup>(8)</sup> حتى إذا مات الحسن مسموماً<sup>(9)</sup> ازداد البلاء واشتدّت الفتنة فلم يبقَ أحد من هذا القبيل إلّا "وهو خائف على دمه أو طريد في الأرض<sup>ي(10)</sup>.

لقد كان مصير الشيعة واضحاً في ظل معاوية، ومن حكّمهم في رقاب العباد من غلاظ الأكباد. ومن هنا كانت ذمة العهد تبرأ ممن يروي حديثاً في مناقب علي وأهل بيته، ويمحى من الديوان كل من تقوم عليه البينة بأنه يميل إليهم، ويقتل من يتهم بحب علي ولو لم تقم عليه بيّنة<sup>(11)</sup>.

# صور من الاضطهاد

وإذا كان لا بد من وقائع معينة ترسم صورة هذا الاضطهاد الرهيب فنحن مع حِجْر وأصحابه مثلاً بين يدي مجزرة هي غابة في البشاعة. وحجر راهب أصحاب محمد كما يصفه الحاكم في مستدركه، وهو بشهادة شريح «ممن يقيم الصلاة ويؤتي الزكاة، ويديم الحج والعمرة، ويأمر بالمعروف وينهى عن المنكر، حرام الدم والمال<sup>(12)</sup> وتزكيه السيدة عائشة فتقول: «أما والله إن كان ما علمت لمسلماً حجاجاً معتمراً»<sup>(10)</sup>. وكان في الجيش الذي فتح الشام وفي الجيش الذي فتح القادسية. ولعل كل ذنبه فيما يبدو أنه كان ينكر سب علي ويرد على المغيرة وزياد حين يشتمانه بقوله: «إن من تذمون أحق بالفضل ومن تزكون أولى بالذم».

- (8) م. ن، ص 320-321 نغلاً عن الطبري، ج 7، ص 104.
- (9) لقد استعان معاوية بمروان للتخلص من الحسن فأقنع جعدة بنت الأشعث بن قيس الكندي إحدى زوجات الحسن بأن تدمن له السم في شربة عسل ففعلت. والتصوص على هذه الواقعة متضافرة.
  - (10) م. ن، ص 323.
  - (11) صلح الحسن، ص 321-323.
    - (12) الطبري، ج 6، ص 153.
  - (13) صلح الحسن، ص 337 نقلاً عن ابن الأثير، ج 3، ص 193.

فمي ادب العراق الحديث

والطريف أن المغيرة كان يعتذر عن التنكيل به بأنه يقصد إلى السكوت عنه قصداً ليألف الجرأة على معارضة السلطة في موقفها من علي، حينذاك يجيء أمير آخر لا يسكت على معارضته فيقتله شرّ قتلة!!

ولكن واقع المغيرة في موقفه من حجر هو غير هذا النفاق المعقول، فالمغيرة لم يكن أداة بيد السلطة بقدر ما كان يعمل في نطاق مصلحة شخصية ومن هنا فهو في حدود وظيفته الرسمية يقول أو يفعل ما يبرئ الذمة. والغريب أن هذا كان يتم (تقية) يدفع بها القوم عن نفسه على حد تعبيره <sup>(14)</sup>.

وفي ولاية زياد اعتقل حجر ومعه ثلاثة عشر من أصحابه، ثم اقتبدوا إلى معاوية. وفي موج عذراء خيّروا بين أن يبرأوا من أبي تراب ويسبوه أو تقطع رؤوسهم فقال حجر: «إن الصبر على حد السيف لأيسر» ثم قال في آخر ما قال: «لا تطلقوا عني حديداً، ولا تغسلوا عني دماً، فإني لاق معاوية غداً على الجادة وإني مخاصم»<sup>(15)</sup>.

وحتى في لغته، وعلى خطوات من الموت، ظل هذا المؤمن العظيم، يتبنّى الكلمة الشريفة في الخصومة!! ولعل أخطر ما في هذه الماساة أنها كانت خروجاً جريئاً على شروط تواثق على احترامها مسلمون. وينبغي أن يكون المسلمون دائماً عند شروطهم، تطبيقاً لما يرد في الحديث الشريف، (<sup>(16)</sup>

2 ـ وعلى غرار حجر كان صاحبة، صيفي بن فسيل الشيباني، فقد ألقي عليه القبض وأحضر لزياد فقال له: يا عدو اللَّه ما تقول في أبي تراب؟ قال: ما أعرف أبا تراب. قال: ما أعرفك به!! قال: ما أعرفه. قال: ما تعرف علي بن أبي طالب؟ قال: بلي. قال: فذاك أبو تراب. قال: كلا ذاك أبو الحسن والحسين. فقال له

- (14) صلح الحسن، ص 330 نقلاً عن الطبري، ج 6، ص 108. ويبدو أن التقية مبدأ كان يصطنعه حتى ولاة بني أمية على حين كان يرفضه صحابة علي ويفضلون عليه الموت!!
- (15) علي وبنوه، ج 2، طبعة 1964، ص 220. ففيها أن المغيرة كره أن يقتل خيار أهل المصر ليسعد معاوية في الدنيا ويشقى هو في الآخرة. وكان هذا هو الباطن أما الظاهر فقد زعم أنه يقتل حجراً بحلمه عنه شر قتلة!! وانظر في هذا كذلك صلح الحسن، ص 235–236.
- (16) الدكتور طه حسين، علي وبنوه، ص 224. ففيها: اإن قتل حجر كان حدثًا من الأحداث الكبار لم يشك أحد من الأخيار الذين عاصروا معاوية في أنه كان صدعًا في الإسلام».

صاحب الشرطة: يقول لك الأمير: هو أبو تراب وتقول أنت: لا!! قال: وإن كذب الأمير أتريد أن أكذب أنا وأشهد على باطل كما شهد<sup>(17)</sup>.

قال له زياد: وهذا أيضاً مع ذنبك!! علي بالعصا فأتي بها فقال: ما قولك؟ قال: أحسن قول أنا قائله في عبد من عباد اللَّه المؤمنين قال: اضربوا عاتقه بالعصا حتى يلصق بالأرض فضرب حتى لزم الأرض ثم قال: اقلعوا عنه. إيه، ما قولك في علي؟ قال: واللَّه لو شرحتني بالمواس والمدى ما قلت إلا ما سمعت مني. قال: لتلعننه أو لأضربن عنقك. قال: إذن تضربها واللَّه قبل ذلك فإن أبيت إلا أن تضربها رضيت باللَّه وشقيت أنت. قال: أوقروه حديداً وألقوه في السجن. ثم كان في قافة الموت الأولى مع حجر ومن شهداء عذراء الميامين<sup>(18)</sup>.

وحين يكون زياد بن أبيه هو الأداة التي تُصطنع لقمع المعارضة الشيعية، يبيت طبيعياً أن تبرر هذه الغاية حتى بالخروج الفظِ على كل القيم الإسلامية المحترمة..!

ففي الحديث الشريف أن <sup>«</sup>من آمن رجلاً على دمه فقتله فأنا بريء منه وإن كان المقتول كافراً»<sup>(19)</sup> .

3 ـ وكان قبيصة بن ربيعة، تطبيقاً من تطبيقات هذا الحديث مع فارق الإسلام. وقد أحضر إلى زياد بعد أن أمّن على حمد وماله فقال له:

(أما واللَّه لأجعل لك شاغلاً عن تلقيح الفتن والتوثب على الأمراء) قال: لم آتك إلّا على الأمان، قال: انطلقوا به إلى السجن). ثم كان بعد ذلك في الركب المثقل بالحديد الذي يسار به إلى القتل صبراً!!

4 ــ ومن شهداء العقيدة المضطهدة عمرو بن الحمق الخزاعي، وكان رأسه أول رأس طيف به في الإسلام ثم بعث به إلى آمنة بنت الشريد وهي زوجته، وكانت في سجن معاوية فألقي في حجرها فوضعت كفها على جبينه ولثمت فمه وقالت: غيبتموه عني طويلاً ثم أهديتموه إليَّ قتيلاً فأهلاً به من هدية غير قالية ولا مقلية<sup>(20)</sup>. وعمرو هذا صحابي من خيرة أصحاب الرسول (ص) وهو حواري من حواريي علي...

(17) انظر إلى خلقه وصلابته!!

(18) صلح الحسن، ص 340-341.

- (19) ابن حجر، الإصابة، ج 4، مطبعة السعادة، مصر 1328هـ.، ص 294.
- (20) صلح الحسن، ص 345 نقلاً عن ابن كثير في البداية والنهاية، مطبعة السعادة، مصر 1358هـ.

5 – ومن هؤلاء أيضاً رُشَيْد الهجري، وهو من تلامذة علي وأصحابه المنقطعين إليه وكان قد قطع زياد يديه ورجليه وابنته تحضر مقتله. ولعل أروع ما في مأساته أنه وهو ينزف دماً من كل أقطاره لم يفقه حسه البلاغي المرهف واستطاع أن ينقل لابنته – وكان قد سألته مشفقة عما يحس – صورة من ألم يجده كالزحام بين الناس كأنه كان يشفق هو الآخر أن تظن به أكثر من هذا!!

6 ـــ ومن هؤلاء كذلك، عبد الرحمن بن حسان، فقد كان ممن قتلهم زياد شر قتلة فدفنه حياً<sup>(21)</sup>.

7 – ومنهم أوفى بن حصن وكان زياد قد سأله في معرض أسئلة كثيرة عن نفسه فقال له: بلغني أنك قلت بالبصرة: واللَّه لآخذن البريء بالسقيم والمقبل بالمدبر، قال: قد قلت ذاك. قال: «خبطتها خبط عشواء»<sup>(22)</sup>. وكان أوفى يشير إلى حديث شريف خلاصته «إن كل المسلم على المسلم حرام: دمه وعرضه وماله» وإلى قوله تعالى: ﴿وَلَا لَزِرُ وَازِرَةٌ وِزَدَ أُخْرَكَى ﴾. وبالرغم مما تنطوي عليه الإجابة من لباقة فإنها لم تنقذه من القتل ذ

وكان معاوية قد استبطن دخائل البصرة والكوفة فلم يدع في هذين المصرين رئيس قوم ولا صاحب سيف، ولا خطيباً مرهوباً، ولا شاعراً موهوباً، من الشيعة إلا أزعجه عن مقره فسجنه أو شرّده أو أهدر دمه<sup>(24)</sup>

وإذا كان ينبغي أن نتذكر شيئاً محمّا فهو أن هذه الصور البشعة من الاضطهاد ظلت أعجز من أن تصل إلى مواطن الضعف في هذه النفوس الكبار. ولم تكن «التقية» رخصة معيبة عند هذه الحدود من طاقة البشر على التحمل. ومع ذلك فقد كانت تركل ركلاً بالأقدام على ما يبدو. ولسنا ندري لماذا كان يُنسى هذا الواقع المشرف في تاريخ العقيدة الشيعية ثم لا يذكر أبداً إلا أن التشيع يشرّع الالتواء ويؤمن بالنفاق!!

- (21) م. ن، ص 342 نـقـلاً عـن ابـن الأثـيـر، ج 3، ص 192؛ والـطـبـري، ج 6، ص 155؛ الأدب في ظل التشيع، ص 66 نقلاً عن ابن أبي الحديد، شرح النهج، م 3، ص 15.
  - (22) ابن الأثير، ج 3، ص 183؛ والطبري، ج 6، ص 130–132.
- (23) انتفعنا في التعرف على هذه الأمثلة من صور الاضطهاد بالدراسة القيمة التي كتبها الإمام المجاهد المرحوم الشيخ راضي آل ياسين عن صلح الحسن وقد راعنا فيها أنها تربط بمصادرها الموثوقة ربطاً دقيقاً يزيل عنها كل تشكك.
- (24) صلح الحسن، ص 351؛ أثر التشيع في الأدب العربي، ص 23؛ الأدب في ظل التشيع، ص 65–66.

وحين ننتهي في تاريخ بني أمية إلى السنوات الثلاث التي حكم فيها يزيد بن معاوية نلاحظ أن جاهلية واضحة السمات تتراءى في ثلاثة أحداث ضخمة<sup>(25)</sup> تقع في هذه الفترة القصيرة من تاريخ المسلمين. وعلى الرغم من أن هذه الأحداث تتلاقى جميعاً في دلالتها على معنى الانتكاسة فإن حادث الطف هو الذي يستوقفنا منها لأنه هو الذي يوضّح طبيعة العلاقة بين السلطة والمعارضة الشيعية خلال هذه الفترة.

ويبدو أن معاوية قد رسّخ في السياسة الأموية مبدأً ثابتاً هو أن يستأصل هذه المعارضة التي تتحدّاه بالسابقة والقرابة والكفاءة. ومن هنا كان حادث كربلاء تطبيقاً عملياً لهذا المبدأ وكانت قد سبقت له تطبيقات بالرغم مما انطوت عليه من هول ظلت أقل بشاعة...

وإذا كان زياد بن أبيه هو الأداة التي اصطنعت للمقتل لما كان له من خبرة بأصحاب علي فقد اصطنع ولده عبيد الله من بعدُ لمثل ذلك، وكان ما يزال في الشيعة بقايا لم تسجن أو تشرد أو تقتل أو تصلب أو تقطع أيديها وأرجلها فكانت من حصته!! وظلت وسيلته في القمع هي وسيلة أبيه: براءة، فإذا لم تقع وقع بعدها تقطيع أيدٍ وأرجل وتصليب<sup>(26)</sup> وتلك طريقة في الإرهاب طالما انخللت بين يدي إيمان راسخ وعقيدة صلبة.

\_ 3 \_

وحين ينتقل الحكم إلى المروانيين يظل المبدأ الذي أقرّ لاستئصال المعارضة الشيعية قائماً، يعمل على هذا مروان وعبد الملك، ويعمل عليه طاغية حسبه ولوغاً في الدماء أن يقول فيه عمر بن عبد العزيز: «لو جاءت كل أمة بخبيثها وجئنا بالحجاج لغلبناهم»<sup>(27)</sup>. وأن يقول فيه إمام من أئمة العلويين:

- (25) في السنة الأولى قتل الحسين، وفي الثانية أبيحت مدينة الرسول، وفي الثالثة رميت الكعبة بالمنجنيق.
  - (26) لقد اتبعت هذه الطريقة في فترة من تاريخ العراق المعاصر!!!
    - (27) محمد جواد مغنية، الشيعة والحاكمون، ص 101.

«قتلت شيعتنا في كل بلد وقطعت الأيدي والأرجل على الظنة وكان من يذكر بحبنا والانقطاع إلينا سجن أو نهب ماله أو هدمت داره، ثم لم يزل البلاء يشتدّ ويزداد إلى زمن عبيد الله بن زياد قاتل الحسين، ثم جاء الحجاج فقتلهم كل قتلة، وأخذهم بكل ظنة وتهمة حتى أن الرجل ليقال له: زنديق أو كافر أحب إليه من أن يقال له: شيعة علي<sup>(28)</sup>.

ومع الوليد يلاحظ بوضوح أن الحجاج يزداد إمعاناً في الولوغ بالدماء تنفيذاً لوصية عبد الملك وإرضاء لنزعة الطغيان التي يحسّها الوليد في نفسه.

وعلى الرغم من أن الحياة لم تطل بسليمان ولكنه ظل يقرّ ولاية خالد القسري خليفة الحجاج في القسوة والبغي فكأنه كان يقرّ بذلك مبدأ الأمويين في التنكيل والتقتيل. ومن الطريف أن خالداً هذا كان يقول على المنبر في مكة: «اللهمَّ العن علي بن أبي طالب بن عبد المطلب بن هاشم صهر رسول اللَّه على ابنته وأبا الحسن والحسين ثم يقبل على الناس ويقول: هل كنّيت؟ ثم يتبع سب علي بسب الحسن والحسين<sup>(22)</sup> وفي هجائه يقول عبد اللَّه السهمي: لـعـن الـلَّـه من يـسبّ عـلياً لـعـن الـلَّـه من يـسبّ عـلياً أيـسبّ الـمـطـهـرون جـدوداً والـكـرام الآبـاء والأعــمـام يأمـن الـطير والـحـمـام ولا

طبت بيتاً وطاب أهلك أهلاً محمل بيت النبي والإسلام رحمة الله والسلام عليكم كلما ما قام قائسم بسلام

\_ 4 \_

وإذ نصل إلى عمر بن عبد العزيز نصل إلى سيرة هي أشبه يسير الراشدين. ومن هنا لا يبقى مبرّر للسب ولا للخوف فيسقطا معاً<sup>(30)</sup>. والواقع أن عهد عمر كان غريباً على التاريخ الأموي في موقفه من المعارضة الشيعية!

(28) من كلام للإمام الباقر، م. ن، ص 95.

(29) ابن أبي الحديد، شرح النهج، ج 3، ص 476؛ وم. ن، ج 1، ص 366.

(30) - استبدل عمر بالسب الآية 90 من سورة النحل وكتب بذلك إلى الآفاق فصارت سنَّة، والآية هي: ﴿إِنَّ اللَّه يأمر بالعدل والإحسان وإيتاء ذي القربي وينهى عن الفحشاء والمنكر والبغي يعظكم لعلكم تذكّرون﴾. الطابع العام للادب الشيعي القديم وأسباب ذلك

وحين نتجاوز يزيد بن عبد الملك الذي تغلبه على أمره سلامة وحبابة، نعود مرة أخرى إلى الأساليب الهمجية في استئصال المعارضة، يوسّعها هشام إلى قطع الألسنة، وتهديم الدور، ونبش القبور!!

ثم يكون ما يكون من أمر «زيد بن علي». ولا يكتفي بأن يقتل، وإنما يخرج من قبره ويمثّل به، ويقطع رأسه ويصلب على خشبة خمس سنوات كاملة، إلى أن يجيء الوليد بن يزيد فيكتب إلى عامله في الكوفة أن يحرق زيداً بخشبته ويذري رماده على شاطئ الفرات!

وفي عهد الوليد، يقتل يحيى بن زيد ويحرّ رأسه ويطاف به على نحو ما فعل برأسي جده وأبيه من قبل...!

### \_ 5 \_

وأخيراً يسقط الأمويون، وينهض العباسيون بأعباء الحكم. ويبدو أن ما تمزّق من أشلاء العلويين، ونزف من دمائهم في الطريق إلى هذه القيادة الجديدة، لم تكن له قيمة في منطق السياسة العباسية! بل كان في حس هذه السياسة أن هوى الناس لم يكن فيهم وإنما كان في أبناء عمومتهم، وذلك خطر حقيقي قادر على أن يرد الحق إلى أهله ويصحّح الوضع الشاذ. وفي ضوء هذا المنطق انطلق العباسيون في الاتجاه الذي انطلق فيه الأمويون من قبل سياسة وعقيدة وعملاً<sup>(11)</sup>.

وإذا كان العلويون قد استطاعوا أن يستردّوا في عهد السفاح بعض أنفاسهم ويلعقوا يعض جراحهم لما كان يشغله من تفكير في استئصال خصومه من الأمويين ولما كان يحسّه من تفوق الشيعة في الكوفة التي يتخذها قاعدة خلافة فقد كان ينتظرهم على أيدي الطغاة من خلفاء بني العباس شر كثير فيما بعد...

وكان المنصور أول هؤلاء الطغاة. ولعل ما يسجله التاريخ من ولوغه في دماء العلويين يكاد لا يصدق. فعلى يديه يستشهد علويان كريمان كان المنصور نفسه فيمن عقدوا لأحدهما بيعة في الخفاء قبل ظهور الدعوة هو صاحب النفس الزكية<sup>(32)</sup>.

- (31) الشيعة والحاكمون، ص 139؛ أثر التشيع في الأدب العربي، ص 24؛ أدب الشيعة إلى نهاية القرن الثاني الهجري، ص 51.
- (32) أما الثاني فهو أخوه إبراهيم الذي عرف مكانه في البصرة فحارب حتى قتل. وكان محمد أخوه قد خرج في المدينة فحارب حتى قتل وقتل معه خلق كثير من أبناء المهاجرين والأنصار وأبناء جعفر بن أبي طالب ومن أبناء الحسين قتل معه الحسين وعلي ابنا زيد بن علي.

وعلى يديه أيضاً يتم تجميع أبناء الحسن وتجعل القيود والسلاسل في أرجلهم وأعناقهم ويحملون في محامل مكشوفة بغير وطاء<sup>(33)</sup> ثم يودعون مكاناً تحت الأرض لا يعرفون فيه الليل من النهار حتى إذا أشكلت أوقات الصلاة عليهم جزأوا القرآن خمسة أجزاء فكانوا يصلون على فراغ كل واحد من حزبه وكانوا يقضون الحاجة الضرورية في مواضعهم، فتشتد عليهم الرائحة فتتورم أجسادهم ولا يزال الورم يصعد من القدم حتى يبلغ الفؤاد فيموت صاحبه مرضاً وعطشاً وجوعاً<sup>(34)</sup>.

ويتمّ على يديه لون آخر من ألوان التعذيب يمارس في علوي آخر هو محمد بن عبد اللَّه العثماني وكان أخاً لأبناء الحسن من أمهم فتشقّ ثيابه حتى تبين عورته ثم يضرب مائة وخمسين سوطاً فيصيب سوط منها وجهه فيصيح في ضاربه: ويحك اكفف عن وجهي. فيصرخ المنصور في الجلاد: أن اضربه على رأسه! ويصيب السوط إحدى عينيه فتسيل على وجهه ثم يقتله<sup>(35)</sup>.

ويتم على يديه كذلك لون جديد من ألوان التعذيب يمارس في محمد بن إبراهيم بن الحسن، فقد بنيت عليه أسطرانة وهو حي فمات فيها<sup>(36)</sup>. وفي ضوء هذا الجديد في أساليب التعذيب يقول الشاعر:

تسالسلَّه مما فسعسلست أمسيسة فسير معشر معشر ما فسعسلست بسنو السعب اس وظل المهدي والهادي يطاردان العلويين ومن يتشيّع لهم أما الرشيد فقد كان من تصميمه ألا يبقي من العلويين وشيعتهم على الأرض دياراً. ويبدو أن الرشيد كان مولعاً بأسلوب الأسطوانات المجوفة في القتل فقد كانت على ما يظهر أصلح القبور لخصومه من العلويين وشيعتهم!

وحين تشغل الأمين عن مطاردة العلويين وشيعتهم سيرة لاهية من جهة، ونزاع حاد بينه وبين أخيه المأمون من جهة أخرى يقبل المأمون بأسطورة التشيع ليكون أقدر

- (33) \_ يذكرنا هذا بما وقع في حادث الطف الفاجع.
- (34) الشيعة والحاكمون، ص 146 نقلاً عن المقريزي في النزاع والتخاصم، المطبعة الإبراهيمية، ص 74؛ وعن المسعودي، ج 3، طبعة 1948، ص 310.
- (35) الشيعة والحاكمون، ص 146–147 نقلاً عن ابن الأثير، ج 4، ص 375، وعن المقريزي في النزاع والتخاصم، ص 74.
  - (36) ابن الأثير، ج 4، ص 375.

الطابع العام للادب الشيعي القديم وأسباب نلك

بمسايرة الظرف على التخلص من هؤلاء الذين تستهوي سيرهم النقية أفئدة المؤمنين من الناس. ولعلنا حين نقتل بسذاجة نكون أقرب إلى الفضيلة مما لو كنا نقتل بمكر وخليعة. وتلك حقيقة ضاعت في تاريخ المأمون على الطيبين من الشيعة!!

وعلى الرغم من أن المعتصم لم يكن قليل الخطر على العلويين وشيعتهم فعلى يديه يموت «الجواد» مسموماً، وعلى الرغم من أننا نشك بما يشاع من مخالفة الواثق للسياسة العباسية العامة في هذا الصدد<sup>(37)</sup> فمع المتوكل نحسّ وطأة شديدة على آل أبي طالب وغلظة في جماعتهم وشدة غيظ عليهم وسوء ظن بهم على نحو ما يعبَّر أبو الفرج في «مقاتل الطالبيين»<sup>(38)</sup>.

ويقترن بعهد المتوكل حادث الهدم الذي يتناول قبر الحسين وما حوله من المنازل والدور:

تبالله إن كنانية أمية قبد أتبت قبتل ابن بنية نبيها مظلوما فلقد أتناه بينو أبيه مشلها هذا لعمرك قبيره مهدوما أسفوا على أن لا يكونوا شايعوا في قبتله فيتتبعوه رميما وحادث آخر يقع لابن السكية فقد استل لسانه من قفاه، وتلك وسيلة قتل جديدة لم تعرف قبل المتوكل<sup>(39)</sup>.

ثم تهدأ بعصر التجزئة السياس*ية فتوة اطمئنان على ا*لحياة والعقيدة يحسّها الشيعة في ظل البويهيين في بغداد والحمدانيين في الجزيرة، والفاطميين بمصر . . .

ومع السلاجقة يعود الاضطهاد مرة أخرى إلى ما كان عليه من ضراوة (وفي ظل الأيوبيين ينشأ غلو شديد في القضاء على كل أثر للشيعة)<sup>(40)</sup>. وحين ينتهي الأمر إلى العثمانيين نكون قد انتهينا إلى تعصب شديد استبعد الشيعة

- (37) الشيعة والحاكمون، ص 169. ففيها عن السيد محسن الأمين في الأعيان، أن الواثق أكرم العلويين وأحسن إليهم وتعهدهم بالأموال. . . ولعل ذلك كان يتم لغرض لا لنزعة! ج 1، دمشق 1944م.
  - (38) الصفحة نفسها من م. ن. والأدب في ظل التشيع، ص 69.
- (39) وكان سبب ذلك أن المتوكل قال يوماً لابن السكيت: أيهما أحب إليك ابناي هذان: المعتز والمؤيد أو الحسن أو الحسين؟ فقال ابن السكيت: واللَّه إن قنبراً خادم علي خير منك ومن ابنيك. فقال المتوكل للأتراك: سلوا لسانه من قفاه ففعلوا فمات.
  - (40) الأزهر في ألف عام، ج 1، ص 58.

عن وظائف الدولة ومنعهم من ممارسة شعائرهم المذهبية ورزح بكلكله فوق صدورهم ما يقرب من أربعة قرون<sup>(41)</sup>.

\_ 6 \_

وإذا جاز أن نستخلص من هذا كله واقع أدب يمتحن صانعوه بمثل هذه الصور المفزعة من القمع فنحن في صدد أدب يتطرّح بالضرورة على كل موضوع قادر على أن يمتصّ بعض ما يستهلك العصب من انفعالات. وحين نستثني ما يقع في نطاق التجارب الخاصة فليس بعيداً أن يرد كل ما يتصل بالموضوع في أدب الشيعة إلى الجانب الفكري أو العاطفي من تاريخ الرأي الشيعي في الخلافة!!

1 ـ موضوع الأدب الشيعي وتطوره

والواقع أنه إذا تجاوزنا فترة الراشدين، وهي فترة لم يكن التشيع فيها أكثر من حب كبير يستقطب عواطف الشيعة حول علي، يلاحظ أن الجانب الفكري من العقيدة هو الذي يكاد يستغرق نشاط الأدب الشيعي شعره ونثره طوال الفترة التي أتيح للأمويين أن يتولوا مراكز القيادة فيها. ويظن أن ذلك إنما يتم لما يقع في العصر من تحدً كبير يسرف في امتهان الرأي الشيعي من جهة، ولما يتوافر في هذه المرحلة أو في ثلثها الأخير على الأخص من ثقافة جديدة، هي بالرغم من أنها لم تكن قد ترسخت بعد في الحياة العقلية كانت جديرة منطقاً للدفاع عن العقيدة بشكل عام، من جهة أخرى.

ولعلنا لا نعدم أمثلة لذلك في «هاشميات الكميت» وكان الحجاج يمتد فيها أحياناً إلى أكثر من عصر بني أمية، وإن يكن حجاجاً يقع بغير توتر في الغالب. وفي «مناقشات الحميري» لموضوع الخلافة، وكان السيد يوسعها إلى عهود الراشدين الثلاثة ثم يربط على معنى الاغتصاب بين الخلافة الأولى ونزعة الملك الأموية!! وأخيراً في «نثر الأئمة» على مستوى الحوار أو الخطبة أو الرسالة، وكان موضوعه أبداً حقاً مهتضماً قام الدليل عندهم على أنه للطالبيين دون غيرهم<sup>(42)</sup>.

- (41) دامت سيطرة العثمانيين على العرب من 1516م إلى 1918م.
- (42) 🛛 عبد الله بن جعفر، في خطبة من أدب السياسة في العصر الأموي، ص 314.

الطابع العام للادب الشيعي القديم وأسباب ذلك

ثم يطاح بالأمويين في انقلاب يشترك في التهيئة له علويون وعباسيون. ويقع بعد ذلك استئثار بالسلطة يبرره العباسيون بقاعدة إسلامية في الميراث.

وإلى خلافة الرشيد في أبعد تقدير، يلاحظ أن ما يصاغ من أدب شيعي فيما بعد ينصرف في جملته عن الجانب الفكري من العقيدة إلى الجانب العاطفي فيها، أي ينصرف عن الجدل في موضوع الخلافة على مستوى السقيفة – وهو الموضوع الأساسي في الجانب الفكري من عقيدة الشيعة – إلى حديث على مستوى المشكلة السياسية المعاصرة، أو على مستوى العاطفة مدحاً ورثاء وهجاء... إلخ. وينبغي أن نستثني هنا ما كان يرد على ألسنة الثائرين من أئمة العلويين فقد ظل هذا يعيش مشكلة الحق الذي يتواصل اغتصابه – في نظرهم – لأن ثوراتهم – على حقيقتها – جدال عملي في هذه المشكلة.

ويبدو أن ما وقع من انقلاب خطير في السياسة كان جديراً بأن يقطع ما تواصل إلى عهد الرشيد من جدل الخلافة على مستوى التطرف الذي عرف به السيد الحميري على الأقل، لأن العهد الذي تحدى الشيعة بانتسابه رأياً وعاطفة إلى أول صورة للخلافة في السقيفة ويتطاوله على رمزها الكيم كان قد انهار...

وأما ما كان يتراءى من انتساب العباسيين دينياً إلى الخلافة الأولى فذلك جزء من المخطط الذي كان يرمي إلى أن تسدّ في وجوه العلويين جميع منافذ الوصول إلى الحكم. وعلى هذا الوجه من الرآي تفتر الاستجابة السريعة لما يقترحه الحميري على المهدي وكان قد جلس يوماً لتوزيع العطاء على قريش في أبياته التالية:

لا تعطين بني عديّ درهما شر البرية آخراً ومقدما ويكافئوك بأن تذمَّ وتشتما خانوك واتخذوا خراجك مغنما وبنيه وابنته عديلة مريما وكفى بما فعلوا هنالك مأثما أفيشكرون لغيره إن أنعما وهذاهم وكسا الجنوب وأطعما بالمنكرات فجرّعوه العلقما<sup>(43)</sup> المهدي وكان قد جلس يوماً لتوزيع العط قل لابن عباس سمي محمد احرم بني تيم بن مرة إنهم إن تعطهم لا يشكروا لك نعمة وإن ائتمنتهم لو استعملتهم وإن ائتمنتهم لو استعملتهم وإن ائتمنهم لو استعملهم منعوا تراث محمد أعمامه وتآمروا من غير أن يستخلفوا لم يشكروا لمحمد أنعامه والله منَّ عليهم بمحمد

(43) شاعر العقيدة، ص 83-84؛ حديث الأربعاء، ج 2، دار المعارف بمصر 1925، ص

وعليه أيضاً يحمل خطاب داود بن علي في الكوفة يوم بويع أبو العباس السفاح فقد قال: يا أهل الكوفة لم يقم فيكم إمام بعد رسول الله إلا علي بن أبي طالب وهذا القائم فيكم: يعني أبا العباس<sup>(44)</sup>. وتلك براءة كيّسة من خلافة الراشدين الثلاثة!!

وعليه كذلك تحمل أبيات النمري في مدحه للرشيد: يـا ابـن الأئـمـة مـن بـعـد الـنـبـي ويـا ابـن الأوصـيـاء أقـرَ الـنـاس أو دفـعـوا إن الـخـلافـة كـانـت إرث والـدكـم مـن دون تـيـم وعـفـو الـلّـه مـتـسـع لـولا عـدي وتـيـم لـم تـكـن وصـلـت إلـى أمـيـة تــمـريـهـا وتـرتـضـع<sup>(45)</sup>

ويبقى أن السياسة العباسية ظلت تتحدّى التشيع في عقيدته بحق الطالبيين في مراكز القيادة، وإذن فقد ظل ممكناً أن يقال: لقد كان هناك ما يبرّر الاتصال بالجانب الفكري من العقيدة واستنفار الطاقات الأدبية الشيعية للدفاع عنها!! وحين يضاف إلى هذا أن الثقافة العقلية التي صاغها المعتزلة دفاعاً عن العقائد كانت قد نضجت نضجاً كاملاً خلال هذه الفترة نكون قد عدنا إلى ما كان يبرّر اهتمام الأدب الشيعي بالجانب الفكري من العقيدة في العصر الذي سبق

ولكن الواقع أنه على الرغم من خطورة التحدي السياسي الذي كان يجابه به الشيعة في ظل العباسيين فإن ما يقع منه على مستوى العقيدة لم يكن من طبيعته أن يجرّ إلى جدل في الخلافة يوسّع بغير مبرر إلى عهد الراشدين الثلاثة! وإنما كان من طبيعته أن يحصر النزاع في قضية تعدّ جانبية بالقياس إلى تحدي الأمويين على المستوى نفسه.

وعلى كل حال فقد كان التحدي العباسي يبرّر وجوده بقاعدة إسلامية في الميراث. ثم إن ما ينسب منه إلى الأدب يلاحظ في دفاعه ومناظرته تجنب الشتم والقذف وتلك ظاهرة كان يقتضيها على ما يبدو «أن هجاء العلويين لم يكن يسيراً فقد كان الدين يأباه في ذلك الوقت وكانت كرامة الخلافة العباسية تأباه هي الأخرى، فالعلويون من بني هاشم، وهجاؤهم هجاء للعباسيين»<sup>(46)</sup>.

- (44) الدكتور الجواري، الشعر في بغداد إلى نهاية القرن الثالث الهجري، ط 1، دار الكشاف، بيروت 1956، ص 88 نقلاً عن المسعودي، مروج الذهب، ج 3، مصر 1346هـ.، ص 167.
  - (45) الشعر في بغداد إلى نهاية القرن الثالث الهجري، ص 92.
    - (46) حديث الأربعاء، ج 2، ص 234.

اللطابع العام الادب الشيحي القديم واسباب ذلك

وإذن فليس هناك ما يبرر الاهتمام بالموضوع الرئيس في الجانب الفكري من العقيدة الشيعية خلال هذه الفترة من حكم بني العباس، لأن تحدياً كبيراً على مستوى العقيدة لم يتفق أن وقع وهو الذي يمثل (المثير) في انتفاضة المجابهة، ويبقى أن ما يتوافر من ثقافة الدفاع عن العقائد لا تتحقق به وحده هذه الانتفاضة.

وفي هذا الضوء يبدو من النشاز جل المحاولات التي تخرج على هذا المنطق. أما أن تقع محاولات أخرى هي من طبيعة التحدي الكيس الذي يجابه به الرأي الشيعي في هوية الورثة فذلك أمر طبيعي، وإن تكن هذه المحاولات قد تضاءلت هي الأخرى فيما بعد!! وهكذا لم يكن غريباً أن يرد شاعر العلويين محمد بن يحيى التغلبي على مروان بن أبي حفصة شاعر العباسيين ببرهان أشبه ببرهانه فيقول:

لِـمَ لا يـكـون وإن ذاك لـكـائـن لـبـنـي الـبـنـات وراثـة الأعـمـام لـلـبـنـت نـصف كـامـل مـن مـالـه والـعـم مـتـروك بـغـيـر سـهـام مـا لـلـطـليـق ولـلـتـراث وإنـمـا صـلَّى الطليق مخافة الصمصام

وكان مروان قد قال: يا بن الذي ورث النبي محمداً دون الأقارب من بني الأرحام الوحي بين بني البنات وبينكم قطع الخصام فلات حين خصام ما للنساء مع الرجال فريضة من نزليت بنلك سورة الأنعام أتى يكون وليس ذاك يكائن لبني البنات وراثة الأعمام

ولكن الذي حدث أن شاعراً كبيراً كالسيد الحميري ظل يمارس جدل العقيدة على نحو ما كان يفعل في عهد بني أمية، وذلك ينبغي أن يكون قياساً مع الفارق! وقد كان له من كيسانيته مندوحة عن ذلك «فمبادئها لا تمنع من أن يتولى العباسيون أمور الناس ما دامت تدعو إلى إمام غائب لم يحن وقت ظهوره بعده<sup>(47)</sup>، والعباميون هاشميون وكلهم بالنسبة للكيسانية سواء، ويكفيهم فضيلة أنهم قضوا على أعدائهم<sup>(48)</sup>. دونكموها يا بني هاشم قصحددوا من عسهدها الدارسا دونكموها فالبسوا تاجمها لا تسعدموا من كم له لابسا

- (47) أدب السياسة في العصر الأموي، ص 196 نقلاً عن الأغاني 9/94. وفي أدب الشيعة إلى نهاية القرن الثاني تنسب الأبيات لجعفر بن عفان نقلاً عن الأغاني، ج 12، ص 94.
  - (48) شاعر العقيدة، ص 59.

في ادب العراق الحديث

دونكموها لا عبلا كعب من كان عليكم ملكها نبافسا لو خير المنبر فرسانيه ما اختار إلا منبكم فبارسا قبد ساسها قببلكم ساسة لم يتركوا رطباً ولا يابسا ولست من أن تملكوها إلى مهبط عيسى فيكم آيسا وإذن فقد كان الحميري بعيداً عن التحدي الكبير الذي كان يجابه به في المرحلة

الأخيرة من حكم بني أمية، ثم هو أيضاً بعيد عن معاناة التحدي العباسي الجديد الذي ينفعل به الجعفرية والزيدية وهما كل ما يتبقّى من فرق الشيعة الرئيسة القائمة إلى ذلك التاريخ<sup>(49)</sup>.

ويبدو أنه كان بعيداً حتى عن مشاعر المشاركة الوجدانية لمن يربطه بهم حب كبير لآل البيت! لقد ظل ينطلق في تقويم الأحداث من كيسانيته على ما يظهر ومن هنا يرفض ثورة إبراهيم على المنصور ثم هو لا يشارك وجدانياً في مأساتها لأنها تقع عنده بغير مسوغ.

ويستخلص من هذا كله أن الحميري كان يحيا هدنة كاملة مع السلطة إلّا في النادر<sup>(50)</sup> ولم يكن هناك مبرر للعودة بموضوعه الشعري إلى عهود التوتر والأزمات العصبية وما يرافق ذلك مما يوشك أن يكون سباً!! وإذا كان الحميري يوسّع هذا الانقجار إلى عصر بني العباس فذلك لأن ذكريات

وإذا كان الحميري يوسّع هذا الانقجار إلى عصر بني العباس فذلك لأن ذكريات حية من عصر التحدي عاش الحميري نفسه واقع اضطهادها، ظلت تشدّه إليه، وهكذا لم يعد بحاجة إلى تحدٌ يقع في حياته بالفعل؛ لأن الذكرى حين يعاش واقعها بخاصة، قادرة على الإثارة قدرة المعاناة الفعلية!! ويبقى أن الحميري ينفجر أحياناً على مستوى السب وتلك ظاهرة يمكن أن تعزى إلى أنه لا يستطيع الخروج على

- (49) شاعر العقيدة، ص 29–30.

اللطابع الدام للادب الشبيعي القديم وأسباب ذلك

تكوينه النفسي في ظل حكم كان أبرز خصائصه أنه يستمرئ الشتم ويغري به ويجزي عليه<sup>(51)</sup>.

ثم يلاحظ بعد الحميري – وهو ظاهرة لا تتناسق مع الفترة بقدر ما تتناسق مع نفسها .. أن العصر يعود بغير تحدَّ كبير، ومن ثم يعود بغير مجابهة كبيرة، ظل موضوعها أبداً جدلاً في النص والاختيار!! وحتى جدل الوراثة وهو كل ما اقتضاه التحدي العباسي الجديد من مجابهة فلم يستطع أن يمتد إلى أبعد من مروان بن أبي حفصة إلا على نحو التكرار الممل لقاعدة الميراث الإسلامية التي اختار لها مروان أبلغ الصيغ الشعرية وجازة ووضوحاً لتكون فيما بعد إعلاناً على كل المستويات الذهنية، يؤكد شرعية الخلافة العباسية وسقوط الادهاء العلوي بحقه في وراثة الرسول!!

ومن هنا تسقط أبيات اللاحقي لأنها لم تستطع أن تضيف إلى حجة ابن أبي حفصة أكثر من تفصيلات فقهية مملة:

أعبم ببغ قبوم الأعباجيم والبغبوب نشدت بحق الله من كان مسلماً لديه أم ابن العم في رتبة النسب أعيم رسبول البلُّبه أقبرب زليفيةً اوملن ذا له حق التراث بما وَجَبْ وأيسهسمسا أولسي بسه ويسعسهلملتة وكمان عليٌّ بعد ذاك على سَبُّبْ فبإن كسان عسبَّ اسْ أحسقَ بستَهْ يُحْسَمُ كَما العم لابن العم في الإرث قَدْ حَجَبْ (52) فسأبسناء عسبماس أهسم يسونسونسه وتسقط مثلها أبيات الطاهر علي بن عبد الله: فبتبنازعنا فبيبه لبوقبت خنصام لو كان جدّكم هناك وجدّنا فيحبواه بمالمقسربمي وبمالإسملام كان الستراث لسجادتنا من دونه والسعسم أولسي مسن بسنسي الأعسمسام حق البنات فريضة معلومة لأنها هي الأخرى لا تضيف جديداً إلى ما يعرف من حجة مروان في ميميته المشهورة!

- (51) الدكتور علي الوردي، مقدمة لمحات اجتماعية من تاريخ العراق الحديث، ص 3. ففيها أن اشخصية الإنسان اليافع تتأثر في حاضرها بما حدث لها في ماضيها وهذا التأثير قد يكون لاشعورياً إنما هو موجود على أي حال وهو قد يظهر بمظهر العقدة النفسية التي تدفع الإنسان نحو بعض الأفعال السخيفة إذ هو يفعلها مرغماً بتأثير حافز لاإرادي يسبطر عليه.
- (52) حديث الأربعاء، ج 2، ص 244؛ أدب الشيعة حتى نهاية القرن الثاني الهجري، ص 356.

ويسقط كذلك ما يقوله منصور النمري في هذا الصدد: يا أيها الناس لا تعزب حلومكم ولا تضفكم إلى أكنافها البدع العم أولى من ابن العم فاستمعوا قول النصيحة إن الحق مستمع<sup>(33)</sup> فهو وإن استطاع أن ينقل القاعدة لكنه لم يستطع أن ينقلها من جو الفقه إلى جو الأدب. ويحاول مرة أخرى فيسقط على نحو ما يسقط من قبل. ويلاحظ أن نثرية مضطربة تستغرق خواطره وتعجز عن أن تتخير حتى صياغتها اللفظية الواضحة: فإن شكروا فقد أنعمت فيهم وإلا فسالسنسدامة لسلمك فسور وإن قسالوا بسنو بسنت فحسق وردوا ما يستساسسب لسلمكسور

وما لسبـنـي بـنـات مـن تـراث مـع الأعـمـام فـي ورق الـزبـور والواقع أن هذا المعنى الذي أبدع في صياغته مروان بن أبي حفصة كان الخلفاء يأنسون إلى سماعه ويرضون بعد السخط إذا استمعوا إليه، وكان مفتاح الوصول إليهم والحظوة لديهم فلذلك تداوله الشعراء وكانوا لا يفتأون يعيدون فيه ويبدئون<sup>(54)</sup>.

وفي جانب المعارضة لم يستطع جدل الوراثة أن يمتد إلى أبعد من محمد بن يحيى ذلك لأن الشاعر يرد بقاعدة في الميراث تعجز عن أن تشق طريقها إلى منطق الناس بوضوح القاعدة العباسية.

والواقع أن بدعة الوراثة هذه لم تكن أكثر من مخاتلة، ففي الرأي الشيعي لا يقاس حق الخلافة على وراثة الحطام! وهي ليست حقاً إلّهياً إلا على معنى أنها ليست مصلحة مرسلة يصار فيها إلى اختيار الناس. ووراء النص تقع دائماً أعلى كفاءة ويبقى أن هذا النص يتسلسل فيما يشبه الوراثة! وتلك ظاهرة تربط عند الشيعة دائماً بتزكيات النبوة!!

ولعل ما في قاعدة الميراث العباسية من مخاتلة لم تكن تخفى على الشاعريات الشيعية النابهة، ومن هنا انصرفت عن الجدل الفقهي إلى صور من المجابهة ربما كانت أقدر على أن تنصر حق المعارضة. وعلى هذا الوجه من الرأي يحمل ما يقوله دعبل في إبراهيم المهدي حين يتولى الخلافة في بغداد في غيبة المأمون: إن كان إبراهيم مضطلعاً بها فلتصلحن من بعده لمخارق ولتصلحن من بعده للمارقي

(53) الدكتور الجواري، الشعر في بغداد إلى نهاية القرن الثالث الهجري، ص 92.

(54)م. ڻ، ص 90.

الطابع العام للادب الشيعي القديم وأسباب ذلك

أنّى يكون، ولا يكون، ولسم يكن لسيسال ذلك فساسق عن فساسق <sup>(55)</sup> لقد كان دعبل يرد قاعدة الميراث بجدل المفارقة إذا صحَّ التعبير. ثم هو يمسخ الصيغة الرائعة فينقلها من صعيد الفقه إلى صعيد الفسق!! وتلك التفاتة ذكاء، لأن جدلاً على صعيد الفقه لن ينتهي بغير الفشل لوضوح المنطق في القاعدة العباسية، وتلك حقيقة خفيت على محمد بن يحيى.

ومهما يكن من أمر فنحن انطلاقاً من عصر الرشيد سنكون بين يدي ثقافات تتميّز بأنها أوسع من ثقافة الاستظهار وأكثر من برهان ينفع في جدل العقائد. وإذا جاز أن نحمّل هذه الثقافات مفهوماً معاصراً أمكن أن نقول: إنها أقرب إلى نظرية الخطا والصواب في الرأي الواحد وكانت ثقافات الاستظهار أبداً ألصق بنظرية الخطأ أو الصواب في الرأي الواحد. ومن هنا كان يلح أدب الشيعة خلال الحكم الأموي على موضوع «الغدير» مثلاً ليصحّح مبدأ النص في الخلافة وكان يتطلق إلى ذلك من نظرية الخطأ أو الصواب في وجهة النظر الواحدة، ومن مسلمات شيعية لا تقبل الجدل موضوع «المدير» إلى المعنى السياسي فيما يرد من حديث الرسول (ص) في هذا الحطة أو الصواب في وجهة النظر الواحدة، ومن مسلمات شيعية لا تقبل الجدل كصرف «المولى» إلى المعنى السياسي فيما يرد من حديث الرسول (ص) في هذا الصدد. ومن هنا أيضاً كان ينفعال انفعالاً شليداً لما يرى من اعتداء التاريخ على هذه الحقيقة!

ولعل في أدب السنَّة ما يجيء على هذا القياس مع فارق النظرة للموضوع، ولو كان الأدبان ينطلقان من نظرية الخطأ والصواب في الرأي الواحد لكانا جديرين بأن يلتقيا على جدل سمح، بل كانا جديرين بأن ينصرفا عن الموضوع من الأساس! وهو ما يكاد يقع في الأدب الشيعي بالفعل خلال التطور الثقافي العميق في فترة بني العباس الطويلة...

وفي هذا الضوء يمكن أن يقال: إن انفتاح الفترة التاريخية على تطورات عميقة في الحياة الثقافية أشاع الرؤية العلمية للأشياء، ومن هنا كان موضوع الأدب الشيعي يتحرّر من الالتصاق بالجانب الفكري من العقيدة وينزع إلى جانبها العاطفي. ينبغي أن

<sup>(55)</sup> المشعو في بغداد إلى نهاية القون المثالث، ص 108. ومخارق: أحد المغنين في صدر الدولة العباسية وكان إبراهيم بن المهدي مشهوراً بالغناء وضرب العود، فالشاعر يتهكم به ويقول: إذا صلحت الخلافة له وهو مغن عواد فأجدر بها أن تصلح لغيره من المغنين فيكون مخارق ولي عهده. وزلزل: هو منصور زلزل كان مغنياً واشتهر بالضرب على العود والمارقي: هو زرزور غلام علي بن المارقي كان من المغنين.

فمي أنىب العراق الحديث

نحترس من أن نوسّع هذه الظاهرة إلى فترات التحدي، وإلى الطاقات الضعيفة التي تعجز عن أن تكون على مستوى التطور استيعاباً وتمثيلاً!!

وإذا تجاوزنا عن الاستثناءات الصغيرة التي تتمثّل بحديث يقع أحياناً شديد الكياسة في الجانب الفكري من العقيدة، فعلى امتداد الفترة العباسية يظل واقع الأمثلة يصحّح في الغالب منطق الظاهرة إلى «مهيار الديلمي».

فمع دعبل مثلاً يلاحظ أنه يستوحي عاطفتي حزن وغضب ثم لا يكاد يتجاوزهما إلى مشاكل الرأي وما تجر إليه مما يستهجن من التطاول على الرموز الإسلامية الكبيرة<sup>(56)</sup>.

وما يشك في أن الرجل كان يتوقّر على قدر من ثقافات عصره، ومن هنا فهو يتناسق مع فترته وطاقته على أن يستوعب ويتمثل<sup>(67)</sup> وقد ظل خمسين عاماً **يحمل على** ظهره خشبة يبحث عمن يصلبه فوقها<sup>(58)</sup>، وذلك دليل نشاط في الحياة السياسية على مستوى المعارضة العنيفة.

وربما يستوحي دعبل عاطفتي غضبه وحزنه معاً فيقول في هجاء الرشيد على أثر وفاة الرضا واتهام المأمون بأنه دمن له السم ليتخلص منه: وليس حي من الأحياء نسعالمه من ذي يمان ومن بكر ومن مضر إلا وهسم شسركساء فسي دمسانسهم كما تشارك أيسار على جزر<sup>(60)</sup> قستال وأسر وتسحيريسق ومستهمية فعل الغزاة بأرض الروم والخزر<sup>(60)</sup> أرى أمسية معلوريسن إن قستالوا ولا أرى لسبني السعياس من عنذر

- (56) عمر فروخ، ثاريخ الأدب العربي، ج 2، 1968، ص 286.
- (57) ينسب ياقوت في معجم الأدباء إلى دعبل مؤلفاً وضعه في طبقات الشعراء. حنا فاخوري، تاريخ الأدب العربي، ص 504. ودعبل من رواة الشعر ونقاده ومن أهل التصنيف في التاريخ والشعر والشعراء. عمر فروخ، تاريخ الأدب العربي، ج 2، 1968، ص 286.
- (58) يحتمل أن يكون دعبل قد حملها منذ هجا الرشيد 203هـ يوم مات علي الرضا ودفن في طوس عند قبر الرشيد. أثر التشيع في الأدب العربي، ص 130؛ الشيعة والحاكمون، ط 2، 1962، ص 179.
- (59) الأيسار: المجتمعون على الميسر. الجزر: جمع الجزور وهو ما يجزر من النوق والغنم وكانوا إذا نحروها قسموها أقساماً يقامرون عليها.
  - (60) الخزر: البلاد المجاورة بحر قزوين وهم خليط من الوثنيين والنصارى واليهود.

ما کنت تربع من دین علی وطر(<sup>(61)</sup> أربع بطوس على القبر الزكي إذا وقببر شبرهم هذا من البعبير قبران في طوس خير الناس كلهم على الزكي بقرب الرجس من ضرر ما يُنفِّعُ الرجس من قرب الزكي ولا ل ه یداه ف خد ما ششت أو فدر هیهات کل امرئ رهن بما کسبت وتعرض له محن آل البيت فيرسل فيهم تائيته الذائعة النائحة: ومنبزل وحيي مققدر البعبرصات مــدارس آيــات خــلــت مــن تــلاوة وحمزة والسجاد ذي الشفنات(62) ديبار عبلبي والبحسبين وجنعبقبر ولم تبعيف لملأينام والسسندوات(63) ديار عنفاها كل جون مباكر متى عهدها بالصوم والصلوات قفا نسأل الدار التى خف أهلها أحبباي مبا عباشبوا وأهبل ثبقاتني ملامك في أهل النبى فإنهم وأيديهم من فيشهم صفرات أرى فيهم في غيرهم متقسماً وآل زيــاد حــفْــل الــةــصــرات(64) فآل رسول الله نحف جسومهم وآل رسـول الـلّـه فــى الـفـلـوات بنات زياد في القصور مصونة أكفأ عن الأوتار منقبضات إذا وُتسروا مسدُّوا إلسي أهسل وتسرهم وفي رثاء الحسين يقول: رأس ابن بنت محمد وورضيت مرابعا ليلرجال على قناة ترفع لا جــازع مـــن ذا ولا مــتــخــشـــع والمسلمون بمنظر وبمسمع وأنمت عيناً لم تكن بك تهجع أيقظت أجفانا وكنت لها كرى وأصمة نسعسيك كسل أذن تسسمسع كحلت بمنظرك العيون عماية

(61) أربع: قف طوس: مدينة بخراسان. الزكي: الطاهر. الوطر: الحاجة.

- (62) الشفنات: جمع الشفنة وهي من البعير ما لاصق الأرض إذا استناخ ومن الإنسان الركبة ومجتمع الساق والفخذ. وذو الثفنات: لقب زين العابدين علي بن الحسين فلقد كان يصلي كل يوم ألف ركعة فصار في ركبته مثل ثفن البعير.
- (63) الجون: السحاب الأسود الممطر. يقول: إن هذه الديار عفت لكثرة ما تسقيها الأمطار وتجود عليها السماء بخيرها لقدسية أماكنها ولم تعف لكرور الأيام والسنين.
- (64) القصرة: أصل العنق. يؤلم الشاعر أن يكون أهل البيت ضعاف الأجسام لما بهم من عوز وهم أبناء عم العباسيين في حين أن آل زياد غلاظ الرقاب من النعمة التي أولاهم إياها العباسيون مع أنهم أمويون.

في ادب العراق الحديث

ما روضية إلّا تسمينيت أنسهما لك مضجع وليخط قبرك موضع ثم مع أبي تمام نجد أنفسنا أمام شاعر «لا يحرّك لسانه بما تنتجه قرائح الناس»<sup>(65)</sup> وإنما هو شاعر على مذهب ابن رشيق: «يولد المعنى ويخترعه ويصرفه عن وجهه إلى وجه آخر»<sup>(66)</sup> حتى لقد ظنّت فيه رداءة لكثرة ما يخرج به على المألوف.

والحق أن تلك مسؤولية ثقافة عميقة يظهر أثرها في أبي تمام على معنى التذويب لا على معنى الاستظهار، فعلى معنى التذويب وحده يتحول غذاء الفكر إلى طاقة قادرة على أن تبدع.

وليس غريباً أن يتوفر أبو تمام على جملة الثقافات التي تشيع في العصر وتنتشر بين الناس، وفي طليعتها ثقافة الإغريق، وكانت الزي الشائع بعد المأمون، كما كانت الفارسية الزي الشائع بعد هرون.

ومن المؤكد ــ بالإضافة إلى هذا ــ أن أبا تمام كان قد احتك احتكاكاً شديداً بنزعة التحرر التي تناولت الدين في أقدس مظاهره وكان المأمون قد ساعد على أن تشيع في الحياة العقلية غير ناظر إلى ما كانت تجايه به من استنكار في أوساط المحدثين<sup>(67)</sup>.

ولكن الذي يلاحظ أن ثقافة استظهار تطغى على ما ينشئه أبو تمام من أدب العقيدة أحياناً حتى ليظن أنه يقع نشازاً في تناسق الفترة على امتدادها الطويل مع الجانب العاطفي من عقيدة الشيعة.

والحق أن ما في رائيته المشهورة ــ وهي كل مصادر هذا الظن على ما يبدو ــ لا يمثل استثناء كبيراً لما افترضنا من ظاهرة التناسق بقدر ما يمثل حديثاً شديد الكياسة في بعض الجوانب النظرية من العقيدة. وبعيد أن يكون هذا نشازاً في الظاهرة ولعله من لوازم الموسوعات التاريخية، وأبو تمام واحدة منها.

والراتية على نحو ما ترد في الجزء الأول من بدر التمام<sup>(68)</sup> تقع في ثلاثة وسبعين بيتاً، تستغرق أربعة وعشرين منها مقدمة تنزع منزعاً محافظاً وذلك طابع يوشك أن

- (65) عمر فروخ، أبو تمام، ط 1، بيروت 1935، ص 37.
- (66) ابن رشيق، العمدة، تحقيق محيي الدين عبد الحميد، ج 1، ط 3، 1963، ص 116.
  - (67) عمر فروخ، أبو تمام، ص 30.
- (68) الدكتور ملحم إيراهيم أسود، بدر التمام في شرح ديوان أبي تمام، ج 1، مطابع قوزما، بيروت 1928، ص 375–385.

الطابع العام للادب الشيعي القديم وأسباب ذلك

يكون عاماً لنهج القصيدة في ديوان أبي تمام<sup>(69)</sup> ويستغرق أربعة عشر من أبياتها مدح لعلي بن أبي طالب من خلال النضال الحربي الذي يخوض غمراته على أخطر مستويات البطولة!! حتى إذا كان حديث المشكلة التاريخية فنحن بين يدي أبيات أربعة تتناول موضوع الغديرة على نحو ما يقع في عقائد الإمامية إيماناً بصحة الواقعة، وانعقاد الولاء على معنى السياسة يرافقه ما يشبه أن يكون عتاباً عاماً على تناسي ذلك:

ويوم الغدير استوضح الحق أهله بضحياء لا فيها حجاب ولا سر أقام رسول اللَّه يدعوهم بها ليقربهم عرف وينآهم نكر يمد بضبعيه ويعلم أنه ولتي ومولاكم فهل لكم خبر يروح ويغدو بالبيان لمعشر يروح بهم غمر ويغدو بهم غمر وحين يستثنى ما يجيء اعترافاً بتشيع أبي تمام<sup>(70)</sup> فجميع ما يتبقى من أبيات القصيدة يعد من مجابهة العاطفة. وحتى على هذا المعنى يظل أبو تمام شديد الكياسة لأنه يظل في مجابهته بعيداً عن تحديد الهوبات إلا على أسلوب التلميح. وإذا كنا مع البحتري فنحن مع شاعرية ضخمة، تظل بالرغم من كل ما تنطوي عليه

- مرز تحقیقات کی پیزار طوی سروی

- (69) الدكتور نجيب محمد البهبيتي، أبو تمام الطائي: حياته وحياة شعره، مطبعة دار الكتب المصرية، 1945، ص 225.
- (70) عبد العزيز سيد الأهل، عبقرية أبي تمام: «إنَّ أبا تمام كان فطناً إلى الطريق التي كان عليه أن يسلكها لكل واحد من هؤلاء ليتمكن من قلبه ويفوز برفده. وفي أخباره ما يفيد بأنه شعّب مسالكه إلى الذين يمتد إليهم أمله فإن سهل أن يدخل في أبوابهم وإلا توسل إليهم بأسبابهم أو ما يرضيهم، وقد أشاعوا أنه تشيع ليرضي المأمون إذ كان المأمون معروفاً مالتشيع. ويخيل إلينا أن الإشاعة لا تقوم على أساس فأبو تمام يتعرّف إلى التشيع ويعتنقه منذ احتكاكه بديك الجن الحمصي وهو بعد في مطلع حياته الأدبية قبل أن يطمع بجاه أو مال، ص 17. وعمر فروخ، أبو تمام، ص 12. مال، ص 17. وعمر فروخ، أبو تمام، ص 12. هو إن المأمون لم ينصرف في سورية عن أبي تمام إلا لأنه يتشيع وكان جديراً به على نحو ما يصوره المصورون من الانتهازية أن ينصرف هو عن التشيع ليرضي المأمون الذي انصرف مو الآخر عن التشيع، ما دام يتوسل لمأموليه بأسبابهم وبما يرضيه. يبتعد عن بغداد طوال فترة المأمون وذلك دليل رسوخ المذهب في نفسه. عمر فروخ، أبو تعام، ص 13.

من ضعف التسكع وراء الرفاه جديرة بالتقدير. ثم هي شاعرية مثقفة لا على مستوى أداة التعبير فحسب، بل على مستوى ما كان يشيع في الحياة العقلية من ثقافات لم يكن بد لشاعر على غراره من الإلمام بها على الأقل.

ولقد جرى كثير من المؤرخين للبحتري على أنه لم يدرس الفلسفة، ولا مسائل المنطق مستدلين على ذلك بقوله وهو يرد على عبد اللَّه بن عبد اللَّه بن طاهر : كـلـفـشـمـونـا حـدود مـنـطـقـكـم والـشـعـر يـغـنـي عـن صـدقـه كـذبـه لــم يـكــن ذو الـقــروح يــلــهــج بــالــمـنـطــق مــا نــوعــه ومــا سـبـبـه

وليس في ذلك دليل على ما يدعون لأن الشاعر يرى في هذه الأبيات أن للشعر طريقاً وللمنطق آخر، وأنه ليس من الضروري أن يتبع الشعر حدود المنطق لأن امرأ القيس زعيم الشعراء لم يكن يعرف المنطق ولا خضع شعره لقواعد هذا العلم. وذلك القول لا يدل على أن البحتري لم يعرف الفلسفة والمنطق.

وبعيد أن يجهل البحتري هذه المادة التي كان لها رواج كبير في عصره. ويلاحظ أنه قد تأثر تأثراً بيناً بها عندما ألف كتابه الحماسة» واتبع فيه تقسيماً دقيقاً أعمق من تقسيم أبي تمام لحماسته، بل إنه في هذه القصيدة نفسها جارى عبيد اللَّه في بعض مسائل الفلسفة فقسم العقل إلى مطبوع ومكتسب<sup>(71)</sup>.

والحقل من صيخة وتحريقة من شيكلان: مولوده ومكتسبه ثم إنه يلاحظ خلال ما كان يفلت من خواطر البحتري في آل البيت أن الشاعر يتشيّع لهم وكان منطق الظرف السياسي يحتم أن تظل هذه النزعة ضعيفة في العلن، تناسقاً في جانب السلب مع ما كان يخطط لتصفية العلويين في بلاط المتوكل. ومن هنا يهدم قبر الحسين ويمنع الناس من زيارته ثم يكون ظاهر البحتري: على أن ذلك من مستلزمات أمور الدنيا مشفوعة بأهداف الدين<sup>(72)</sup> في حين لم يكن الخليفة في الواقع إلا رجل تهتك وطالب لذة عاش للمتعة وقتل على مائدة الخمرة<sup>(71)</sup>.

لقد ظل البحتري يتعلق بأسباب الدنيا على كل وجه وتلك مسؤولية الحياة الأولى في الفقر المدقع!!

- (71) الدكتور أحمد أحمد بدوي، البحتري، سلسلة نوابغ الفكر العربي، ص 42.
- (72) نديم مرعشلي، البحتري، مطابع دار الشرق الجديد، بيروت 1960، ص 30.
  - (73) م. ن، ص 33.

الطابع العام للادب الشيعي القديم وأسباب ذلك

ولكنه حين يأنس في الظرف سعة للمكاشفة يعود إلى حقيقته المذهبية في حديث يتناسق بالضرورة مع فترة التطور الثقافي التي يعيشها من جهة، وطاقاته على استيعاب هذا التطور وتمثيله من جهة أخرى.

وكان ممكناً أن ينزع البحتري في حديث العقيدة منزعاً آخر لوأن تشيّعه كان من تاريخه الطويل في التلون قياساً على موقفه من ابن الخصيب<sup>(74)</sup>. وفي الظرف السياسي الجديد كان ما يرجح أن يتغير المنزع بل كان فيه ما يوجبه ذلك أن الحركة المنتصرية، من جانب المنتصر على الأقل، قامت من أجل الطالبيين<sup>(75)</sup>.

ولكن البحتري ظل في حديثه ذلك الشاعر الشيعي المثقف الذي يتوقى جدل الرأي ويجنح إلى جدل العاطفة. وهو حتى في هذا الجدل الأخير يبالغ في الكياسة لكأن ألفته الشديدة للعباسيين ظلت تجد لها تأثيراً على أعصابه، ومثل هذا يقع للمتنبي فيما بعد إزاء سيف الدولة:

رمى واتقى رميي ومن دون ما اتقى هوى كاسر قوسي وكفي وأسهمي ولعل ما يقع من هذا الحديث متصلا بموقف المنتصر من العلويين خير مثل لما نذهب إليه: حججنا البنية شكراً إحما حبانا به الله في المنتصر<sup>(76)</sup>

تبطول بالعدل لما قصى أأجمل في العفو لما قدر (<sup>77)</sup> رددت المظالم واسترجعت يداك الحقوق لمن قد قهر وآل أيبي طالب بعدما أذيع بسربهم فابذعر (<sup>78)</sup> ونالت أدانيهم جفوة تكاد السماء لها تنفطر

(74) – هو الوزير ابن الخصيب كان قد شقع للبحتري عند المنتصر ثم نقم المنتصر على الوزير فسار البحتري إلى التحريض عليه والإفتاء بقتله واستصفاء أمواله: والـــرأي كـــل الـــرأي فـــي قـــتـــلــه بـــالــسـيـف واســتــصــفــاء أمــوالــه

- (75) محمد جواد مغنية، الشيعة والحاكمون، ط 2، ص 171؛ والعقاد، ابن الرومي: حياته من شعره، الطبعة الثالثة، 1950، ص 213.
  - (76) البنية: الكعبة. حباه به: أعطاه إياه.
    - (77) تطوَّل: أنعم.
    - (78) السرب: الجماعة. ابذعرٌ: تفرّق.

وصلت شوابك أرحامهم وقد أوشك الحبل أن ينبتر<sup>(79)</sup> فقربت من حظهم ما نأى وصفيت من شربهم ما كدر وأين بكم عنهم والسلقاء لاعن تناء ولاعن عفر<sup>(80)</sup> قسرابتكم بل أشقاؤكم وإخوتكم دون هذا البشر يشاد بتقديمهم في الكتاب وتتلى فضائلكم في السور وإن عسلياً لأولسى بكم وأزكى يدأ عندكم من عمر وكل له فضله والحجول يوم التفاضل دون الغرر<sup>(81)</sup>

ويجيء أدب العقيدة في شعر ابن الرومي على مستوى المرحلة التي تنتهي إليها ثقافة العصر من جهة وعلى مستوى ما يتميّز هو به من طاقة ضخمة على الإفادة من هذه الثقافة من جهة أخرى. ويخيل إلينا أن تطور الثقافة في الثلث الأخير من القرن الثالث كان قد انتهى ضمناً إن لم يكن صراحة إلى اعتراف بنظرية الخطأ والصواب في وجهة النظر الواحدة في الطرف الشيعي الأدبي على الأقل!!

وعلى هذا الوجه من الرأي، لا يعود في الحياة الدينية ما يحال فيها إما على خطأ وإما على صواب، ولا يعود الجدل في ظاهرة التاريخ على نحو ما كان يقع من قبل في جدل السقيفة إلا دوراناً في خلقة مفوغة، لما يغمض من طبيعة هذه الظاهرة ويتعقّد من أسبابها! وتقوم القناعة على أن ألفة الناس لعقيدة دينية تتحول في نفوسهم إلى ما يشبه العاطفة، وبعيد بعد ذلك أن ينصرف الناس عنها أو يستريحوا إلى نقدها لأنها لا تعود تخضع لمنطق العقل!

وأخبراً يكون التحول إلى الجانب العاطفي من النظرية هو النتيجة المنطقية لوعي المعطى الثقافي على أكمل وجه. ويبدو أن المعري على عظمته لم يتنبّه لهذه الحقيقة فتشكك في تشيّع ابن الرومي وذهب إلى أنه من "تشيّع الشعراء" وأن "جيميته" في

- (79) الشوابك: المشتبكة.
- (80) التنائي: التباعد. عفره: ضرب به الأرض يريد قهره ومعنى البيت: كيف تبعدون عنهم ولا تلقونهم لقاء الوادين لا لقاء النافرين عنهم الراغبين في إذلالهم؟
- (81) الحجول: بياض في القوائم. تفاضل الرجلان: ادعى كل منهما الفضل على الآخر. والغرر: جمع الغرة وهي بياض في جبهة الفرس.
  - (82) الدكتور أحمد أحمد بدوي، البحتري، ص 74–75.

اللحابع العام للادب الشيعي القديم وأسباب ذلك

يحيى بن عمر<sup>(83)</sup> ليست دليلاً للبغداديين على ذلك<sup>(84)</sup> لكأن أبا العلاء يفهم التشيع جدالاً في الجانب الفكري من عقيدته فإذا لم يقع على هذا النحو كان تشيّع شعراء!! والغريب أن المعري في تأريخ الشعر العربي أقرب الشعراء في نهجه الفكري إلى نظرية الخطأ والصواب في الرأي الواحد، ومن هنا كان يتشكك في جملة الحقائق الدينية، وبعيد أن يربط هذا النهج بانتفاع سطحي بثقافات العصر!!

ويلاحظ كذلك أن العقاد يوشك أن يتأثر بخاطرة المعري في «تشيّع الشعراء»<sup>(85)</sup> ومن هنا فهو لا يمنع أن يكون ابن الرومي شيعياً على نحو ما يتشيّع الزيدية كان من لوازم التشيع أن يقترن دائماً بجدال على مستوى السقيفة، وننسى على ما يبدو أن العصر لم يعد ينطوي على تحدَّ كبير على هذا المستوى نفسه، وأن الذي يميّز تطوره الفكري هو أنه ينفتح على كل رأي، ويكون بعد ذلك منطقياً أن يتشيّع ابن الرومي على نحو ما يتشيّع الشعراء أو على نحو ما يتشيّع الزيدية لأن ذلك هو الذي يمود مقبولاً في منطق الفترة التي يحياها!

وعلى هذا المعنى يجيء رثاؤه ليحين بن عمر حباً خالصاً لآل البيت ومعارضة سيامية تعنف بالسلطة العباسية وتنذرها بالزوال: أكل أوان لللنبي محمل قلتيل زكي بالدماء مضرّج تبيعون فيه الدين شرأتمة فلك مصابيح السماء فتسرح<sup>(68)</sup> أبعد المكنى بالحسين شهيدكم تضيء مصابيح السماء فتسرج؟ وكنا نرجيه لكشف عماية بأمثاله أمثالها تتبلّج ألا أيها المستبشرون بيومه أطلّت عليكم غمّة لا تفرّج أكلكم أمسى اطمأن مهاده بأن رسول اللَّه في القبر مزعج

- (83) هو يحيى بن عمر بن حسين بن زيد بن علي الثائر في وجه الخلافة وفي وجه أيناء طاهر ولاة خراسان.
- (84) محمد عبد الغني حسن، ابن الرومي، سلسلة نوابع الفكر العربي، 1955، ص 30؛ والعقاد، ابن الرومي: حياته من شعره، ص 210.
  - (85) م. ن، ص 210-212.
    - (86) يمرج: يضطرب.
- (87) أوكى القربة: شدّها بالوكاء وهو رباط القربة ونحوها. وأشرجها: ضمّها. والمقصود: أخفوا ما في صدوركم من بغض العلويين.

فأحر بهم أن يغرقوا حيث لججوا وخلوا ولاة السوء منكم وغيهم إلى أهله يوماً فتشجوا كما شجوا نظار لكم أن يرجع الحق راجع سيسمو لكم والصبح في الليل مولج لعل لهم في منطوى الغيب ثائراً له زجل ينفي الوحوش وهزمج(88) بمجر تضيق الأرض من زفراته وفي النونية يتمنَّى هلاك أعدائهم ويلوم نفسه على التقصير في بذل دمه لنصرتهم: فلهم فيه كمين قد كمن إن يسوال الملهمسر أعسداء لمكسم وغــدوا بــيــن اعــتــراض وأرن<sup>(89)</sup> خبلعوا فيه عنذار السعبتيدي مشل ما أهلك أذواء اليمن فاصبروا يهلكهم الله لكم قرب النصر يقبناً غيرظن قرب المنصر فلا تستبطئوا ومن التقصير صوني مهجتي فعل من أضحى إلى الدنيا ركن لا ولا عبرضني فبينكبم ينمشهن لا دمني يستقنك فني لتصار تكلم حقن الله دمي فيمن حقن غسيسر أنسى يساذل نسفسسسى وإن ذاك أو درع يــقــيـكــم أو مــجــن لــيــت أنــى غــرض مــن دونــكــم أتسلسقسي بسجسيسينسي مسن رمسي وبسمسحسري وبسصدري مسن طسعسن إن مسبستماع السرضي من ربلة مخيطم بالنفس لا يخشى الغبن وحتى مع الشريف الرضي، وهو مُعَنَّ يُعْبِشُون عشكيلة الحق المغتصب يظل الأدب الشيعي يحتك بالجانب العاطفي من عقيدة الشيعة ويهمل جانب الفكرة لكأن ما نفترضه من حتمية التناسق بين عمق التطور في الحياة العقلية واحتكاك الأدب الشيعي بمظاهر العاطفة وحدها من حياة العقيدة يقع على معنى التتيجة والسبب لا على معنى المصادفة إ

وعلى الرغم من أن ثقافات الشريف كانت تتجه وجهة التعرف إلى فن القول فقد كان بين أساتذته وقد بلغوا خمسة عشر من تميز باتجاه فلسفي هو عيسى بن علي بن عيسى<sup>(90)</sup>. والذي يلفت النظر أنه يجمع في دراسته الفقهية بين أثمة المذاهب جميعاً، لكأن ذلك يقع تأكيداً لما كان يفرضه التطور العميق في الحياة العقلية وخاصة في

- (88) هزمج: اختلاط الصوت.
  - (89) الأرن: النشاط.
- (90) الدكتور إحسان عباس، الشريف الرضي، لبنان 1959، ص 38–39.

النصف الثاني من القرن الرابع من التعرف إلى كل وجهات النظر لأنها جميعها تجد دعماً من منطق العصر.

وحين يتردّد القول في مذهب الرضي بين أن يكون إمامياً أو زيدياً فذلك يعني جهلاً بحقيقة ما كان يقع في أدب الشيعة من إهمال لجانب الفكر في العقيدة تناسقاً مع عمق التطور الذي انتهى إليه العصر من جهة، وكفاءة الطاقات الأدبية الشيعية على الانتفاع الواعي بهذا التطور من جهة أخرى.

وعلى مستوى النظر السطحي يظل الرضي مرجواً لأن يغرق في جدل العقيدة ولكن الذي حدث أن الرضي غرق في جدل العاطفة إذا صحّ التعبير. ولقد كان له في ظل البويهيين متسع لحديث يقع على صعيد المشكلة الرئيسة، ولكنه، فيما نرى، لم يستطع أن يخرج على المزاج العام الذي كان يفرض نفسه على معظم المثقفين من أدباء الشيعة في القرنين: الثالث والرابع.

وفي الجانب العاطفي يظل الرثاء هو الموضوع الذي يستأثر باهتمام الشريف، وتظل عاشوراء هي التي تستغرق الجزء الأكبر من هذا الموضوع:

ما لقي عندك أهل المصطفى كربيلا لا زليت كربياً وبيلا کے علی تربك لیا صُرعًا لجللن دم سسال ومسن دمسع جسری خِـدَّهماً صند قتيل بالظما كم حصان الذيل يُروي كمشها أحن طبلى ننجر رمينل ببالندما تمسح الترب على أعجالها وضميميسوف لمسفسلاة قسمغسرو نزلوا فيها على غير قرى لم يذوقوا الماء حتى اجتمعوا بحُدا السيف على ورد الردى تكسف الشمس شموسأ منهم لا تسدانسيسها ضبياء وعسلا أرجل السبق وأيمان الندى وتبنيوش البوحيش من أجسبادهم ووجـوهـاً كـالـمـصـابـيـح فـمـن قسمسر غساب ومسن نسجسم هسوى غيسرتمهن المليمالمي وغمدا جائر الحكم عليهن البلى یا رسول اللّٰہ لو عاینتھم وهمم مسا بسيسن قستسل وسسبسا من رميض يسمنه النظل ومن ماطش يسقى أتابيب الغنا ومسسوق عسائسر يسسعنى بسه خلف محمول على غير وطأ نقب المنسم مجزول المطا<sup>(91)</sup> متعب يشكو أذى السير على

(91) مجزول المطا: معقور الظهر.

لبرأت عبيبنياك منتهم منتظرأ للحشا شجوأ وللعين قذى أمية البطبغييان والببغي جبزا لــــس هــذا لــرسـول الــلّـه يــا فسأذاقسوا أهسلسه مسز السجسنسي غارس لم يأل في الغرس لهم ثم ساقدوا أهله سوق الإما جزروا جزر الأضاحي تسله سنن الأوجه أو بيض الطلى (<sup>92)</sup> مــعــجــلات لا يــواريــن ضــحــي ببهر البسعي وعشرات الخطي هـاتـفسات بـرسـول الـلّـه فـي بـذلـة الـعـيـن، ولا ظـل خـبـا<sup>(93)</sup> يــوم لا كــســر حــجــاب مــانــع وأديل الغي منهم فاشتفى (<sup>94)</sup> أدرك السكسفسر بسهسم ثساراتسه

ويلاحظ أن خواطره في عاشوراء تجنح في جملتها إلى تصوير الأحداث التي رافقت واقعة الطف أكثر مما تجنح إلى المجابهة... وهذه ظاهرة تشيع في رثاء الشريف كلما اتصل حديثه بمحنة العلويين في كربلاء.

وحين ننتهي إلى مهيار نصل إلى استثناء كبير لما كنا قد ذهبنا إليه من أنه: على امتداد الفترة العباسية ظل واقع الأدب الشيعي يصحح ظاهرة الابتعاد عن الجانب النظري من العقيدة الشيعية كلما انفتحت الفترة التاريخية على تطورات عميقة في الحياة الثقافية، شريطة أن تظل خالية من تحدًّ كبير على مستوى الخلاف العميق الذي انطلق من السقيفة، وشريطة أن تكون هناك طاقات قادرة على تعميق الانتفاع بهذه التطورات.

فقد كان مهيار يسرف في جدل السقيفة، ويوسّعه إلى أكثر من دليل يراه! حملوها يموم المسقيفة أوزاراً تسخف السجب ال وهمي شقال ثم جاءوا من بعدها يستقيبلون وهيهات عشرة لا تقال وينطلق أحياناً من مسلمات شيعية إلى التنديد بالإجماع المدّعى على البيعة الأولى، ثم إلى ما يشبه أن يكون نقداً لحجة الاستخلاف بالقرابة البعيدة: بأي حق بنوه يستبعونكم وفخركم أنكم صحب له تبع

بسي على بسطرة يما بروسم والناس ما اتفقوا طوعاً ولا اجتمعوا

- (92) سنة الوجه: استدارته.
- (93) البذلة : الثوب الخلق.
- (94) نور الدين يوسف نور الدين، الشعراء الثلاثة، منشورات حمد، بيروت (بدون تأريخ)، ص 325–328.

أمر عليّ بعيد عن مشورته مستكره فيه والعباس يمتنع وتدعيه قريش بالقرابة والأنصرار لا رفع فيه ولا وضع فأي خلف كخلف كان بينكم لولا تلفق أخبار وتصطنع<sup>(90</sup> وهكذا يكون مهيار نشازاً في التناسق المفترض بين فترته وموضوعه الشعري وهو تناسق كنا نلحظه بوضوح على امتداد الفترة حتى ننتهي إليه في أواخر القرن الرابع ومطلع القرن الخامس. أما لماذا يكون مهيار نشازاً في فترته فنحن نستبعد أن يربط ذلك بواقع الثقافة التي يظن أنه لم يوسعها إلى أكثر من مجالس الأدباء والشعراء!! والحق أنه لا دليل على أن الشاعر الكبير لم يتوفّر على ثقافات دخيلة، بل لعل فيما أنتجه من شعر إشارة إلى أنه يفيد من روح التطور العميق الذي يتميّز به عصره في الحياة العقلية. ثم كان ينبغي وراء ذلك أن يظهر تأثير للشريف في مهيار على صعيد هذه العقيدة وأسلوب الدفاع عنها وبخاصة حين يكون الشريف هو المسؤول عن ترسيخ هذه العقيدة في نفسه؟<sup>(60)</sup>.

وقد لوحظ أن الرضي على هذا الصعيد كان شديد الكياسة، ولعله لو كان غير ذلك لكان له عذر الذين عاشوا الحق المغتصب من الأئمة أو ممن يتصل بهم اتصال نسب ورأي.

وإذا جاز أن يكون في الظرف السياسي ما يساعد على أن يقع مثل هذا النشاز ـ وليس بخاف أننا مع مهيار نعيش في ظل البويهيين ـ فقد كان الوعي الثقافي العميق يستبعده أبداً. والظرف وحده يعجز عن أن يخلق هذا النشاز. ومع الشريف الرضي يلاحظ أننا مع دليل واضح على هذا الوجه من الرأي. فقد كان أجدر أن يثير هو حديثاً على مستوى السقيفة.

وتبقى فارسية مهيار، وحين ننطلق منها إلى تلمس دليل على نشازه في فترته نلاحظ أن مهيار بالرغم من أنه اعتنق الإسلام في مظاهرة شعرية رفع فيها شعار التنديد بالمجوسية:

تــبــدّلــت مــن نــاركــم، رَبَّـهـا وَخُبْتَ مـواقـدِهَـا الْخُـلَّدِ، طِـيبا حـبـــت عـنـانـي مـــتـبـصـراً بـآيـة يــــتـبـقــون الــننـوبــا

- (95) عبد الله نعمة، الأدب في ظل التشيع، ص 207.
- (96) السباعي بيومي، تاريخ الأدب العوبي، ج 3، ط 1، القاهرة 1953، ص 414.

في أدب العراق الحديث

نصحتكم لو وجدت المصيخ وناديتكم لو دموت المجيبا أفسيسقسوا فسقسد وعسد السأسه فسي ضلالية مشلكهم أن يستبوب وإلا هسلمسوا أبساهسيسكسم فمن قام والفخر قام المصيبا أمشل مسحسد السمصيطف إذا المحكم وليتموه لبيبا بحذل مكان يكون القسيم وَنَصْلٍ مكانٍ يكونُ الخطيبا أبان به اللَّه نهج السبيل لسيسب محسشة وأرانسا السغسيسويسا لــُـن كـنـت مـنـكسم فـإنَّ الـهـجـيَّنَ يُحرج فـي «الـفـلـتـات» النَّـجـيـبـا كان يسفِّه الدين وحده، أما العنصرية فيبدو أنها ظلت في دمه بدليل أنه ظل يتعصب لها كلما سنحت مناسبة لذلك: أُمُّ سَعْدٍ فَمَضَتْ تَسْأَلُ بِي أَعْجِبَتْ بِي (بير مادي) قومِها سرها ما علمت من خلقي فأرادت عبلمها ما حسبى أنا من يرضيك عند النسب لاتىخالى نسبأ يخفضنى قومى استولوا على الدهر فتي ومسشبوا فبوق رؤوس السحيقيب ويسبوا أبسياتسم في السسهب ممموا بالشمس هاماتهم ليكن فسي السنساس أب مستسل أبسي وأبسي كسسرى عسلسى إيسوانسله قد قبست المجد من خير آب وقييسية الدين من خير نبى وضبمنت السجند من أطبراً فَيَّه سيؤدد المقسرس وديسن المعسرب ولعله يوسع هذه العنصرية إلى ضرب من الشعوبية: كم لأخيك في الهوى من لائم أتعلمين يا ابنة الأعاجم وهو مع المجد على سبيله ماض مضاء المشرفي الصارم مستسشلاً منا سنسه آبساؤه إن السبول شبه الضراغه من أيكة قد غرستها فارس ما لان غمزاً فرعها لعاجم أرغم للمظلوم أنف الظالم من فرس الباطل بالحق ومن إلا بــنــو ســاســان أو جــدودهــم طسربى خسوا فسيسهسم وبسالسقسوادم لا غـرو والـدنـيـا بسهسم طـابـت إذا لم تحل فيها بعدهم لطاعم إلا وكسنست غسصة السمسخساصسم ما اختصمتني فيهم قبيلة أن يجحد الناس علاهم فبما أنسكسر روض نسعسم السغسمسائسم هبوا فللأضغاث عين الحالم يا ناحلى مجدهم أنفسهم شــــان رأس يــفــخــر الــــاج بــه وأرؤس تسفسخسر بسالسعسمسائسم

لقد كان مهيار واحداً من هؤلاء الذين ظلوا يعيشون مفارقة كبيرة: هي مفارقة الجمع بين الإسلام والشعوبية. وكان التشيع أقرب الصور الإسلامية إلى منطق هذا الجمع لأنه معارضة ذات خطر يتصادف أن يكون معظم خصومها ممن استشعرت العنصرية الفارسية على أيديهم الامتهان. وعلى هذا المعنى لا يكون آل البيت – وهم الذين يفخر بهم مهيار على قومه ــ رمزاً عربياً بقدر ما يكونون في حسه الشعوبي رمزاً لمعارضة سياسية:

كناية لم تك فيها منتحل سمعاً أمير المؤمنيين إنها ودام جستسك ودهسا عسلسي دخسل ما لقريش ماذقتك عهدها بسعد أخبيك بالشراث والتدحل وطالبتك عن قديم غلّها فساسستموزروا السرأي وأنست مستسعيزل وكيف ضموا أمرهم واجتمعوا حستى رملونني عنن يند إلا الأقبل عاديت فيك الناس لم أحفل بهم فسلمقناه فبوقسي فسي هبواك لسم أبسل ولىو يىشىق البحر ثم يلتىقىي بمجد سلمان إليكم تتصل مــلاقــة لــى لــكــم ســابــقــة فيضيلة الإسلام أسلاف الملل فـضـلـت آبـائـى الـمـلـوك بـكـم لــذا كـــم أرســلــهــا نــوافـــلاً الأم من لا يتقيهن الهبل وهكذا يعود طبيعياً لا نشازاً أن يتصل مهيار بالجانب الفكري من عقيدة الشيعة لأن

موضوعاته هي التي تستطيع أن تمتص كل أنفعالات الحقد العنصري على أول احتكاك عربي إسلامي بالأمة الفارسية.

وقد كان يؤيد هذا في الطرف الآخر من الدولة ما يقع في أدب الصاحب بن عباد من تناسق بين موضوع العقيدة والانتفاع العميق بثقافات العصر. لأن الصاحب بعيد عن العنصرية على الرغم من عجميته ومن ثم فهو بعيد عن الشعوبية، بل هو يكرهها أشد الكراهية (<sup>97)</sup>.

يقول بديع الزمان الهمذاني(<sup>98)</sup>: كنت عند الصاحب بن عباد فأتاه رجل بقصيدة يفضل فيها العجم على العرب ويقول:

يروى عنه في ذلك قوله مخاطباً رجلاً يتعصب للعجم ويعيب العرب بأكل الحيات: (97) لأكبلها الحيات فى الطعم يا حالب الأعراب من جنهله تستسساب قسى الأخست وفسي الأمّ فالعجم طول الليل حياتهم انظر: آل ياسين، الصاحب بن عباد، بغداد 1957، ص 65-66.

م. ن، ص 65-66. (98)

فسلسست بستسارك إيسوان كسسسرى لتوضع أو لحومل فالدخول وضب بالمفلا ساع وذئب بمها يمعوي وليت وسط غيل إذا ذبــحــوا فـــذلــك يــوم عــيــد وإن نسحبروا فنفسي عسرس جسلسيسل يسلون السيوف برأس ضب همراشما بمالمخمداة وبمالأصميه بأيسة رتسبية قسدمستسمسوهما على ذي الأصل والشرف الجليل ألا لبو لبم ينكبن لبلبقبرس إلا نجار الصاحب العدل النبيل لسكسان لسهسم بسذلسك خسيسر عسز وجيلهم بذلك خير جيل فلما بلغ إلى هنا قال له الصاحب: قدك، ثم اشرأب ينظر إلى الزوايا وأطراف القوم فلم يرني وكنت في زاوية من زوايا البيت فقال: أين أبو الفضل؟ فوثبت وبست الأرض بين يديه فمّال: أجب عن ثلاثتك. قلت وما هي؟ قال: أدبك ونسبك ومذهبك. فقلت: ولا مهلة للقول إلا بما تسمع: بما أودعت نفسك من فضول أراك عسلسي شسف المخسطس مسهول متى احتاج النهار إلى دليل طلبت عبلى مكارمنا دليلأ ألسنا الضاربين جزى عليكم فأي الخبزي أقعد بالذليبل متى فبرع المتابير فبارسي متلما عبرف الأغبر من البحبجول متى علقت \_ وأنت بهم زعينج \_ / أكجيف اليهقسرس أعسراف السخسيسول على قحطان والبيت الأصيل فخرت بملء ماضغتيك فخرأ فما ثور ككسرى في الرعيل وحسقسك إن تسبياريسنا بسكسسري وذلسك فسخبر رببات البحبجبول فسخبرت بسننجبو متلبينوس وأكسل تفاخرهن فى خد أسيل وفسرع فسي مسفسارقسهسا رسسيسل فأسجد من أبيك إذا أثرنا عبراة كبالبليبوث وكبالبنبصول قال: فلما أجبت بهذه الأبيات نظر الصاحب بن عباد إلى الرجل فقال: كيف ترى؟ قال: لو سمعت به ما صدقت. قال: فإذن جائزتك إن وجدتك بعدها في مملكتي أمرت بضرب عنقك. ثم قال: لا ترون رجلاً يفضّل العجم على العرب إلا وفيه عرق من المجوسية يرجع إليها<sup>(99)</sup>.

(99) – محمد حسن آل ياسين، الصاحب بن عباد، ص 65-66 نقلاً عن معاهد التنصيص لعبد الرحيم العباسي، ج 2، بولاق/مصر 1274هـ، ص 155. الطابع العام للأدب الشيعي القديم وأسباب ذلك

وينبغي أن نتذكر هنا أن الشعوبية لم تكن نزعة فارسية عامة بقدر ما كانت نزعة الفئات القومية المتطرفة التي كان يوذيها ـ فيما كان يوذيها ـ أن تعيش الطابع العربي الذي يقتضيه الإسلام بالضرورة في كل أفق يمتد برسالة الإسلام إليه، فتتنفس بالنبذ والاحتقار . ومن هنا كان المؤمنون حقاً من مسلمة الفرس يحاربون هذه النزعة في نفوسهم أولاً وفي غيرهم كلما استطاعوا سبيلاً إلى ذلك . وتأييداً لهذه الحقيقة يجيء في ديباجة «المفصل» للزمخشري:

(الله أحمد على أن جعلني من علماء العربية وجبلني على الغضب للعرب والعصبية وأبى لي أن أنفرد عن صميمهم وأمتاز وأنضوي إلى لفيف الشعوبية وأنحاز، وعصمني من مذهبهم الذي لـم يجد عـليـهـم إلّا الـرشـق بـألـسنـة الـلاعـنيـن والـشـق بـأسـنـة الطاعنين)<sup>(100)</sup>.

ويبقى أن الصاحب كان يتميّز بموسوعية تستوعب جملة ما كان يشيع في عصره من ثقافات. ومن هنا يجيء اتصاله بالجانب العاطفي من العقيدة منطقياً حتى يظن أحياناً أنه يجنح إلى الاعتزال أو يعتنقه. والواقع أن الصاحب على الرغم من اتصاله بهذا الجانب – وذلك طبيعي فيمن يكون على غراره – قد اتصل بالجانب الفكري من العقيدة واحتكّ بموضوع الغدير بخاصة، ولكنه ظل يحتفظ في حديثه بما يشبه أن يكون كياسة: – لم يعلموا أن الوصبي هو الذي

- ويا غدير انبسط لتسمعهم من كنت مولاه فهو مولاه - ويا غدير انبسط لتسمعهم من كنت مولاه فهو مولاه وفي ظل الحمدانيين تطرد الظاهرة بغير استثناء ويوشك أبو فراس – وهو أكبر أمثلتها فيما نظن – أن ينصرف إلى جدل العاطفة إلا إذا اقتضت مناسبة كرئاء الحسين مثلاً أن يستطرد إلى جوانب مضيئة من تاريخ علي في الجهاد ثم إلى ما كان من نص على حقه يوم الغدير يعاتب أبو فراس على تناسبه عتاباً، ولا يكون منه في الجانب الفكري من العقيدة أكثر من هذا:

(100) الدكتور مصطفى جواد وجماعة، الأساس في تاريخ الأدب العوبي، هامش رقم 1، ج 2، ص 136؛ وابن يعيش، شرح المفصل، ج 1، إدارة الطباعة المنيرية بالقاهرة، شرح خطبة الكتاب.

(101) محمد حسن آل ياسين، الصاحب بن عباد: حياته وأدبه، مذهب الصاحب، ص 69-86.

يـوم بـحسيــن الـلّـه كــان وإنــمــا يملي لظلم الظالمين الله وبسكست دمساً مسمسا رأتسه سسمساه يوم عليه تغيرت شمس الضحي أو ذي بكاء لم تفض عيناه لا عذر فيه لمهجة لم تنفطر تسبساً لسقسوم تسابسعسوا أهسواءهسم فيسما يسسوؤهم غدأ عقباه أتبراهم لبم يستمعوا ما خبضه منه السببي من المقال إباه إذ قبال يبوم غنايبر خُبِّمٌ معلنياً من كنشبت مبولاه فسذا مبولاه من كان أول من جنى القرآن من لسفيظ السنسبسي ونسطقه إلاه من عاضد المختار من دون الوري من آزر المسخستار من آخاه لسما أظلل فسراشه أعداه من بات فلوق فلراشله مستسلكراً أظسننتم أن تقتلوا أولاده وينظلكم يبوم المعاد لبواه لا أهــتــدي يــوم الــهــدى بــسـواه یا رب إنبی مسهستند بسهنداهسم أبدأ وأشنا كل من يشناه (102) أهموى السذي يسهموى السنسبسي وآلسه ويلاحظ أن أبا فراس يحاول في جدل العاطفة أن يضع العباسيين والعلويين في مفارقة كبيرة ليسلم له بعد ذلك دليل منطقي قوي في وجاهة ما يعتنقه من مذهب التشيع : أبلغ لديك بني العباس مالكية لا تدّعوا ملكها ملاكها العجم وعميركم آمر فيهن محتكم أي المفاخر أمست في منابركَمً وفي الخلاف عليكم يخفق العلم وهل يزيدكم من مفخر علم عن فتية بيعهم يوم الهياج دم» ايا باعة الخمر كفوا عن مفاخركم خلوا الفخار لعمّالين أن سئلوا يوم السؤال وعلّامين إن علموا لا يغضبون لغير الله إن غضبوا ولا يضيعون حكم الله إن حكموا تبلو التلاوة من أبياتهم أباا ومن بيوتكم الأوتار والنغم منكم علية أم منهم وكان لكم شيخ المغنين إبراهيم أم لبهم علِيُّهم ذو المعالي أم عليُّكُم<sup>(103)</sup> أم من تـشـاد لـه الألـحـان سـائـرة

- (102) الدكتور مصطفى الشكعة، فنون الشعر في مجتمع الحمدانيين، القاهرة 1958، ص 293-294.
- (103) إبراهيم هو إبراهيم بن المهدي أخو الرشيد كان مغتياً. عليّهم: علي الرضا. عليكم: الخليفة المكتفي بالله. م. ن، ص 299.

وحين كان يظن أن تشيّع الحمدانيين من تشيّع العاطفة لا من تشيّع العقيدة<sup>(104)</sup> كانت حتمية التناسق بين عمق الثقافة والاتجاه العاطفي في أدب الشيعة هي التي تخفى على ما يبدو.

والواقع أن ما كان يتوافر في بلاط الحمدانيين من ثقافات \_ ولم يكن بلاط العباسيين خيراً منه حتى في أزهى عصوره \_ كان جديراً بأن يوفّر لأدب الشيعة بخاصة انفتاحاً على كل رأي ومن ثم نزوعاً إلى الجانب العاطفي من العقيدة. ويخيّل إلينا أن أبا فراس ليس وحده مثلاً لهذا الانفتاح وإنما يوشك أن يكون عاماً في جملة الأدب الشيعي لهذه الفترة وفي ظل هذا الحكم. ويلاحظ هذا بوضوح في "حسينيات" كشاجم، والخالدي، والسري الرفاء، والصنوبري كما يلاحظ في "مدائحهم" لأهل البيت وأهاجيهم لخصومهم<sup>(105)</sup>.

وعلى الرغم من أننا لا نميل إلى أن المتنبي ممن يعتنقون التشيع أو يؤثرونه على غيره من المذاهب، فإن ما يروى له<sup>(106)</sup> في هذا الصدد إذا جاز أن يدل على تشيّعه، لا يخرج على صورة الأدب الشيعي العامة خلال هذه الفترة من تاريخ الحمدانيين وهي فترة تعميق في الفكر والحضارة على حين كانت له في ظل هؤلاء فرصة تنديد: وتـركـت مـدحـي لـلـوصـي تـعـمـداً إذ كـان نـوراً مـسـتـطـيـلاً شـامـلا وإذا اسـتـطـال الـشـيء قـام بـنغيسه، وصفات ضوء الشمس تذهب باطلا<sup>(107)</sup>

ومثل ما يروى للمتنبي يروى كذلك للمعري وسرعان ما يسلكه الشيعة في مذهبهم! ونحن نشك في نسبتها إليه لأن فيها ملامح أسطورة وليس من طبع المعري أن يؤمن بالأساطير وإذا جاز أن يكون للأبيات واقع لا يمكن التشكك فيه فنحن نرجح أنها ترد للسخرية، وتلك خصيصة تلمح في كثير من آراء المعري، ولعلها تلمح في جملة الوقائع التي تنطوي عليها رسالة الغفران:

وعـلـى الأفـق مـن دمـاء الـشـهـيــديــن عـلـي ونــجـلـه شــاهــدان فــهــمـا فــي أواخــر الـلـيــل فــجــران وفــي أولـيــاتــه شــفــقــان ثـبِّـتـا فـي قـمـيـصـه لـيـجـيء الـحـشـر مـسـتـعـديـاً إلـى الـرحـمـن

(104) م. ټ، ص 80.

- (105) فنون الشعر في مجتمع الحمدانيين، ص 288–296.
- (106) البازجي، مقدمة العرف الطيب في شرح ديوان أبي الطيب، ج 1، 1964، ص 22.
- (107) تعوّد الشيعة أن يتبنُّوا كل شاعر يلمح ولو من بعيد لرأي الشيعة أو لتاريخهم الدامي.

فمي انب العراق الحديث

يما ابمن مستعرض الصفوف بيدر ومبيد الصفوف في غطفان أحد الخمسة اللين هم الأغراض في كمل منطق والمعاني والشخوص التي خلقن ضياء قبل خلق المريخ والميزان قببل أن تسخلق السماوات أو تسؤمر أفلاكهن بالدوران ويحسب الثيعة أن المعري يؤمن حقاً بأن (أهل البيت أمثلة قدسية تسمو على كل من على الأرض!! ويتسع إيمانه بهم فينتزع منهم أشخاصاً تحيط بهم هالات نور قد مبقوا الكائنات كلها في حقل الوجود قبل أن تخلق السماء وأفلاكها وكواكبها وقبل أن تنتظم بمداراتها وقبل أن تخضع لنظامها)<sup>(108)</sup> على حين لا يأتم المعري بغير العقل:

- كـذب الـظـن لا إمـام سـوى الـعـقـل مـشـيـراً فـي صـبـحـه والـمـسـاء - أيـهـا الـغـران خـصصت بـعـقـل فـاسـالـنـه فـكـل عـقـل نـبـي<sup>(109)</sup>

وواضح أن هذا الذي ينسب للمعري يذكر بغلو ابن أبي الحديد<sup>(110)</sup> والحسن بن هاني<sup>(111)</sup> الذي يقع فيما بعد متجاوزاً حدود المعقول مما يشبه أن يكون كفراً لولا ضرورة تأويله وذلك في آثار الذين عرفوا بالاعتدال من خلال ما ناقشوه من عقائد الغلاة على الأقل!!

وعلى كل فنحن هنا أيضاً بصدة المجانسة العاطفي من الرأي الشيعي لأننا بين يدي مدح يطغى فيه منطق العاطفة على منطق العقل، وذلك يظل بعيداً عن جدل العقيدة. ومع ذلك فنحن نؤثر ألّا نعد هذا من أدب الشيعة حتى الذي يمكن فيه التأويل،

- (108) الأدب في ظل التشيع، ص 116–117.
- (109) عمر فروخ، المعري، سلسلة أعلام الفكر العربي، ط 1، 1960، ص 3.
- (110) هو عبد الحميد بن هبة الله المدائني الفقيه الشاعر الملقب عز الدين ولد في المدائن وتوفي في بغداد 655هـ. من عينيته التي يمدح بها الإمام علياً : مــا الــعــالــم الــعــلــوي إلا تسربـة فيـهـا لـجــثـتـك الـشـريــة مـضـجع والــلَّــه لــولا حــيــدر مــا كــانــت الــدنــيــا ولا جــمــع الــبــريــة مـجــمــع
- (111) . هو أبو القاسم محمد بن هاني الأزدي أشهر شعراء الأندلس 326–362هـ انتقل إلى المغرب لرميه بالزندقة واتصل بالمعز لدين اللَّه ونعم في جواره بعيش رغد وهناءة، ومن مدائحه فيه:

فاحكم فأنت الواحد القهار ما ششت لا ما شاءت الأقـدار

الطابع للعام للأدب الشيعي القديم وأسباب نلك

وإنما هو من أدب الغلو. وينبغي أن يظل ماثلاً في الأذهان أن هناك فرقاً بين ما يبقى في حدود المبادئ الإسلامية العامة وما يتجاوزها من العقائد!

وحتى في ظل السلاجقة لم تعدم ظاهرة التناسق تطبيقاً لها في الأدب الشيعي وبالرغم من التحدي الكبير الذي يجابه الشيعة به في هذا العصر على مستوى السياسة<sup>(112)</sup> يلاحظ أن الظاهرة تبقى بغير استثناءات كبيرة كلما توافر انتفاع عميق بتطورات الثقافة. فالطغرائي مثلاً وكان واسع المعرفة مبرزاً في مختلف فنونها<sup>(113)</sup> لا يتجاوز موضوع العقيدة في شعره خواطر المدح أو الرثاء أو ما يشبه أن يكون نقداً سيامياً.

وإذا تسولسى آل أحسمند مسسلسم قستسلسوه أو ومسمسوه بسالإلسحماد هذا هذو السداء السعيساء بسمشلمه ضسلت حسلوم حسواضسر وبسوادي لسم يحفظوا حق السنسي محمد فسي آلسه والسلّمه بسالسمسرمساد وحتى ما يحسبه اين الجوزي غلواً في تشيّع الحصفكي يلاحظ أنه من الإعجاب

الشديد الذي يحمل طابع التوتر: وسائل عن حب أهل البيت من أقر إعسلاناً به أم أجــحــد هيهات ممزوج بلحمي ودمي حبهم وهو الهوى والـرشـد فإنـهم أئـمتي وسائقيي روان ليحاني معـشر وفـندوا قوم أتى ذكرهم في أهـل أتي" ما شـك في ذلـك إلا مـلحـد ولعل ما يرد في رثاء الحسين من أدب هذه الفترة يجيء هو الآخر بعيداً عن

سورات الغضب وتلك ظاهرة انفتاح عميق على ثقافات العصر ترافقها خواطر تتميز برزانة المنطق في الغالب<sup>(114)</sup>.

فـجـدي وهـو عـنـبـــة بــن صـخـر بـــريء مـــن يـــزيـــد ومـــن زيـــاد ثم يكون ما يكون من غزو المغول لبلاد العرب فلا يعود للكلمة مدلول واضح يصح أن يُنطلق منه إلى رأي من الآراء. وتمتد الروح المغولية بعد ذلك في تاريخ

- (112) لقد انهم الطغرائي فعلاً بالإلحاد وقتل. الزركلي، الأعلام، ج 1، مصر 1956، ص 255.
- (113) الدكتور علي جواد الطاهر، الشعر العربي في العراق وبلاد العجم في العصر السلجوقي، ج 2، ص 102.
- (114) من قصيدة في رثاء الحسين للأبيوردي. الدكتور علي جواد الطاهر، الشعر العربي في العراق وبلاد العجم، ج 2، بغداد 1961، ص 81.

في أدب العراق الحديث

العثمانيين الطويل فلا يكون للعرب حياة أدبية إلا على نحو ما يكون أدب القرائح الجافة والعقول الخاملة. ويظل هذا الليل يغمر بسواده عالم العرب حتى يكون فجر النهضة الحديثة. وتعود الحياة الأدبية تزدهر مرة أخرى ويعود الشيعة يسهمون فيها بأدب يحمل طابع نظر جليد في صلة العقيدة بالأدب يلتح على أن تكون صلة الروح لا صلة الشكل.

والخلاصة أن ما يقع في موضوع الأدب الشيعي من تطور خلال التاريخ السياسي الطويل الذي كان يعيشه الشيعة اضطهاداً رهيباً في الغالب، شديد الصلة بعمق الثقافة من جهة وبالقدرة على الاستيعاب من جهة أخرى. فحيثما تتوافر ثقافة عميقة واستيعاب لها بغير تحدَّ كبير على مستوى العقيدة يتم انصراف عن مجابهة عقيدة إلى مجابهة سياسة، ويتم انصراف عن موضوع يقع في نطاق الفكر إلى موضوع يقع في نطاق العاطفة. فإذا جاز أن يكون لهذه الظاهرة استثناءات فقد كانت أسبابها أبداً واضحة. ولعلنا لم نبعد عن واقع هذه الأسباب حين تلمسناها للحميري في مريكولوجيته، ولمهيار في الشعوبيته.

وينبغي أن يكون واضحاً في الذهن أن ما يقع من تحدي العقيدة الشيعية أيام العباسيين لم يكن على مستوى أصلها الكبير. ومن هنا لم يكن جديراً بأن يثير جدل عقائد واسعاً. ولعل كل ما استطاع أن يتيره من جدل لم يتجاوز «هوية الورثة» وحتى هذه الفلذة الصغيرة من نظرية «الحق الهاشمي» استنفدت أغراضها على لسان مروان بن أبي حفصة ومحمد بن يحيى التغلبي كما مرّ.

وحين نكون في صدد استعراض سريع لأدب الشيعة على جبهة عريضة من السنين، يكون من المقعول أن تُفلت استثناءات كثيرة لما يلاحظ من ظاهرة التناسق بين طبيعة الموضوع وطبيعة الثقافة بعيداً عن التحدي الكبير للعقيدة. ولكنها تظل استثناءات عاجزة عن أن تقلق الظاهرة لأنها فيما نعتقد جديرة بأن تُربط أبداً بمبررات. يضاف إلى هذا أن النثر الشيعي لم يكن على مستوى الشعر لا في جدل الرأي ولا في جدل العاطفة منذ انحسر مد الثورات العلوية وانطوى الأئمة على أنفسهم حفاظاً على بقايا دماء لم تكن أريقت بعدا!

وطبيعي في مثل هذه الظروف أن يعود النثر بغير وظيفة لأنه يعود بغير مناسبة احتكاك بالناس في حياتهم العامة. . .

2 ــ مضمون الأدب الشيعي وتطوره

والمضمون في أدب الشيعة كان يتطور تبعاً لتطور الموضوع. فحيثما يشتد الاهتمام بجدل العقيدة يشتد الاهتمام بالمضمون الفكري، ولقد كان يتم ذلك غالباً، في ظل ما كان يشيع من ثقافات نقلية<sup>(115)</sup> وهي ثقافات تغري بالجدل لأنها تنطلق فيه من مسلمات، لكان هناك في وجهة النظر، خطاً واحداً أو صواباً واحداً، لا خطاً من وجه وصواباً من وجه. وحيثما يشتد الاهتمام بجدل العاطفة يشتد الاهتمام بالمضمون الوجداني، ولقد كان هذا يتم غالباً في ظل ما كان يشيع من ثقافات عقلية عميقة، وهي ثقافات كان منطقها أن الحقيقة فهرمية الجوانب، وأن جانباً واحداً لا يمثل إلا درائم إلى (تكافو الأدلة) أي أنه كان لا ينتهي من جانباً واحداً لا يمثل إلا دائماً إلى (تكافو الأدلة)<sup>(117)</sup> أي أنه كان لا ينتهي...!

ويبدو أن الذين امتهنوا الأدب الشيعي ممن يتوفرون على هذه الثقافات كانوا في جملتهم أقرب إلى وعي هذا المنطق والانتفاع به في حياتهم الأدبية، ومن هنا فضلوا جدل العاطفة لأنه أقدر على الإقناع. وحتى حين كانوا يتصلون بجدل العقيدة – ولم يقع هذا إلا نادراً – فقد كان يلاحظ أنهم يجادلون بكياسة لكأنهم يستوحون في ذلك حقيقة التكافؤ في الأدلة!!!

والواقع أن هذا المضمون يستقل على عهد علي يظايع البساطة التي تميّزت بها هذه الفترة في الطباع والأوضاع والحياة<sup>(118)</sup>. ومن هنا لا يستطيع حجر بن عدي أن يمدح الإمام علياً يوم الجمل بأكثر من أن يقول: يا رينا مسلّم لنا عسليّا مسلّم لنا السمبارك السمضيا السمومسن السمسوحيد الستسقييا لا خسطيل السرأي ولا غسويّا بيل هادياً مسوفيقاً مسهديا واحفظه ربسي واحفظ النبيا فسيسه فسقيد كسان لسه ولسيّا شم ارتبضاه بسعده وصيّا<sup>(119)</sup>

- (115) هي التي يعتمد فيها على النقل: كالحديث والتاريخ والتفسير واللغة... إلخ. (116) الدكتور علي الوردي، مقدمة لمحات اجتماعية من تاريخ العراق الحديث، 1969، ص 5. (117) م. ن، ص 135. (118) عبد الله نعمة، الأدب في ظل التشيع، ص 96. (110) م. ذم م. (11 مسجود ميا كرلاني، أن التشيع في الأدب العربي، وعنده أن الست
- (119) م. ن، ص 10؛ ومحمد سيد كيلاني، أثر التشيع في الأدب العربي، وعنده أن البيتين الأخيرين مضافان، ص 85.

وتتضح في الأبيات «أخلاقية» المضمون على مستوى المثل الإسلامية العليا. ولم يكن بوسع الفترة من الناحية الثقافية أن تتحمل مضموناً أبعد عن هذه السذاجة. أما مضمون «النهج» فهو استثناء كبير ربما ربط بظروف علي وامتيازاته العقلية. ولعلنا نستطيع أن نوسع ذلك إلى مضمون الأئمة قبل أن يعايشوا فترات التطلع الثقافي على الأقل!! وإذا كنا نذهب في «النهج» هذا المذهب فليس معنى ذلك أنّا نقرّ كل مضامينه الثقافية منسوبة إلى علي ولكننا لا نستبعد أن يكون بعض هذه المضامين سابقاً لعصره إيماناً بقدرة النبوغ على أن يتخطى حدود زمانه<sup>(120)</sup>.

ولكن إلى أي مدى يمكن أن ينتسب النهج لعلي؟

لقد كان هناك دائماً مبررات شك في <sup>«</sup>نهج البلاغة» على معنى أن جميع ما فيه منسوب على وجه الصحة إلى علي بن أبي طالب. أما ما يرد من أحكام جزماً بصحة النسبة وهو ما نلحظه مثلاً عند ابن أبي الحديد<sup>(121)</sup> أو جزماً بكذبها وهو ما نلحظه مثلاً عند الذهبي<sup>(122)</sup> وابن خلكان<sup>(123)</sup> فتعميمات تحمل طابع الذاتية.

ولعل مما يدعو إلى التشكك أن الرضي كان يجمع مادة النهج وراء مئات السنين من أفواه الرواة غالباً. ومن البداهة أن يكون بعض العبث على الأقل قد امتد إليها وكانت لذلك سابقة في حديث الرسول نفسه! علماً بأن الأحاديث قد جمعت في وقت مبكر بينما تراخى زمن بعيد على آثار علي قبل جمعها مما يسّر عوامل كثيرة للاختلاق والانتحال<sup>(124)</sup>.

ثم كان يعزّز من هذا الشك أن الرضي في نهاية جمعه لمادة النهج يصرّح بأنه:

- (121) محمد سيد كيلاني، أثر التشيع في الأدب العربي، ص 56.
- (122) خليل هنداوي، الإمام على من خلال نهج البلاغة، ص 199.
- (123) محمود مصطفى، الأدب العربي وتأريخه، ج 1، ط 2، 1937، ص 65.
  - (124) مع الإمام على من خلال نهج البلاغة، ص 207.

<sup>«</sup>Les grands ecrivains dont nous allons étudier les œuvres avaient treçu en partage (120) ce don merveilleux par exemple le gerrie qui pourrait donner un définition satisfaisante de cette faculté qui éleva un homme au-dessus de ses contemporains et assure une vie immortelle aux productions de son esprit». (La poésie: par Paul Albert) méditation, 1893, p. 15.

الطابع العام للادب الشيعي القديم وأسباب ذلك

«قرّر العزم على تفضيل أوراق من البياض في آخر كل باب من الأبواب ليكون لاقتناص الشارد واستلحاق الوارد"<sup>(125)</sup>.

وحين يقرِّر ابن أبي الحديد أن النسخة التي اعتمدها كانت أتم نسخة وأنها مشتملة على زيادات تخلو عنها أكثر النسخ المعهودة نكون قد انتهينا انتهاءً طبيعياً إلى شبهات وشكوك<sup>(126)</sup>.

ولعل ما عرف به الشريف من نقاء السيرة وبعد عن التعصب يصرف عن اتهامه «بأنه يدس في النهج شيئاً من كلامه أو يتعمد أن يدس فيه كلاماً يعرف على وجه القطع أنه ليس لعلي». ولكن الذي يلاحظ أن الشريف «وكانت غايته في الجمع هي تفضيل الأفصح والأبلغ لم يكن يهتم كثيراً في محاكمة النصوص وكانت طريقته في الجمع تقوم على التوسع في النسبة»<sup>(127)</sup>.

ولعل من أمثلة هذه الطريقة «أن الجاحظ يورد في البيان خطبة لمعاوية ويتشكّك فيها ذاهباً إلى أنها بكلام علي أشبه فيدرجها الرضي في النهج اعتماداً على تشكك الجاحظ وهو في رأيه ناقد بصير. غير أن الجاحظ يورد في البيان خطبة أخرى لقطري بن الفجاءة فيجعلها الشريف في النهج لعلي دون أن يثق هذه المرة برواية من سماه ناقداً بصيراً<sup>(128)</sup>.

ومهما يكن من أمر فقد كانت هذه الطريقة فيما يبدو باعثاً عى أن يعاد النظر في مادة النهج لتمحيصها في ضوء المقاييس النقدية وتمييز الصحيح منها من المنحول. ولعل الذي انتهى إليه هذا التمحيص ـ وكان يتم في نطاق بشري ـ لا يتجاوز الملاحظات التالية:

> 1 ـ غلبة الصنعة أحياناً على بعد الأقوال والخطب المحطب المحطب المستعة أحياناً على بعد المحطب المحلب المحلب المحلب المحطب المحطب المحطب المحطب المحطب المحطب المحلب ا المحلب ا المحلب المح لمحلب المحلب المحل لمحلب المحلب الم

والواقع أن العصر ــ أي عصر ــ يألف في العادة صوراً من الكلام يتعذّر على النقد أن يسلم بمبدأ الخروج عليها. ولم يكن عصر علي يألف زخرفة اللفظ أو المعنى.

- (125) نهيج البلاغة، شرح الإمام محمد عبده، ج 4، 1954، ص 209–210.
  - (126) خليل هنداوي، مع الإمام علي من خلال نهج البلاغة، ص 188.
- (127) الدكتور إحسان عباس، الشريف الرضي، بيروت 1959، ص 52–54.
  - (128) م. ن، ص 53.

والإصرار على أن ذلك ليس بمستكثر من إمام الخطابة بعيد عن أن يكون انتصاراً لبلاغية الصورة الحية بقدر ما يبدو انتصاراً لبلاغية «التحنيط» إذا صحّ التعبير!! ويلاحظ أن ابن أبي الحديد ومن ينحو نحوه في الدفاع عن تصنيع النهج ينطلقون من نظرتهم إليه في عصورهم المتأخرة وكانت فيما يبدو نظرة إعجاب بالغ<sup>(129)</sup>.

## 2 ــ غرابة بعض الموضوعات في النهج

ومن أمثلة ذلك ما كان بعيداً عن روح العصر من موضوع الحيوان: كالطاووس والخفاش والنملة. وهو موضوع الم يصبح محكاً للبراعة البيانية إلّا عندما اشتدت حركة الاعتزالة<sup>(130)</sup>.

والحق أن الاعتراض ينبغي أن ينصب على طريقة المعالجة لا على الموضوع فقد ورد منه شيء كثير في الجاهلية، أما الدقة فهي الصفة التي لم تعرف في نثر ذلك العصر، هذا إلى أن علياً لم يكن له متسع في حياته السياسية المنفعلة لمعالجة هذه الموضوعات<sup>(131)</sup>.

ولعل من أمثلة الموضوع الغريب عن عصر النهج ما يلاحظ في بعض الخطب من وصف الله مثلاً مستغرقاً جملة مصطلحات كلامية وفلسفية لم يكن للإيمان البسيط عهد بها يومذاك<sup>(132)</sup>. (وكمال الاخلاص نفي الصفات عنه بشهادة كل صفة أنها غير الموصوف وشهادة كل موصوف أنه غير الصفة، فمن وصف الله فقد قرنه، ومن قرنه فقد ثناه، ومن ثناه فقد جزأه، ومن جزأه فقد جهله، ومن جهله فقد أشار إليه، ومن أشار إليه فقد حده، ومن حده فقد عدّه، ومن قال علام فقد أخلى منه، كائن لا عن حدث، ووجود لا عن عبث...،<sup>(133)</sup>.

(129) الغريب أن ابن أبي الحديد وهو يناقش رسالة أبي حيان التوجيدي التي يقال: إنه أنشأها على لسان أبي يكر وعمر اعتمد في إثبات انتحالها على ظهور الصنعة فيها فقال: وأين أبو بكر وعمر من البديع وصناعة المحدثين؟ الدكتور إحسان عباس، الشريف الرضي، ص 55. (130) م. ن، ص 56 ومحمد سيد كيلاني، أثر التشيع في الأدب العربي، ص 58–59.

- (131) خليل هنداوي، مع الإمام علي من خلال نهج البلاغة، ص 200–201.
  - (132) م. ن، ص 201.
  - (133) م. ن، ص 201-202؛ أثر التشيع في الأدب العربي، ص 59.

3 \_ التحامل على الصحابة!

وقد وجد أن في النهج تحاملاً على الصحابة كانت قد انطوت عليه خطبة تعرف بالشِقْشِقية<sup>(134)</sup> وحسب المتقدمون أن ذلك لا يعقل صدوره من علي لما كان في صلته بهم من عمق اللقاء على صحة الأسلوب في قيادة الأمة، وهو أسلوب التضحية بالحطام في الطريق إلى أنقى صورة للعقيدة..

وقد ظل احتمال كونها مدسوسة على الإمام قائماً حتى بعد أن أثبت أبن أبي الحديد نسبتها إلى علي في غير النهج<sup>(135)</sup>.

ويجد هذا التحامل عند بعض الباحثين تفسيره في أن الخلافة فاتت علياً في أول أمرها فلما صارت إليه كانت الأمور قد اضطربت والنفوس قد تدابرت فلم يتحقّق غرضه من الإصلاح<sup>(136)</sup> فلا يستبعد أن يكون علي قد أسف على حرمانه الخلافة أيام كان يستطيع أن ينفع. ومن هنا يستباح له أن يقول: «أما والله لقد تقمّصها فلان وإنه ليعلم أن محلي منها محل القطب من الرجي» وفي تأخر علي عن مبايعة الصديق ما يساعد على أن علياً يستجيز أن يقول هذه الكلمة. ثم هو يقول: «حتى مضى الأول يساعد على أن علياً يستجيز أن يقول هذه الكلمة. ثم هو يقول: احتى مضى الأول تقاسما النفع في تولي أمر المسلمين. ولا يبعد أن تكون هذه الجملة مقحمة بين الكلام بدليل أن ما بعدها معطوف بالفاء على ما قبلها وهي لا تسمح ما الخليفتين قد الكلام بدليل أن ما بعدها معطوف بالفاء على ما قبلها وهي لا تسمح مشر هذه الاعتراض<sup>(137)</sup>.

ويجد هذا التحامل تفسيراً آخر هو أن علياً مع حرصه الذي ظهر في أمانته ومشورته حيث يرجع إليه هؤلاء الصحابة وفيهم عمر وعثمان فإن هذا لا يمنع أن

- (134) يقول فيها: إنها شقشقة هدرت ثم قرت. وتعرف كذلك بالمقمصة لقوله: لقد تقمّصها فلان. نهج البلاغة، شرح محمد عبده، ج 1، هامش 3، بيروت 1954، ص 40.
  - (135) محمود مصطفى، الأدب العربي وتأريخه، ج 1، ص 69.
  - (136) ومن هنا يرد في الخطبة: شـتــان مــا يــومــي عــلــى كــورهــا ويـــوم حـــيـــان أخـــي جـــابـــر
- (137) نهج البلاغة، شرح الإمام محمد عبده، والجملة المعطوفة هي (فسيرها في حوزة خشناء...) وعلى هذا يكون الكلام: فيا عجباً بينا هو يستقيلها في حياته إذ عقدها لآخر بعد وفاته لشد ما تشطّرا ضرعها-فسيّرها... إلخ، ج 1، ص 42.

يقول الحق وأن ينفّس عن وجده بعدما رأى من الجفاء والإجحاف وهو في كل ما أورده في هذا الباب يتصل اتصالاً واقعياً بمنطق الحوادث ولا يخرج عن كونه كلاماً سياسياً فيه من شخصيته المنفعلة وغضبه الكامن الشيء الكبير. ولعل نصحه لمن مضى من الخلفاء لا يمنعه من أن ينقدهم ويعرّض بهم<sup>(138)</sup>.

## 4 ـــ الإخبار بالمغيبات

ومما يثير الشك في نسبة النهج إلى علي ما يلاحظ في بعض الخطب من تنبؤات تقع فعلاً بعد عصر الإمام. والواقع أنه ليس بعيداً أن يقبل قول من قال بأن ذلك استنتاج القضايا الاجتماعية من مقدماتها وأسبابها لأن ما يتفق مع هذا يتقبّله العقل ويدل على بصيرة نفاذة. وأما ما يرد فيه من ذكر الوقائع بالذات فهو من قبيل الإقحام فيما لا يفيد صاحبه من الناحية الأدبية شيئاً لأن قيمة السياسي الحق في أن يعالج من القضايا ما بين يديه لا أن يتنبأ عما سوف يكون وإذا أبى إلا التنبؤ فليكن تنبؤه مرتبط الأسباب بأسباب حاضرة.. وفي هذا الفيوم يقبل التعميم ولا يقبل التخصيص<sup>(139</sup>

وإذن فلا مانع من أن يعرض الإمام لفترة من الحكم فيسجل فيها ملاحظات عامة ترتبط ارتباطاً وثيقاً بالقدرة على استنتاج وقائع اجتماعية من مقدماتها وأسبابها. وإذا جاز أن يتيح الفهم السيكولوجي لشخصية الفرد تنبؤات سلوكية جاز أن يتيح مثل هذا الفهم مثل هذه التنبؤات للشخصية الجماعية كذلك، ومن هنا يبدو طبيعياً أن تقع نبوءة بما سيحدث بعد الإمام خلال خطبة من خطب النهج:

(إلا أن أخوف الفتن عندي عليكم فتنة بني أمية فإنها فتنة عمياء مظلمة عمت خطتها وخصت بليتها، وأصاب البلاء من أبصر فيها وأخطأ البلاء من عمي عنها. وأيم اللَّه لتجدن بني أمية لكم أرباب سوء بعدي كالناب الضروس تعذم<sup>(140)</sup> بفيها وتخبط بيدها وتزبن برجلها<sup>(141)</sup> وتمنع درّها. لا يزالون بكم حتى لا يتركوا منكم إلا نافعاً لهم أو غير ضائر بهم. ولا يزال بلاؤهم حتى لا يكون انتصار أحدكم منهم إلا كانتصار العبد من ربه، والصاحب من مستصحبه. ترد عليكم فتنتهم شوهاء مخشية،

- (138) مع الإمام على من خلال نهج البلاغة، ص 205.
  - (139) م. ن، ص 203.
    - (140) تعذم: تعض.
  - (141) تزبن: تضرب بثفنات رجليها عند الحلب.

الطابع للعام للادب الشيعي القديع واسباب ذلك

وقطعاً جاهلية ليس فيها منار هدى ولا علم يرى... ثم يفرجها اللَّه عنكم كتفريج الأديم بمن يسومهم خسفاً، ويسوقهم عنفاً ويسقيهم بكأس مصبّرة<sup>(142)</sup> لا يعطيهم إلا السيف ولا يجلسهم إلا الخوف)<sup>(143)</sup>. فالنبوءة في الخطبة لا تتصل بوقائع خاصة وإنما تقرّر واقعاً سياسياً لبني أمية في تجربة حكم مقبلة تجرّهم إلى كارثة. ويلاحظ أن ذلك كله مبني في الأساس على خبرة بسيكولوجية الشخصية الأموية.

5 ... الأفكار السامية في النهج

والشك في هذا مردود لأن علياً كان ممن فتح عينيه الواعيتين على الإسلام ودرج معه وتثقف به ووعى كلام الرسول وورث مناقبه<sup>(144)</sup>.

ثم كان له بعد ذلك تجربة عريضة عميقة استطاع أن يحول معطياتها إلى ما يشبه أن يكون قواعد في مختلف جوانب الحياة. وكان أروع ما في هذه القواعد أنها تجمع إلى جمال الحقيقة جمال التعبير!! ولعلنا مع الراشدين جميعاً – وربما يقع استئناء – نلحظ هذه الظاهرة التي نلحظها في علي. ويعيداً عن الامتياز البلاغي يلتقي الجميع على امتياز النبوغ. وكان في طوق النبوغ دائماً أن يسبق عصره حتى على معنى الإرهاص الذي لا يتجاوز الإمكان البشري إلى الخارقة<sup>(145)</sup>.

ولقد كان في رأي ابن أبي الحديد أننا بين بدي نهج البلاغة نلحظ دائماً «ماءً واحداً ونفساً واحداً وأسلوباً واحداً» ولكن المؤرخ ظل يتهم بأنه يحاول أبداً أن يدفع

- (142) الكأس المصبرة: المملوءة إلى رأسها.
- (143) أثر التشيع في الأدب العربي، ص 57. ويلاحظ أن المؤلف يظن أمثال هذه التنبؤات مما يضحك في نهج البلاغة كأن النابهين لا يستطيعون أن يتوقعوا نتائج معينة من مقدمات معينة. وكأن هذا ليس منهجاً معروفاً في الحياة الفكرية وكثيراً ما يضع القادة خططهم في هذا الضوء.
  - (144) مع الإمام على من خلال نهج البلاغة، ص 205.
- (145) ورد في المقال الأسبوعي لمحمد حسنين هيكل ليوم الجمعة الموافق 5 تموز 1969م في العدد 214 من السنة الأولى لجريدة «النور» البغدادية: «ليس معنى ما أقول ألا نهتم بما يصدر عن العدو بل بالعكس فإننا يجب أن نرصد كل كلمة ونتابع كل فكرة لأن تلك وسيلتنا ليس إلى استنتاج خطط الحاضر فحسب وإنما إلى التنبؤ بنيات المستقبل أيضاً» وهذا النبؤ هو الذي يلاحظ في نهج البلاغة على غير وجه التخصيص.

في أنب العراق الحديث

كل الشبهات التي تحوم حول النهج. قوأنه في هذا يحتكم إلى ذوقه الخاص، ومن يقرأ الخطب التي تثبت نسبتها للإمام علي يلحظ أنها تتميز بأسلوب قائم على الإيجاز الشديد والقوة المندفعة والحدة المنفعلة ونجد فيها استئنافاً كثيراً وتقطعاً لا يطول معه أمد النفس وتلويحاً يلحق كثيراً من أقواله بالأمثال الموجزة. بينما نجد في نوع آخر من الخطب تسلسلاً منطقياً وترابطاً بين أجزاء الجملة لا يتلاءم وطبيعة الرواية الشفهية وفي ضوء هذا لا يكون النهج نسقاً واحداً ونفساً واحداً<sup>(146)</sup>.

ويخيل إلينا هنا «أن الاعتراض على التسلسل المنطقي أقوم إذا أعدناه إلى أن طبيعة العصر نفسه لم تعرف مثل هذا التسلسل». أما أن يربط بعجز الرواية الشفهية عن توفيره فقد تقوى الرواية الشفهية عند بعض الأشخاص قوة الرواية القلمية عند البعض الآخر<sup>(147)</sup>.

ومهما يكن من أمر فإن نهج البلاغة يظل في جملته وراء ما يظن أنه منحول فيه، كلام علي بن أبي طالب الذي يمكن أن نرتاح إليه ونعوّل عليه في دراسة (شخصية حية) كان لها أثرها في جانبها السياسي وفي جانبها الأديي كما كان لها أثرها في طبع النثر الفني بطابع شخصي لا يزال أثره وتأثيره باقيين مصاحبين للكتاب والحديث. وإذا صحّ ما يقال من أن الأسلوب هو الرجل؟ فليس هناك من أسلوب أدل على صاحبه من نهج البلاغة<sup>(148)</sup>.

والذي ينبغي أن يلاحظ في هذا الصدد أن <sup>و</sup>نهج البلاغة» في الرأي الشيعي ليس بمقطوع الصدور وشأنه شأن المراسيل من أقسام الحديث في أكثر ما يشتمل عليه ومن هنا فهو يعامل معاملتها وتلحق به أحكامها المعلومة عند علماء الحديث إلا ما تثبت حجته بتوثيق أسانيده خارج نطاق النهج<sup>(149)</sup>.

- (148) خليل هنداوي، مع الإمام علي من خلال نهج البلاغة، ص 208؛ ونور الدين يوسف نور الدين، الشعراء الثلاثة، منشورات حمد، بيروت، ص 267.
  - (149) عبد الله نعمة، الأدب في ظل التشيع، ص 126.

التطابع العام للادب الشيعي القديم وأسبلي ذلك

ونؤثر أن يكون مثلنا لمضمون النهج أقرب إلى جدل السياسة فقد ظل مضمونه الفكري متهماً حتى على مستوى الفهم العميق بله مستوى المصطلحات وما يثيره من شكوك وشبهات.

يقول لمعاوية في بعض رسائله:

(وزعمت أني لكل الخلفاء حسدت وعلى كلهم بغيت، فإن يكن ذلك كذلك فليس الجناية عليك فيكون العذر إليك، وتلك شكاة ظاهر عنك عارها<sup>(150)</sup>. وقلت إني كنت أقاد كما يقاد الجمل المخشوش<sup>(151)</sup> حتى أبايع ولعمر الله لقد أردت أن تذم فمدحت وأن تفضح فافتضحت. وما على المسلم من غضاضة أن يكون مظلوماً، ما لم يكن شاكاً في دينه ولا مرتاباً بيقينه...

ثم ذكرت ما كان من أمري وأمر عثمان فلك أن تجاب على هذه لرحمك منه. فأينا كان أعدى له وأهدى إلى مقاتله؟ أمن بذل له نصرته فاستقعده واستكفه؟ أم من استنصره فتراخى عنه وبث المنون إليه حتى أتى قدره عليه. كلا والله القد علم الله المعوقين منكم والقائلين لإخوانهم هلم إلينا ولا يأتون الناس إلا قليلاً». وما كنت لأعتذر من أني كنت أنقم عليه أحداثاً قان كان الذنب إليه إرشادي وهدايتي له فرب ملوم لا ذنب له وقد يستفيد الظنة المتنصح قوما أردت إلا الإصلاح ما استطعت، وما توفيقي إلا بالله عليه توكلت، (152)

وذكرت أن ليس لي ولأصحابي إلا السيف فلقد أضحكت بعد استعبار<sup>(153)</sup> متى ألفيت بني عبد المطلب عن الأعداء ناكلين، وبالسيف مخوفين الب**ث قليلاً يلحق** 

- (150) شكاة: نقيصة. ظاهر من ظهر إذا صار ظهراً أي خلفاً والشطرة لأبي ذؤيب وأول البيت: وعيّرها الواشون أني أحبها... وأحمد زكي صفوت، جمهرة رسائل العرب، هامش رقم 1، ج 1، ص 454 ويرد البيت الأول على هذا النحو: أبى القلب إلا أم عمرو فأصبحت تحرق نـاري بـالـشـكـاة ونـارهـا
  - (151) الخشاش: ما يدخل في عظم أنف البعير لينقاد.
- (152) الظنة: التهمة. المتنصح: المبالغ في النصح لمن لا ينتصح. وصلر البيت: وكم سقت في آثاركم من نصيحة...
- (153) الاستعبار: البكاء. فقوله يبكي من جهة أنه إصرار على غير الحق ويضحك لتهديد من لا يهدّد!

لهي اندب العراق الحديث

الهيجا حمل<sup>(154)</sup> فسيطلبك من تطلب ويقرب منك ما تستبعد، وأنا مرقل<sup>(155)</sup> نحوك في جحفل من المهاجرين والأنصار والتابعين لهم بإحسان شديد زحامهم، ساطع قتامهم<sup>(156)</sup> متسربلين سربال الموت أحب اللقاء إليهم لقاء ربهم. قد صحبتهم ذرية بدرية وسيوف هاشمية قد عرفت مواضع نصالها في أخيك وخالك وجدك وأهلك<sup>(157)</sup> وما هي من الظالمين ببعيد)<sup>(158)</sup>.

ويلاحظ بوضوح أن هذا الأسلوب في مناقشة التهم، يمكن أن يرد إلى معطيات الثقافة المنطقية التي شاعت في حياة المسلمين العقلية فيما بعد.

وليس المنطق في واقعه أكثر من طاقة على الربط وهو خصيصة ذكاء. ولعل من أروع ما يقع في هذا الصدد أن يفيد الإمام في رد التهمة من «لوازم النتيجة» إذا صح التعبير، وتلك ظاهرة واضحة في منطق الرياضيات:

«فإن يكن ذلك كذلك، فليس الجناية عليك فيكون العذر إليك».

وأن يلمح ضعفاً في منطق الاتهام فيستغله لصالحه حتى يعود الذم مدحاً!! «وقلت أني كنت أقاد كما يقاد الجمل المخشوش حتى أبايع ولعمر اللَّه لقد أردت

أن تذم فمدحت!! وما على المسلم غضاضة أن يكون مظلومًا».

ثم إن وراء هذا كله حديثاً بغير فضول لعل الكلمة فيه تعطي أروع ما تطيقه في التعبير. فإذا أضيف إلى جميع ذلك مظاهر انتفاع بما كان يختص به الموهوبون يومئذ مما يمكن أن يسمَّى على التجوز ثقافة العرب، وثقافة القرآن، كنا أمام حقيقة النبوغ الذي يتفوّق على زمانه.

وإذا كان حجر بن عدي والشني وغيرهما ممن كانوا يتشيعون لعلي لم يستطيعوا أن يخرجوا بمضمونهم الساذج على فترتهم الساذجة، جرياً على طبائع الأمور، فقد اختلف الأمر كثيراً فيما بعد. ففي مديح الفرزدق لعلي بن الحسين خلال الحكم

- (154) حمل: هو ابن بدر رجل من قشير أغير على إيله في الجاهلية فاستنقذها وقال: لَبُّتْ قَلْيَلاً يَلْحَقَ الْهَيْجَا حَمَلَ لا بِأَسَ بِالْـمُوتَ إذا الْـمُوتَ نَـزَلُ فصار مثلاً يضرب للتهديد بالحرب.
  - (155) مرقل: مسرع.
  - (156) ساطع: منتشر. القتام: الغبار.
  - (157) حنظلة أخوه والوليد خاله وعتبة جدّه.
  - (158) نهج البلاغة، شرح الإمام محمد عبده، ج 3، بيروت 1954، ص 167–170.

الأموي تلاحظ ملامح ثقافة تتصل ببعض عقائد الشيعة في آل البيت وبذلك يتم اتساق بين تطور الفترة وما يرتبط بها من مظاهر الحياة الفكرية. وكانت لمديح الفرزدق مناسبة هي أن هشام بن عبد الملك حجَّ في خلافة الوليد أخيه ومعه رؤساء أهل الشام فجهد ليستلم الحجر الأسود قلم يقدر من ازدحام الناس فنصب له منبر فجلس عليه ينظر إلى الناس. وأقبل علي بن الحسين فطاف بالبيت فلما بلغ الحجر الأسود تنحي الناس كلهم وأخلوا له الحجر ليستلمه هيبة وإجلالاً له. فقال رجل لهشام: من هذا، أصلح الله الأمير قال: لا أعرفه وكان به عارفاً. ولكنه خاف أن يرغب فيه أهل الشام ويسمعوا منه فقال الفرزدق وكان لللك كله حاضراً: أنا أعرفه ثم قال(159): هذا الذي تعرف البطحاء وطأته والبيت يعرفه والحل والحرم بمجده أنبياء الله قد ختموا هذا ابن فاطمة إن كنت جاهله العرب تعرف من أنكرت والعجم وليس قولك من هذا بضائره لبولا الششهيد كبانت لاؤه تبعبم ما قال: لا قبط إلا في تشهده فمما يكلم إلاحين يبتسم يغضى حياء ويغضى من مهابته راكل الحطيم إذا ما جاء يستلم يكاد يمسكه عرفان راحله والسأسه تسترفسه قسدمسأ وعستظيمتهم جـرى بـذاك لــه فــي لــوحــه قــلــم كالشمس تنجاب عن إشراقها الظلم يشق ثوب الدجي عن نور غرته كنقر وقربنهم منتجى ومعشصم من معشر حبهم دين وبغضهم في كل بدء ومختوم به الكلم(أأأ) مقدم بعد ذكر الله ذكرهم فحسبه هشام. ثم إذا كانت ميمية الفرزدق لا تمثل تطوراً في مضمون الأدب الشيعي يدل على أنه يتسق مع تطور الفترة التأريخية التي يعاصرها لما يثار حولها من شك فإن هذا التطور

يقع واضحاً في «هاشميات الكميت»: بـخـاتـمكـم غـصبـاً تـجـوز أمـورهـم فـلـم أرَ غـصـبـاً مـثـلـه يـتـغـصـب

- (159) الدكتور عمر فروخ، تأريخ الأدب العربي، ج 1، ص 662.
- (160) الأدب في ظل التشيع، ص 102–103. ولقد كان يشك في نسبة هذه القصيدة للفرزدق فبعض أبياتها ينسبها أبو الفرج إلى الحزين وأحياناً إلى داود بن سلم وعلى كل حال فنسبة بعض أبيات القصيدة إلى غير الفرزدق لا يوجب الشك في مجموعها.

وجدنا لكم في آل حاميم آية(أأأ) تأولها منا تقى ومعرب لكم نصب فيها لذي الشك منصب وفى غيرها آياً وآياً تتابعت بحقكم أمست قريش تقودنا وبالفذ منها والرديفين نركب(162) وقسالسوا ورثستناهما أبسانسا وأمسننا ومـــا ورثـــتـــهـــم ذاك أمّ ولا أب يرون لهم فضلأ على الناس واجبأ سفاهأ وحق الهاشميين أوجب ولسكسن مسواريسث ابسن آمسنسة السذي بسه دان شسرقسي لسكسم ومسغسرت فـدى لـك مـوروثـاً أبـي وأيـو أبـي ونفسي، ونفسي بعد بالناس أطيب وتختلف الأموات غيرك كلهم ونعتب لوكنا على الحق نعتب يقولون لم يورث ولولا تراثه لقد شركت فيه بكيل وأرحب وعمك ولمخمم والمسكون وحمير وكندة والحيان بكر وتغلب وكان لعبد القيس عضو مؤرب(163) ولا نتشلت عضويم منها يحابر وما كانت الأنصار فيها أذلة ولا غيباً عنها إذا الناس غيّب هم شهدوا بدراً وخيبر بعندها ويسوم حسنيسن والسدمساء تسصبتس فإن ذوي القربى أحق وأقرب (164) فإن هي لم تصلح لحي سواهم 🖉 وجلي أن أدبيات تدور حول حق أهل البيت في الخلافة. وهي تنطوي على حجج هذا الحق من القرآن الكريم فوتلك طريقة وأصل في الاحتجاج تلقاء مسائل الاعتزال)<sup>(165)</sup>.

ثم يوسع الكميت هذا الاحتجاج إلى مسألة الوراثة فيذهب إلى أن الأمويين لا يملكون حقاً في ميراث الخلافة لأن صاحب الحق الأول هو النبي فهو الذي يورث، وبنو هاشم أولى بميراثه. ويسجل عليهم تناقضاً في الجمع بين ادعائهم ميراث الخلافة وأن النبي لا يورث!!

وعلى الزعم الأخير تكون الخلافة منطقياً حق الجميع ولا معنى لأن تظل قاصرة على قريش وإذا صح أنها ميراث بدليل اختصاص قريش بها وجب أن يتبع في ذلك

- (161) الآية هي: ﴿قُلْ لَا أَسْتَلْكُمُ عَلَيْهِ أَجْرُ إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْئَ﴾.
  - (162) أي بمعاوية ومن جاء بعده من الأمويين.
- (163) مؤرب: تام. يحابر: بطن من مراد. انتشلت: أخذت.
- (164) الدكتور شوقي ضيف، التطور والتجديد في الشعر الأموي، ط 1، 1952، ص 242-243.
  - (165) شوقي ضيف، التطور والتجديد في الشعر الأموي، ص 243.

قانون المواريث وأن يصار بها إلى أهلها الحقيقيين وهم بنو هاشم. وهكذا يتحول المضمون الشعري على يد الكميت إلى جدال صرف واحتجاج خالص<sup>(166)</sup>.

وذلك مضمون جديد في الشعر الشيعي. ولا بد هنا من أن نلاحظ أن هذا التطور ينبغي أن يربط بطرق الاعتزال الجديدة في الاستدلال والحوار وما يشيع فيهما من نظر عقلي عميق في مطلع القرن الثاني<sup>(161)</sup>. ويجب أن نتذكر فيما بعد أن هذا المضمون الجديد كان له تأثير واضح على شكله باعتبار أن القصيدة هنا لا تعود شعراً شيعياً بقدر ما تعود مقالة شيعية تكتب شعراً بدل أن تكتب نشراً على المألوف في المقالات<sup>(168)</sup>. ويذهب بعض مؤرخي الأدب إلى أن الكميت لا يكتب كل مقالة شيعية وإنما يكتب المقالة الزيدية المعتدلة:

أهوى علياً أمير المؤمنين ولا أرضى بشتم أبي بكر ولا عمرا ولا أقول وإن لم يعطيا فدكاً<sup>(169)</sup> بنت الرسول ولا ميراثه كفرا الللَّه يعلم ماذا يأتيان به يوم القيامة من عذر إذا اعتذرا<sup>(170)</sup> ويروم الدوح دوح غدير تحم أبان له الولاية لرو أطيعا ولكن الرجال تبايعوها فلم أز مثلها حقاً أضيعا فلم أبلغ بهم لعناً ولكن أحاء بذاك أولهم منيعا فصار بذاك أقربهم لعناً ولكن أحاء بذاك أولهم مضيعا

- (166) م. ن، ص 244.
- (167) الدكتور الحوفي، أدب السياسة في العصر الأموي، ص 507.
  - (168) التطور والتجديد في الشعر الأموي، ص 246.
- (169) هي قرية بالحجاز، بينها وبين المدينة يومان أو ثلاثة صالح أهلها رسول الله على نصف مالهم وثمارها فكانت فيئاً للرسول يضع ما يأتيه منها في أبناء السبيل. حتى إذا لحق بالرفيق الأعلى أرادت فاطمة أن تأخذها فأبى أبو بكر معتمداً على حديث: «نحن معاشر الأنبياء لا نورث» فغاضبته فاطمة حتى ماتت. واستمرت فدك في يد الخلفاء الراشدين إلى أن كان معاوية فأقطعها مروان بن الحكم فوهبها لبنيه. حتى كان عمر بن عبد العزيز فردها إلى أبناء فاطمة ثم أخذت منهم بعده إلى أن ردها المأمون إليهم.
- (170) التطور والتجديد في الشعر الأموي، ص 247؛ أدب السياسة في العصر الأموي، ص 515. وفيهما أن الكميت من خلال هذه الأبيات وغيرها يدل على نزعة اعتدال في تشيعه.

والذي يبدو أننا هنا أمام رأي آخر في الخلافة. فليس في الأبيات ما يدل على أن الكميت يؤمن بإمامة المفضول مع وجود الأفضل، وليس فيها ما يدل على أنه يصحح خلافة الشيخين لمصلحة رأياها وقاعدة دينية اتبعاها! وحتى ما يظن أنه من أصول الزيدية في الأبيات وهو أن الكميت لا يبلغ بمن تبايعوا ولاية الغدير حدود اللعن فإن الذي يخيّل إلينا أن هذا الأصل معتبر أيضاً عند من يؤمنون بالفاطميين من الإمامية. وقد سبق أن عرضنا لهذا في بحثنا عن عقائدهم. وربما استطعنا أن نوسّع هذه النظرة إلى الأبيات السابقة لنلحظ أنه ليس قيها كذلك ما يميّزها بملامح زيدية، لأن احتجاز فلك وراء مبرر من الحديث أياً كان نصيبه من الصحة، لا يسوغ شتم رمزين كبيرين من رموز الدعوة الإسلامية بله تفكيرهما!! وما ينبغي أن يكون هذا من لوازم الزيدية وحدها إذا استثنينا الغلو وهو انحراف شديد بعيد عن الصورة الإسلامية للتشيع.

ويخيّل إلينا أن صلة الكميت بعصر الاعتزال والزيدية وما كان في أدبه الشيعي مما يمكن أن يربط بهما من نظر عقلي جديد ومن ظلال لعقيدة الزيدية من حيث نظرتها إلى الخلافة هو الذي يغري برأي طريف في عقيدة الكميت<sup>(171)</sup>!!

ومع الكميت في مضمونه الذي ينتفع بثقافة العصر ويمثّل نقلة من السذاجة إلى التعقيد شاعر آخر ربما كان أقوى دلالة على المتناسق الذي كان يقع بين مضمون الأدب الشيعي وفترته التي يعايشها، هو السيد الحميري. وكان مضمونه يلخ في جدل العقيدة على الاتصال بقصة الغدير<sup>(172)</sup> كان ما فيها من نص صريح على علي ـ في الرأي الشيعي على الأقل ـ هو الذي ينبغي أن يوضع دائماً في ضوء قوي: عجبت من قوم أتوا أحمداً بخطية لي من الخابة والمفرع

(171) من الغريب أن الدكتور الفاضل شوقي ضيف يعرض ليبت واحد من العينية هو: ويسوم الدوح دوح غسديسر خسم أبان له الولاية لو أطبيعا ثم يغفل بقية الأبيات ويقيسها على ما يقع في أبيات فلك قائلاً: فنهو يزعم كما تزعم الفرق الشيعية الأخرى أن رسول الله أوصى بالخلافة لعلي ولكنه لا ينتهي كما انتهوا إلى أن أبا يكر وعمر اغتصباه حقه بل يدع الأمر في ذلك لله. والأبيات لا تساعد على استنتاج هذا المعنى منها، بل ربما كانت صريحة في الدلالة على عكسه!! الطابع العام للادب الشيعي القديم واسباب ذلك

وفيهم في الملك من يطمع إذا تـــوفـــيـــت وفـــارقـــتـــنـــا كنتم عسيتم فيه أن تصنعوا فقلت لو أعلمتكم مفزعاً هــارون فــالــتَــزكُ لـــه أوســـع صنيع أهل العجل إذ فارقوا كسان إذا يسعم قسل أو يسسمسع وفمى المذي قمال بمميان لمممن من ربه لينس لسهسا مسدقسع ثــــم أتـــتـــه بـــعـــد ذا عـــزمـــة والبلبه مبنيهم عباصبم يتمشع بسلسغ وإلا لسم تسكسن مسبسلسغسأ کان ہما ہوصلی بے یصدع فعندها قام النبي الذي كـف عـلـى ظـاهـراً تـلـمـع يسخسطب مسأمسورأ وفسى كسقسه يبرفيع والبكيف البشبي تبرفيع رافعها أكرم بكف الذي والله فيهم شاهد يسمع يقدول والأملاك من حدوله مولى فلم يرضوا ولم يقنعوا من كنت مولاه فسهدا له ويلاحظ أن الحميري يبدأ فيذكر على سبيل التمهيد ما أثر عن الصحابة من تكرار السؤال على النبي عمن يخلفه من بعد وتخوف النبي من الإدلاء بشيء في هذا الموضوع خشية أن يصنعوا صنيع أهل العجل حين فارقوا وصي موسى. ثم يشير الحميري إلى آية نزلت ــ كما يقول جملة من المفسرين ــ لحثَّ النبي على ذلك(173) وتكون النتيجة أن يقع نص الخلير على المجو الذي تصوره الأبيات الخمسة الأخيرة (174).

ولعل أبرز ما يصل مضمون النص بالحياة العقلية في عصره هو فوق ما ينتفع به من التاريخ والحديث، هذه الوحدة المنطقية التي تربط بين أجزائه لكأن روح ما كان يشيع في الفترة من جدل الكلام هو الذي يصنع هذه الوحدة.

ثم يقع بعد ذلك في شعر الحميري مما يتصل بعقيدته إشارة إلى حكم العقل بعصمة الإمام. وتلك عقيدة كان ينبغي أن ترافق بالضرورة حديث الغدير لأنها روح النظرية الشيعية في الإمامة:

ويسخسمَ إذ قسال الإلّــه بــعــزمــة قم يا محمد في البرية فاخطب وانـصب أبـا حـسن لـقـومـك إنـه هـاد ومـا بـلـغـت إن لـم تـنـصب

- (173) سسورة السمسانسدة، الآيسة 67: ﴿يَتَأَيَّبُنَا الرَّسُولُ بَلِغَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن زَيِّتٌ وَإِن لَمَ تَنْمَلْ فَمَا بَتَغْتَ رِسَالَتُلُمُ﴾.
  - (174) شاعر العقيدة، ص 48–50.

فدعا، ثم دعاهم فأقامه لهم فبين مصدق ومكذب جمعل الولاية بمعده لمهذب ماكان يجعلها لغير مهذب وفي قول الحميري: «ماكان يجعلها لغير مهذب» لفتة بارعة إلى امتناع أن تجعل الإمامة لغير المهذب من الناس ليصلح أن يقوم مقام النبي في جميع الأمور<sup>(175)</sup>. أما ما يقع في عشره من حديث المهدوية فالذي يلاحظ أنه يجيء وفق التصور الكيساني:

وما كان قولي في ابن خولة مطنباً<sup>(176)</sup> معاندة مني لنسل المطيب ولكن روينا عن وصي محمد وما كان فيما قال بالمتكذب بأن ولي الأمر يفقد لايرى سنين كفعل الخانف المترقب فلما رأوا أن ابن خولة غائب صرفنا إليه قولنا لم نكذب وقلنا هو المهدي والقائم الذي يعيش بجدوى عدله كل مجدب

والذي ينبغي أن نلاحظه أن هذا التطور في المضمون الشعري من أدب الشيعة لم يكن يقع على جبهة عريضة بقدر ما كان يقع تياراً قوياً في المجرى الكبير، ومن هنا فإن من الخطأ اعتبار هذا التطور ظاهرة عامة ويمكن أن نوسّع هذه النظرة إلى جميع الفترات. وبهذه المناسبة فقد كان تطور الحوضوع هو الآخر تياراً ولم يكن ظاهرة عامة إلّا إذا جاز أن تكون النخبة هي التي تمثّل الاتجاه العام. ومن هنا كنا نعلّل لنشاز الحميري ومهيار بالنظر لأنهما من النخبة.

وفي المضمون النثري من أدب الشيعة ظاهرة تحتاج إلى تعليل، فقد ظل موضوعه يتصل بموضوع الحق المغتصب على مستوى التحدي الأموي أو على مستوى التحدي العباسي فيما بعد وظل هو بعيداً عن أن يربط بمعطيات العصر الثقافية بقدر ما يربط بالامتياز العقلي والخبرات الخاصة.

ويخيِّل إليَّ أن التعليل كله يكمن في طبيعة النثر ومقدار ما يصلح منه للعمل الدعائي. فنحن في صراع الآراء المذهبية والسياسية نحتاج إلى اتصال بالجماهير وتأثير فيها. فإذا استبعدنا الرسالة والمحاورة ـ وكانتا من ألوان النثر الشائع يومئذ ـ وكلتاهما قلما تصلحان لذلك تبقى الخطابة وحدها هي النثر الذي لا بد منه في هذه المواجهة!!

- (175) شاعر العقيدة، ص 51.
- (176) . هو محمد بن الحنفية والكيسانية بؤمنون بأنه لم يمت وأنه المهدي المنتظر.

الطايع للعام للادب الشيعي القديم وأسباب ذلك

والذي حدث أن الثائرين من الأئمة وأنصارهم هم الذين كانوا أبطال هذه المواجهة الكلامية غالباً. وكان جلّهم يعيشون تطلعات ثقافية لم يكن محصولها قد استحصد ثم عزلتهم عصور التقية وراء الحياة السياسية إبقاء على الذماء... ومن هنا كان يربط مضمونهم الخطابي بامتيازهم العقلي وخبراتهم الشخصية. وواضح أن هذا لا يمضي بغير استثناءات.

ولعل من أبرز هذه المضامين البارعة وراء فترة علي ما يروى للإمام الحسن بعد خطاب مثير نقض فيه معاوية شروط الصلح ونال منه ومن أبيه في حشد هائل من الناس!! فقد خطا الحسن من ناحية محراب أبيه في المسجد العظيم ليصعد على منبره ويستوي على أعواده ويقول:

«الحمد للَّه كلما حمد، حامد، وأشهد أن لا إلَّه إلا اللَّه كلما شهد له شاهد. وأشهد أن محمداً عبده ورسوله أرسله بالهدى وانتمنه على الوحي (ص). أما بعد فواللَّه إني لأرجو أن أكون قد أصبحت بحمد اللَّه ومنه وأنا أنصح خلق اللَّه لخلقه، وما أصبحت محتملاً على مسلم ضغينة ولا مريداً سوءاً له ولا غائلة. إلا وأن ما تكرهون في الجماعة خير لكم مما تحبون في الفرقة! إلّا وأني ناظر لكم خيراً من نظركم لأنفسكم فلا تخالفوا أمري ولا فرقوا عليَّ رأيي غفر اللَّه لي ولكم وأرشدني وإياكم لما فيه المحبة والرضاء<sup>(177)</sup>

«أيها الناس إن الله هداكم بأولنا وحقن دماءكم بآخرنا، وإن لهذا الأمر مدة والدنيا دول. قال اللَّه عزّ وجل لنبيُّه محمد (ص): قل إن أدرى أقريب أم بعيد ما توعدون. إنه يعلم الجهر من القول ويعلم ما تكتمون. وإن أدرى لعله فتنة لكم ومتاع إلى حين»<sup>(178)</sup>.

«وأن معاوية زعم لكم أني رأيته للخلافة أهلاً، ولم أرَ نفسي لها أهلاً فكذب معاوية. فنحن أولى الناس بالناس في كتاب اللَّه عزّ وجل وعلى لسان نبيِّه. ولم نزل ــ أهل البيت ــ مظلومين منذ قبض اللَّه نبيِّه، واللَّه بيننا وبين من ظلمنا وتوثَّب على رقابنا وحمل الناس علينا، ومنعنا سهمنا من الفيء، ومنع أمنا ما جعل لها

(177) - صلح الحسن، ص 287 نقلاً عن الشيخ المفيد، الإرشاد، ط. طهران، ص 169. (178) - الصفحة نفسها في م. ن. رسول الله، وأقسم لو أن الناس بايعوا أبي حين فارقهم رسول الله لأعطتهم السماء قطرها والأرض بركتها، ولما طمعت فيها يا معاوية. فلما خرجت من معدنها تنازعتها قريش بينها فطمع فيها الطلقاء وأبناء الطلقاء أنت وأصحابك وقد قال رسول الله: ما ولت أمة أمرها رجلاً وفيهم من هو أعلم منه إلا لم يزل أمرهم يذهب سفالاً حتى يرجعوا إلى ما تركوا. فقد ترك بنو إسراتيل هارون وهم يعلمون أنه خليفة موسى فيهم واتبعوا السامري. وتركت هذه الأمة أبي وبايعوا غيره وقد سمعوا رسول الله يقول له: أنت مني بمنزلة هارون من موسى إلا النبوة، وقد رأوا رسول الله نصّب أبي يوم غدير خم وأمرهم أن يبلغ أمره الشاهد الغائب وهرب رسول الله من قومه وهو يدعوهم إلى الله حتى دخل الغار ولو أنه وجد أعواناً لما هرب. كفّ أبي يده حين ناشدهم واستغاث فلم يغث. فجعل الله هارون في سعة حين استضعفوه وكادوا يقتلونه، وجعل الله النبي في سعة حين دخل الغار ولم يجد أمواناً وكذلك أبي وأنا يقتلونه، وجعل الله النبي في سعة حين دخل الغار ولم يجد أمواناً وكذلك أبي وأنا يقتلونه، وجعل الله النبي في سعة حين دخل الغار ولم يجد أميناً وكذلك أبي وأنا يقتلونه، وجعل الله النبي في سعة حين دخل الغار ولم يجد أمواناً وكذلك أبي وأنا

ثم دار بوجهه إلى معاوية ليرد على نيله من أبيه فقال:

(أيها الذاكر علياً، أنا الحسن وأبي علي، وأنت معاوية وأبوك صخر، وأمي فاطمة وأمك هند وجدّي رسول اللَّه وجدُك عتبة بن ربيعة، وجدّتي خديجة وجدّتك فتيلة، فلعن اللَّه أخملنا ذكراً وألامنا حسباً، وشرنا قديماً وحديثاً وأقدمنا كفراً ونفاقاً)<sup>(180)</sup>.

قلنا في فقرات سابقة إن الأئمة كانوا يعيشون أبداً مشكلة الحق المغتصب ومن هنا ظل أدبهم يتصل بالجانب الفكري من عقيدة الشيعة وكان طبيعياً أن يجيء المضمون على نسق الموضوع. ولكنه مضمون لا ينسب إلى ثقافة معينة بقدر ما ينسب إلى ثقافة خاصة يصطلح على توفيرها امتياز عقلي واحتكاك شديد بالناس وبالحياة.

وواضح أن ملامح هذا كله لا تخفى على النظر الفاحص فالحسن ينطلق مما يلفّق له من تهمة الاعتراف بعدم أهليته للخلافة إلى استعراض شامل لتأريخ الحق الذي يحسبه اغتصب منذ وفاة الرسول. ثم هو يوزع الحديث على وقائع هذا التأريخ توزيعاً

- (179) البيحار، ج 1، طهران 1302هـ.، ص 114. وينبغي أن يؤخد بنظر الاعتبار أن هذه الاتهامات ترد في مصدر شيعي.
  - (180) صلح الحسن، ص 288.

ينتهي به منطقياً إلى أن الذي قعد بأبيه عن المطالبة بحقه من قلة الناصر وفقدان المعين هو الذي قعد به عن مواصلة الكفاح لا قرار هذا الحق وترسيخه في أهله ثم هو في سعة من اللَّه حين تخذله الأمة وكان أبوه في مثل هذه السعة من قبل وهكذا يكون انصرافه إلى الصلح واقعاً سياسياً لا بد منه. ولعل هذا من منطق الفطرة السليمة وهو امتياز خاص لا يربط بثقافة معينة وحتى هذه الأحداث التي تتكوّن منها مادة الخطاب ليست ثقافة تتلقّى بقدر ما هي ثقافة تتجمّع بغير قصد. وحين يشكّ في الجزء الذي يرد في «البحار» وهو الجزء الذي يمثّل هذه الثقافة الخاصة يقى الجزء يدل على امتياز عقلي وخبرات واسعة.

ومرة أخرى مع الحسن في رسالة لا في خطاب نلاحظ مضموناً نثرياً معجزاً. وكان الحسن قد كتب إلى زياد بن أبيه رسالة يجير فيها رجلاً من شيعة علي في الكوفة. فكتب إليه زياد:

امن زياد بن أبي سفيان إلى الحسن بن فاطمة

أما بعد فقد أتاني كتابك تبدأ فيه ينفسك قبلي، وأنت طالب حاجة، وأنا سلطان وأنت سوقة وتأمرني فيه بأمر المطاع التصلط على رعيته، كتبت إليَّ في فاسق آويته إقامة منك على سوء الرأي ورضا منك بذلك. وأيم اللَّه لا تسبقني به ولو كان بين جلدك ولحمك وإن نلت بعضك غير رفيق بك ولا مسرع عليك فإن أحب لحم عليً أن آكله للحم الذي أنت منه فسلمه بجريرته إلى من هو أولى به منك فإن عفوت عنه لم أكن شفعتك فيه وإن قتلته لم أقتله إلا لحبه أباك الفاسق والسلام»<sup>(181)</sup>.

وقبل أن ننتهي إلى جواب الحسن على رسالة زياد ينبغي أن نلاحظ أن زياد بن أبيه كان عاملاً لعلي على فارس يلي أمورها ويجبي خراجها ويحميها وقد قتل علي وهو عليها<sup>(182)</sup>. وكان معاوية يخشى أن يكون زياد والياً للحسن كما كان لأبيه فاستعان عليه بالمغيرة بن شعبة ثم ألحقه بأبيه وولاه البصرة.

وإذن فلم يكن هناك ما يدعو إلى هذه الغلظة بل كان زياد مدعواً إلى أن تختلج عروقه بنبضة وفاء لماضيه من علي على الأقل.

> (181) عبد الرزاق حميدة، أدب الخلفاء الأمويين، 1949، ص 96. (182) م. ن، ص 119.

ولكن مأساته في نسبه على ما يبدو في عصر علا فيه شأن الأنساب والتفاخر بالآباء<sup>(183)</sup> هي التي تفسّر كل مواقفه الشاذة.

وحين ننتهي إلى رسالة الحسن نلاحظ أنها تكتفي من الرد بحديث شريف ينبز بإعجاز كل ما في نسب زياد من وضاعة: من الحسن بن فاطمة إلى زياد بن سمية

«أما بعد فإن رسول الله (ص) قال: الولد للفراش وللعاهر الحجر والسلام»<sup>(184)</sup>. وما نظن أننا بحاجة إلى التدليل على أن المضمون في هذه الرسالة صورة لأعمق ما ينتفع به الأديب من روح ما يتوفّر عليه من ثقافات. وكان الأثمة أبداً جديرين بأن يكونوا أمثلة لهذا الانتفاع. وليس شرطاً أن تكون الثقافة دائماً في حلقات الدرس...!

ونلاحظ في أدب الشيعة مضموناً نثرياً آخر يوشك أن يجري هذا المجرى فقد أراد معاوية أن يأخذ البيعة لابنه يزيد فطلب أن تفد إليه وفود الأمصار فوفدت وألقيت خطب، بعض يعارض في صراحة وبعض يؤيد وكان عبد الله بن جعفر بن أبي طالب ممن يعارضون فقال: فإن الخلافة أن أخذ فيها بالقرآن فأولو الأرحام بعضهم أولى ببعض في كتاب الله وأن آخذ فيها بسنة رسوله فأولو رسول الله وإن آخذ بسنة الشيخين أبي بكر وعمر فأي الناس أفضل وأكمل وأحق بهذا الأمر من آل الرسول؟ وأيم الله لو ولوه بعد نبيهم لوضعوا الأمر موضعه لحقه وصدقه ولأطيع الله وعصي الشيطان وما اختلف في الأمة سيفان. فاتق الله يا معاوية فإنك قد صرت راعياً ونحن موية فانظر لرعيتك فإنك مسؤول عنها غذات.

وأما ما ذكرت من ابني عمي وتركك أن تحضرهما فوالله ما أصبت الحق ولا

- (183) م. ن، ص 124. وعلي وبنوه، ج 2، ص 207 فقد ورد فيها ما يلي: «وأما زياد فقد لقي كل الشطط يوم أعلن استلحاقه بأبي سفيان فقد أجلسه معاوية على المنبر إلى جانبه ثم دعا من شهد على سمية بأنها عرفت أبا سفيان معرفة الإثم وسمع في أمه ما لا يحب الكريم أن يسمع في أمه».
- (184) وكان معاوية قد كتب إلى زياد بهذا الصدد فقال: «وأما كتابك للحسن باسمه واسم أمه ولا تنسبه إلى أبيه فإن الحسن ويحك من لا يرمى به «الرجوان» (جانبا البئر من أعلاها إلى أسفلها) وإلى أي أم وكلته لا أم لك أما علمت أنها فاطمة فذاك أفخر له لو كنت تعلمه وتعقله». أدب الخلفاء الأمويين، ص 123.

يجوز لك ذلك إلّا بهما وإنك لتعلم أنهما معدن العلم والكرم فقل أو دع وأستغفر الله لى ولكمة<sup>(185)</sup>.

وواضح أن الخطبة تعني أشياء كثيرة وراء الألفاظ وتلك سمة امتياز عقلي قادر على أن يستغل كل طاقة الكلمة على أن تتجاوز دلالتها القريبة إلى دلالاتها البعيدة في الإيحاء.

فقد كان عبدالله بن جعفر كثير التعريض بمعاوية من خلال التعريض بما وقع بعد وفاة الرسول مخالفاً للقرآن والسنَّة ثم بما وقع مخالفاً لسيرة الشيخين بعد ذلك ويخيل إلي أن «قد صرت راعياً ونحن رعية» أبلغ ما يصل إليه الأديب في التعبير الساخر عما تتمخض عنه الظروف الشاذة في السياسة. . ! !

ومع الثقافات العقلية العميقة يتطوّر المضمون في أدب الشيعة تطوراً آخر، ذلك أن الجانب العاطفي من تأريخ الرأي الشيعي، وهو الذي اتجه إليه اهتمام أدباء الشيعة في ظل الحكم العباسي كان يصرف عن الانتفاع بثقافة الجدل إلى الانتفاع بما يعمّق التعاطف مع المأساة الشيعية بعيداً عن النظرية وقد كان هذا في الواقع هو التطور الكبير الذي حدث في مضمون الأدب الشيعي تناسقاً مع الذي حدث في الموضوع، وقد سبق لنا كلام مفصل في ذلك.

وهكذا يعود واضحاً أن ما كان يحتاجه الكميت والحميري وكثير عزّة وحتى الأئمة أنفسهم من معطيات ثقافية قريبة بطبيعتها إلى جدل الرأي لم يعد يحتاجه دعبل وابن الرومي والرضي وأشباههم ممن اتجهوا إلى المضمون العاطفي وانصرفوا عن المضمون الفكري. فقد كان هؤلاء بحاجة إلى معطيات فنية قادرة على أن تنقل هذا المضمون إلى مواطن التأثر في من يراد لهم أن يتأثروا به ويتعاطفوا معه.

وعلى هذا المعنى يجيء الاهتمام بالصورة الأدبية ضرورة تعبيرية ملحّة لأنها توشك أن تكون هنا أسلوباً ومضموناً في آن واحد<sup>(186)</sup>.

يقول الشريف في مأساة كربلاء: جــزروا جــزر الأضـــاحـــي تـــســلــه ثـــم ســاقــوا أهــلــه ســوق الإمـــا

(185) أدب السياسة في العصر الأموي، ص 14ه–315.

(186) حين تكون العاطفة قوة نفسية غير محدودة المعالم تعجز اللغة المحدودة المعاني عن أن تكون تعبيرها الطبيعي فيحتال الأديب ليظفر بلغة لهذا العنصر الوجداني فيقع على الصور الأدبية. أحمد الشايب، أصول النقد الأدبي، ط 3، 1946، ص 448–449. معجلات لا يواريسن ضحى سنن الأوجه أو بيض الطلى<sup>(187)</sup> هاتفات بسرسول الله في بهر السعي وعثرات الخطى<sup>(188)</sup> يوم لا كسسر حجاب مانع بذله العين ولا ظل خبا والواقع أن الشاعر عاجز عن أن يشيع إحساساً بالألم بغير هذا التصوير البارع لما يبتذل من مصون آل البيت وراء المأساة الدامية في كربلاء. وبعيد أن يكون المضمون العاطفي في الأبيات غير هذه الأفلاذ التي تتكوّن منها الصورة أو بعيد أن يكون هذا المضمون ذا قيمة فنية بدونها. ولا نقصد بوحدة الشكل والمضمون في الموضوع الوجداني معنى أكثر من هذا...

وفي مأساة آل البيت على المعنى العام لا على المعنى الخاص يقول دعبل: وليس حجي من الأحياء نعلمه من ذي يمان ومن بكر ومن مضر إلا وهم شركاء فسي دمائهم كما تشارك أيسار عملى جزر قستمل وأسر وتسحيريق ومشهبة فعل الغزاة بأرض الروم والخزر

ويخيّل إلينا أنه بغير التصوير يظل المضمون الوجداني في الأبيات عاجزاً عن أن يهزّ الضمير بنبضة ألم لأنه يكون حيثة مجرد طاقة نفسية غامضة يتعذّر أن تجد تعبيرها الطبيعي بعيداً عن الصورة الأدبية<sup>(189)</sup>. إن الشعور الغامض بواقع الظلم الذي يتعرّض له العلويون على امتداد التأريخ بناسم من كل قبيل، يعجز وحده في أبيات دعبل عن أن يخلق تعاطفاً مع هذا الواقع ولكنه يعود قادراً على ذلك حين يتيح للناس أن يطلّوا على أشلاء العلويين الممزقة بين أيدي الطغاة من خلال الصورة الأدبية التي يطلون منها على أشلاء العلوين المورة إلا يواقع ولكنه يقام و قادراً على ذلك حين يتيح أن الصورة هنا لم تعد وسيلة بقدر ما تعود غاية في نفسها من الأيسار. وما نشك في أن الصورة هنا لم تعد وسيلة بقدر ما تعود غاية في نفسها . .

وعلى هذا الغرار تجيء خاطرة ابن الرومي في يحيى بن عمر<sup>(190)</sup>: كـــــــه الــقــنــا حــلــة مـــن دم فــأضـحـت لــدى الـلَّـه مــن أرجــوان جــزتــه مــعــانــقــة الــدار عــيــن معـانـقـة الـقــاصـرات الـحـسـان

- (187) السنَّة: دائرة الوجه جمعها سنن. الطلي: الأعناق.
  - (188) البهر: انقطاع النفس من السعي الشديد.
  - (189) أحمد الشايب، أصول النقد الأدبي، ص 249.
  - (190) العقاد، ابن الرومي : حياته من شعره، ص 212.

الطابع العام للادب الشيعي القديم وأسباب ذلك

لكان ابن الرومي يحس عظمة الاستشهاد في نفسه أكبر من أن تعبّر عنها اللغة فتوسل بالصورة الأدبية الحية ليزرع هذه العظمة في كل قلب ولعل أبرز ما فيها هنا أنها تستغل بلاغية التطابق باللازم وتوليد الضد من الضد وتلك خصيصة خيال آري معقّد<sup>(191)</sup>ا

وتجري الأمثلة بعد ذلك في جملتها هذا المجرى حتى ليصح أن يقال: إن المضمون العاطفي في الأدب الشيعي كان يتجه غالباً إلى الانتفاع بمعطيات البلاغة!

#### والخلاصة

إن المضمون كان هو الآخر يتطوّر في خط واضح على نحو ما كان يقع في الموضوع. فحين يشتد الاهتمام بالجانب النظري من العقيدة الشيعية يلاحظ أن هذا المضمون يسترفد ما يشيع في العصر من ثقافات حتى إذا انصرف الموضوع في ظل التطور الفكري العميق إلى الجانب العاطفي من تأريخ هذه العقيدة يلاحظ أن المضمون ينصرف هو الآخر عن المعطى الثقافي لانعدام الحاجة إليه إلى المعطى البلاغي وتلك حقيقة واضحة لأن العاطفة وهي كل شيء في المضمون الوجداني – لا تجد تعبيرها الطبيعي بعيداً عن البلاغة أو بتعبير آخر بعيداً عن الصورة البلاغية. ومعنى هذا بالدقة أن المضمون كان في خط تطوره ييتعد عن روافد الفكر بقدر ما

ولعلنا نستطيع التعبير على نحو آخر فنقول: لقد كان الوعي العميق لما في العصر من نضج في الحياة العقلية يلحّ على المضمون للعودة إلى الانتفاع بمعطيات الفطرة، لأن المعطى البلاغي بالرغم من أنه ينتسب إلى ثقافة محددة يظل معطى فطرة لأن البلاغة جمالية تقع في أعماق الطبع الموهوب!!

3 \_ تطور الأسلوب

والأسلوب على أنه طريقة أداء أو طريقة تعبير شديد الصلة بشخصية صاحبه. ومن

(191) ذلك أن حلة الدم في المعارك وحلة الأرجوان في الجنَّة تتطابقان على معنى الشقاء والسعادة أو الألم واللذة. ومثل هذا يقع في المعانقتين. وينبغي أن نضيف إلى ذلك أن ابن الرومي يستولد الألم في حلة الدم للَّة في حلة الجنَّة والشقاء في معانقة الدار عين سعادة في معانقة الحورا! هنا تشيع حقيقة لم يعد فيها مجال شك هي أن أسلوب الرجل هو الرجل نفسه<sup>(192)</sup>. وفي هذا الضوء يبدو أن أسلوب الأدب الشيعي على وجه التعميم يتعذر أن يفرد بخط تلاحظ فيه تطورات معينة على نحو ما كان يلاحظ ذلك في موضوع هذا الأدب وفي مضمونه. وليس بعيداً أن نوسع هذه النظرة إلى كل أسلوب. ولكن الواقع أننا نستطيع بالرغم من كل ما يتأكد من شخصية الأسلوب تمييز ملامح عامة فيه. فحين كان المضمون الشيعي يتصل بجدل الرأي وينتفع بثقافات العصر كان يلاحظ أن الأسلوب يعود طريقة أداء علمية وقد كان لهذا مثلٌ هو ما كنا نذهب إليه في معاشميات الكميت؟ من أنها تنزع إلى أن تكون مقالة في العقائد! أما حين كان الأسلوب يعود طريقة أداء علمية وقد كان لهذا مثلٌ هو ما كنا نذهب إليه في ينصرف المضمون عن هذا الجدل إلى أن تكون مقالة في العقائد! أما حين كان الأسلوب يعود صورة حية تنزع إلى أن تكون مقالة في العقائد! أما حين كان الأسلوب يعود صورة حية تنزع إلى أن تكون مقالة في العقائد! أما حين كان المعنى العام متسع في الأسلوب لكل المميزات الخاصة... ولعل هذا هو ما يقصد المعنى العام متسع في الأسلوب لكل المميزات الخاصة...

### خلاصة الفصل

وبعد فمن خلال ما استعرضتا من تأريخ الأدب الشيعي القديم يلاحظ أنه كان في جملته أدب عقيدة مضطهدة.

ولعل أروع ما في هذا الأدب أنه الم يكن أدب السلطة، تطغى عليه الرغبات المادية وتصرفه عوامل الرجاء والخوف»<sup>(194)</sup> وإنما كان أدب المعارضة الجريئة وتلك حقيقة يربط بها أبدأ صدق في المشاعر، وهو عنصر لا بد من أن يتوافر في كل أدب خالد.

ومن هنا كانت العاطفة الحارة من سماته المميزة وربما كان من هنا أيضاً بعيداً عن التصنيع وهو ظاهرة زخرف في القول غالباً ما تذوب أمام وهج العواطف<sup>(195)</sup>. وهو يحمل وراء هذا كله طابعاً يميِّز أدب العقيدة أبداً بالسهولة والوضوح في

Le style c'est l'homme même (Duffon).

(192)

- (193) أدب السياسة في العصر الأموي، ص 218.
- (194) عبد الحسيب طه حميدة، أدب الشيعة إلى نهاية القرن الثاني، ط 1، 1956، ص 329.
  - (195) الدكتور مصطفى الشكعة، فنون الشعر في مجتمع الحمدانيين، 1958، ص 301.

الطابع العام للادب الشيعي القديم واسباب ذلك

مفرداته وعباراته وأخيلته اتساقاً مع ما يقصد به من التأثير وتيسير الليوع والنَّقل والفهم لينتهي إلى أعماق الخاصة والعامة بغير اضطرار إلى إجهادهم في التفهيم والتفكير به<sup>(196)</sup>.

وأخيراً فقد ظل أدب الشيعة في جانبه العاطفي بشكل خاص يحمل سمات الحزن العميق حتى حين كان يبدو بعيداً عن ذكريات الحداد والسواد. ذلك لأن الاضطهاد الذي امتذ بروح المغول في تأريخ التشيع وراء عاشوراء وقبلها كان قد حدّد الطابع العام لهذا الأدب على صورة ما يشيع في الأدبيات التالية: نحن بنو المصطفى ذوو غصص يجرعها في الأنام كاظمنا عظيمة في الأنام محنتنا أولسنا مسبقلس وآخريا يفرح هذا الورى بعيدهم ونحين أعيدادنا مآتسمنا والمناس فى الأمن والمسرور وما يأمن طول المزمان خاتفنا



(196) الدكتور الحوفي، أدب السياسة في العصر الأموي، ص 582.



.





لقد كان من أهداف الإسلام الكبرى أن يحل مشكلة الطبقة، وما تقتضيه من تمييز، ومن هنا «التف حوله فقراء مكة ومستضعفوها، ووقفوا معه صفاً واحداً في مواجهة الملأ المكي الذي كان يتزعمه قادة قريش ممن كانوا كبار تجارها في الوقت عينها<sup>(1)</sup>. ولم يكن التشيع في جوهره إلا نزوعا شديداً لامتداد هذه الغاية في حياة الإسلام السياسية. وكان طبيعياً أيضاً أن يتجه هؤلاء جميعاً في مجال التطبيق إلى مسلم نموذجي تتمثل فيه كل القيم الروحية التي أراد بها الإسلام الأول أن ينتصر على الملأ المكي المكي أن يتوط بيا أن مسلم مسلم من من من الإسلام الأول أن يتصر على الملا مادئه وصدر عنه دون أن تربطه بالنظام السابق أية رابطة أو مصلحة<sup>(3)</sup>.

ويلاحظ أنه إلى بداية النصف الثاني من عهد عثمان لم تشهد الأمة المسلمة انحرافاً عن مبادئ الإسلام<sup>(4)</sup>. ومن هنا لم تكن حاجة بالمتشيعين إلى أن يعارضوا، بل كان هناك ما يدعو إلى أن يؤيدوا الحكم الراشد ويسهموا في ترسيخه.

ثم كان بعد ذلك أسلوب جديد في سياسة المال لم يعهده المسلمون ممن تقدّم عثمان فقد راح الخليفة الطيب يغدق الهبات الضخمة على آله وذويه من بيت المال الذي يشترك فيه المسلمون جميعاً . وانكفاً عماله على بيوت الأموال المحلية في أنحاء الدولة ينفقونها على نحو ما كان ينفقها الخليفة نفسه في المدينة<sup>(3)</sup>.

- الدكتور الشيبي، الفكر الشيعي، مكتبة النهضة، بغداد 1966، ص 14.
  - (2) م. ن، ص 21.
  - (3) م. ن، ص 14–15.
- (4) محمد مهدي شمس الدين، ثورة الحسين، دار الأندلس، لبنان، بدون تاريخ، ص 13.
- (5) م. ن، ص 23 نقلاً عن المسعودي، مروج الذهب. ج 2، السعادة، مصر 1367هـ. ص 341؛ والبلافري، من أنساب الأشراف، ج 5، 1936، ص 25–28، 48، 52.

ولعل أخطر ما انتهى إليه هذا الأسلوب في حياة المسلمين «أن وجدت إلى جانب الطبقة الشرية طبقة أخرى فقيرة لم تملك أرضاً ولا مالاً وليس لها عطاءات ضخمة»<sup>(6)</sup>.

ولقد كان ممكناً أن تخف حدة هذا التناقض في حياة الناس لو أن توزيع الثروة كان يتم بغير تحد صريح للأصول الكبرى في الإسلام. وهي أصول يظل يجيء في طليعتها: إن الناس سواسية كأسنان المشط، وإنه لا فضل لعربي على أعجمي إلا بالتقوى، وإن الفيء والغنائم ملك الجميع. ومن هنا كانت الهوة تزداد اتساعاً بين الطبقة الأرستقراطية والطبقة الفقيرة كلما تمَّ اغتيال الثروة العامة في تحدً لا يحمل طابع تبرير بقدر ما يحمل طابع استهتار. وعلى هذا المعنى يحمل قول سعيد بن العاص والي عثمان على الكوفة بأن: «سواد العراق بستان لقريش ما شاءت أخذت منه وما شاءت تركته»<sup>(7)</sup> وعليه أيضاً يحمل قول الخليفة عثمان في أموال بيت المال: «لنأخذن حاجتنا من هذا الفيء وإن رغمت أنوف إقوام»<sup>(8)</sup>.

وربما حمل على هذا المعنى كذلك أن تستد الولايات الكبرى في دولة الخلافة إلى الأقرباء في غير ملاحظة لكفاءات إدارية، بل في غير ملاحظة حتى لسلوك ديني مقبول<sup>(9)</sup>.

ولعل من صور التحدي الذي كاَنَ يعمّقُ الهوةُ بين السلطة والتيار المعارض لصبّ الإسلام في قوالب سياسية واجتماعية مصلحية تختلف عن قوالبه الأولى<sup>(10)</sup> ما يقع لعبد اللَّه بن مسعود وكان خازناً لبيت المال «فقد عارض سياسة عثمان في المال

- (6) م. ن، ص 25.
- (7) المسعودي، مروج الذهب، ج 2، ص 341–343.
- (8) ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة، ج 3، مصر، ص 49.
- (9) «لقد كان هؤلاء جميعاً من قريش وكانوا في تصرفاتهم لا يخفون قبليتهم وتعصبهم على غير قريش من قبائل العرب ومنهم عبد الله بن سعد الذي بالغ في إيذاء النبي والسخر منه وبالغ في الهزء بالقرآن حتى نزل القرآن بكفره. ومنهم الوليد بن عقبة وأمره في الفسق معروف مشهور وقد نزل فيه قرآن يعلن فسقه». محمد مهدي شمس الدين، ثورة الحسين، ج 1، ص 27-28.
  - (10) الدكتور الشيبي، الصلة بين التصوف والتشيع، ص 17.

منزلة الشيعة في تاربيغ الامة العربية وادبها

والإدارة فاعترضه عثمان بقوله: إنما أنت خازن لنا، ثم اشتدّت معارضة ابن مسعود فأمر عثمان بضربه حتى كسر بعض أضلاعها<sup>(11)</sup>.

وما يقع لأبي ذر الذي كان يعارض هو الآخر هذه السياسة فينفى إلى الشام ثم ينفى إلى الربذة.

وما يقع لعمار بن ياسر الذي لم يثنه الشتم والضرب حتى يغشى عليه عن أن يظل معارضاً لسياسة التمييز الطبقي الذي يجافي الروح الإسلامية النقية!!

وإذن فقد كانت هناك معارضة تعبَّر عن إرادة جميع المسلمين الذين آذتهم السياسة الجديدة في كراماتهم وأرزاقهم<sup>(12)</sup> وكان يحمل لواءها فعلاً خيرة الصحابة ممن والوا علياً ونصروه وهكذا نكون قد انتهينا إلى (هذه الطائفة التي كان لها مجهود واضح في إغناء المضمون الروحي للإسلام وإبقاء هذا الدين قادراً على إشباع النوازع الروحية حتى في أشد النفوس قلقاً وتحرراً)<sup>(13)</sup>.

وتبلغ المأساة قمتها بمقتل عثمان، ويتجه الناس إلى علي، ولكنه كان يدرك أن الثورة «تقتضي يومئذ عملاً ثورياً يتناول دعائم المجتمع الإسلامي في الاقتصاد والاجتماع والسياسة فامتنع من الاستجابة الفورية ليضع الناس أمام اختبار يكتشف به مدى استعدادهم لتحمل أسلوب الثورة في العمل»

(دعوني والتمسوا غيري فإنّا مستقبلون أمراً له وجوه وألوان، لا تقوم له القلوب ولا تثبت عليه العقول<sup>(15)</sup> وإن الآفاق قد أغامت، والمحجة قد تنكرت<sup>(16)</sup> واعلموا أني إن أجبتكم ركبت بكم ما أعلم ولم أصغ إلى قول القائل وعتب العاتب. وإن

- (11) ثورة الحسين، ص 29.
  - (12) م. ن، ص 31.
- (13) الدكتور عبد الرحمن بدوي، مقدمة دراسات إسلامية؛ ومحمد جواد مغنية، مع شيعة الإمامية، بيروت 1955، ص 65.
  - (14) ثورة الحسين، ص 37-38.
  - (15) لا تصير له ولا تطيق احتماله.
- (16) اغامت: غطيت بالغيم. المحجة: الطريق المستقيمة. تنكرت: تغيرت علائمها فصارت مجهولة.

فمي ادب العراق الحديث

تركتموني فأنا كأحدكم ولعلي أسمعكم وأطوعكم لمن وليتموه أمركم وأنا لكم وزيراً خير لكم مني أميراً)<sup>(17)</sup>.

وكان علي يدرك أن الأطماع كانت قد تنبّهت في كثير من الناس على عهد عثمان بما نالوا من تفضيلهم بالعطاء فلا يسهل عليهم فيما بعد أن يكونوا في مساواة مع غيرهم فلو تناولهم العدل انفلتوا منه وطلبوا طائشة الفتنة طمعاً في نيل رغباتهم وأولئك هم أغلب الرؤساء في القوم فإن أقرّهم الإمام على ما كانوا عليه من الامتياز فقد أتى ظلماً وخالف شرعاً والناقمون على عثمان قائمون على المطالبة بالنصفة وإن لم ينالوها تحرشوا للفتنة فأين المحجة للوصول إلى الحق على أمن من الفتن؟ وقد كان بعد بيعته ما تفرّس به قبلها<sup>(18)</sup>.

وألحّ عليه الناس فاستجاب، وكان له منهج في الإصلاح بدأ بتطبيقه في ثلاثة ميادين: الإدارة والحقوق والمال:

وفي الإدارة لم يكن بد من أن يستبدل بولاة عثمان ولاة عرفوا بالدين والحزم والعفّة، وكانوا جميعاً من غير قريش، وذلك إجراء يوحي بصحة الحكم ونقائه، وليس أخطر منه على امتيازات الطبقة ولعله كان لذلك أقوى البواعث على ما كان يخطّط لاستئصال أبناء علي من الأئمة فيما بعدالا

(ولكني آسى أن يلي أمر هذه الأمة سفاؤها وفجارها فيتخذوا مال اللَّه دولاً، وعباده خولاً والصالحين حرباً والفاسقين حزباً، فإن منهم الذي قد شرب فيكم الحرام، وجلد حداً في الإسلام وإن منهم من لم يسلم حتى رضخت له على الإسلام الرضائخ)<sup>(19)</sup>.

**وفي الحقوق والواجبات ل**م يفرّق الإمام بين الناس وقد رفض امتيازات الجاهلية وكان شعاره في ذلك:

«الذليل عندي عزيز حتى آخذ الحق له، والقوي عندي ضعيف حتى آخذ الحق منه» أما فيما يتصل بسياسة المال فقد أعلن أنه سيتبع مبدأ المساواة في العطاء:

- (17) نهج البلاغة، شرح الإمام محمد عبده، ج 1، ط 1، منشورات مكتبة الأندلس، 1954، ص 217.
  - (18) أنظر هامش رقم 2 من الصفحة نفسها من م. ن.
    - (19) ثورة الحسين، ص 40.

منزلة الشيعة فمي تاريخ الامة العربية وادبها

(أيها الناس إني رجل منكم لي ما لكم، وعليَّ ما عليكم. وإني حاملكم على منهج نبيكم ومنفَّذ فيكم ما أمر به. ألا وأن كل قطيعة أقطعها عثمان وكل مال أعطاه من مال الله فهو مردود في بيت المال، فإن الحق لا يبطله شيء ولو وجدت قد تزوج به النساء وملك الإماء وفرق في البلدان لرددته، فإن في العدل سعة، ومن ضاق عليه العدل فالجور عليه أضيق)<sup>(20)</sup>.

(ألا لا يقولن رجال منكم غداً غرتهم الدنيا فاتخذوا العقار، وفجروا الأنهار وركبوا الخيول الفارهة، واتخذوا الوصائف الروقة<sup>(21)</sup> فصار ذلك عليهم عاراً وشناراً إذا ما منعتهم ما كانوا يخوضون فيه، وأخرتهم إلى حقوقهم التي يعلمون فيعلمون ذلك ويستنكرون ويقولون: حرمنا ابن أبي طالب حقوقنا! ألا وأيما رجل من المهاجرين والأنصار من أصحاب رسول الله (ص) يرى أن الفضل له على سواه لصحبته فإن الفضل النيّر غدا عند الله، وثوابه وأجره على الله. وأيما رجل استجاب لله ولرسوله فصدق ملتنا ودخل في ديننا واستقبل قبلتنا فقد استوجب حقوق الإسلام وحدوده فأنتم عباد الله، والمال مال الله يقسّم بينكم بالسوية لا فضل فيه لأحد على أحد وللمتقين عند الله غداً أحسن الجزاء وأفضل التوانيد . . وإذا كان غداً إنشاء الله فاغدوا علينا العطاء أو لم يكن، إذا حضر إذا كان مسلماً حولي من أم ما من أم ما من أم العطاء أو لم يكن، إذا حضر إذا كان مسلماً حولي. .

وهكذا قضى علي يسرعة وحسم على شرعية التفاوت الطبقي. ويقدر ما كانت هذه السياسة مصدر فرح للطبقة المستضعفة الفقيرة كانت صفعة لقريش وغرورها وخيلائها واستعلائها على الناس<sup>(23)</sup>.

وحين أدركت قريش أن علياً جادً في تطبيق المنهج الإصلاحي الذي كان أساساً في قبوله المسؤولية، حاولت أن تساوم، وأن تهدّد، وأن تصطنع أخيراً التمرد لأنها

- (20) أي: إن من عجز عن تدبير أمره بالعدل فهو عن التدبير بالجور أشد عجزاً فإن الجور مظنة أن يقاوم ويصدّ عنه. وهذه الخطبة رواها الكلبي موفوعة إلى أبي صالح عن ابن عباس. نهج البلاغة، شرح الإمام محمد عبده، هامش رقم 2، طبعة 1954م بيروت، ص 59.
- (21) الروقة: جمع رائق، خيار الناس. وهو يستعمل بلفظ واحد مع المفرد والجمع مذكراً ومؤنثاً فيقال: غلام روقة، وجارية روقة، وجوار روقة.
  - (22) ثورة الحسين، ص 41–42.
    - (23) ثورة الحسين، ص 43.

فمي أنب العراق الحديث

استيقنت عجزها عن أن تصرف علياً عن قرار المصادرة لكل ما استولت عليه من ثروات السحت أيام عثمان..!

ويلاحظ فيما بعد أن الاضطهاد الرهيب الذي عاناه الأثمة ومن التف حولهم من شيعتهم كان يُستوحى فيما يبدو من قلق السلطة على هذه الثروات التي تستأثر بها من دون الناس بل على جملة امتيازاتها الباطلة...

والواقع أن نهج علي كان معارضة عنيفة لامتداد هذه الروح الجاهلية في حياة المسلمين ومن هنا كان التشيع ــ وهو رمز هذه المعارضة ــ هدف ضغط متواصل لاستئصاله.

ولعله كان طبيعياً جداً أن يشوَّه تأريخ هذه المعارضة بعامة، وأن تمسخ بخاصة جملة عقائدها الدينية، وتلك في السياسة وسيلة قمع ربما فاقت في نتائجها كل الوسائل المادية.

وعلى كل حال فقد كان التشيع يتحمل على امتداد التأريخ الإسلامي جزءاً كبيراً من مسؤولية التذكير بفساد الحكم، ويدفع ثمن ذلك عرقاً ودمعاً ودماً...

والغريب أنه حين لم يعد في طاقته البشرية أن يواصل هذه الرسالة اتهم بأنه يشرِّع النفاق!! وقد زعم اجولدتسيهر» في هذا الصدي

«إن الأخطار التي تحيق دائماً برجال الشيعة قد أوجدت في بيئتهم نظرية خلقية أفردتهم بصفة بارزة طبعت روحهم بطايع خاص. وترتبط هذه النظرية ارتباطاً وثيقاً بالضرورة الحتمية التي تنجم عما يبذله الشيعة من جهود سرّية... وقد استعان بها الخوارج في حركتهم ليحققوا هذه الغاية نفسها. وجعلها التشيع مبدأ من مبادئه الأساسية وعدها واجباً ضرورياً يجب على كل شيعي أن يرعاه من أجل الصالح المشترك لهم جميعاً. وتتلخص هذه النظرية في كلمة «تقية» التي تفيد الحيطة والحذر. فالشيعي لا يستطيع أن يخفي مذهبه فحسب بل يجب عليه أن يفعل ذلك، وأن يبالغ فالشيعي لا يستطيع أن يخفي مذهبه فحسب بل يجب عليه أن ينعل وأن يعمل كما هذه التعام والحدار. وعليه في البلد التي يسودها خصومه أن يتكلم وأن يعمل كما هذه التعاليم<sup>(24)</sup>.

وبصرف النظر عن أن الخوارج كانوا قد اعتمدوا هذا المبدأ \_ في نظر

(24) 🛛 جولدتسيهر، العقيدة والشويعة، ترجمة يوسف موسى وآخرين، القاهرة 1946، ص 180.

جولدتسيهر ــ فلم ينبزهم به فالتقية الشيعية لم تشرّع سبباً وإنما شرّعت نتيجة وتلك حقيقة كان ينبغي أن يتنبّه لها المستشرق الكبير. ثم هي تجب بشروط لا مطلقاً، وقد تقدّم لنا بحث مفصل في ذلك.

ويلاحظ أن حقائق كثيرة من هذا النوع ترد مشوّهة في دراسات المستشرقين ثم نعتمدها نحن بغير تمحيص، بحسّ النقص أحياناً، وبحس الطائفية أحياناً أخرى. وتحت ستار البحث العلمي يستعدي الاستشراق المغرض بعضنا على بعض فيمعن في تمزيق الوحدة وتفتيت القوة، وتشويه الحب الذي يربط بين القلوب التي تتعاطف بالإسلام. ولقد سبقت لنا وقفة طويلة مع أمثلة كثيرة لهذا التشويه. وربما كان أخطر ما في هذه الأمثلة أنها لا تنتسب إلى مصادر موثوقة، بل هي أحياناً لا تنتسب إلى أية مصادر!!

لقد ظل فلهاوزن مثلاً يلح على أن التشيع عربي الأصل والنشأة، وكأنه بهذا ينكر على «دوزي» و«ملر» رأيهما في هذا الصدد، فعند دوزي:

«إن الشيعة في حقيقتها فرقة فارسية، وفيها يظهر أجلى ما يظهر ذلك الفارق بين الجنس العربي الذي يحب الحرية والجنس الفارسي الذي اعتاد الخضوع كالعبيد. لقد كان مبدأ انتخاب خليفة للنبي أمراً غير معهود ولا مفهوم عند الفرس لأنهم لم يعرفوا غير مبدأ الوراثة في الحكم لهذا اعتقلوا أنه ما دام محمد لم يترك ولداً يرثه فإن علياً هو الذي كان يجب أن يخلفه، وأن الخلافة يجب أن تكون وراثية في آل علي. ومن هنا فإن جميع الخلفاء – ما عدا علياً – كانوا في نظرهم مغتصبين للحكم لا تجب لهم طاعة وقوى هذا الاعتقاد عندهم كراهيتهم للحكومة وللسيطرة العربية فكانوا في في ملوكهم أحفاداً منحدرين من أصلاب الآلهة الدنيا فنقلوا هذا التوقير الوثني إلى علي وذريته. فالطاعة المطلقة للإمام الذي هو من نسل علي كانت في نظرهم الواجب يفير سائر الواجبات والتكاليف تفسيراً رمزياً وإن يتجاوزها ويتعد المؤمم المتادوا أيضاً أن يروا في ملوكهم أحفاداً منحدرين من أصلاب الآلهة الدنيا فنقلوا هذا التوقير الوثني إلى على وذريته. فالطاعة المطلقة للإمام الذي هو من نسل علي كانت في نظرهم الواجب يفير سائر الواجبات والتكاليف تفسيراً رمزياً وإن يتجاوزها ويتعداها. لقد كان الإمام عندهم كل شيء. إنه الله قد صار بشراً فالخضوع الاعمى المقرون بانتهاكان الواجب عندهم كل شيء. إنه الله قد صار بشراً فالخضوع الأعمى المقرون بانتهاكا الومات عندهم كل شيء. إنه الله قد صار بشراً فالخضوع الأعمى المقرون بانتهاك الحرمات فلك هو الأساس في مذهبهما<sup>(21)</sup>.

(25) فلهاوزن، الخوارج والشيعة، ترجمة عبد الرحمن بدوي، القاهرة 1958، ص 241.

وواضح أن «دوزي» يتهم التشيع بأنه «بغير لائمة من ضمير يمكن أن يفسّر الواجبات والتكاليف الإسلامية تفسيراً رمزياً شريطة أن يحقق الطاعة المطلقة للإمام العلوي» أما مصادره التي يعتمدها في هذا الاتهام فربما كانت خطبة لأبي حمزة الخارجي عن الشيعة<sup>(26)</sup> يرد فيها أن موالاة الأئمة تغني عن الأعمال الصالحة وتنجي من عقاب الأعمال السيئة!! وأبو حمزة خصم من جهة ثم هو يستلهم في حديثه عن الشيعة عقائد العامة من جهة أخرى!!

ويلاحظ كذلك أن دوزي يصور إمام الشيعة بأنه إلّه قد صار بشراً، وفي هذا يخيل إليه أنه لا حاجة لأن يحيل على مصدر شيعي! كأن الاتهام يمكن أن يحمل طابع الصحة بغير دليل.

وعلى نحو ما يتحدث «دوزي» يتحدث «أ. ملر» ويضيف أن الفرس كانوا ــ تحت تأثير الأفكار الهندية قبل الإسلام بعهد طويل ــ يميلون إلى القول بأن الشاهنشاه هو تجسد لروح الله التي تنتقل في أصلاب الملوك من الآباء إلى الأبناء<sup>(27)</sup>.

وحين كان فلهاوزن يخطئ دوزي وملر فيما يذهبان إليه من «فارسية التشيع» كان عنده أن «ملاءمة الآراء الشيعية للإيرانيين لا تعني أن هذه الآراء قد انبعثت منهم لأن تلك الملاءمة ليست دليلاً على هذا الانبعاث. بل إن الروايات التأريخية تؤكد أن التشيع الواضح الصريح كان قائماً أولاً في الدوائر العربية ثم انتقل منها بعد ذلك إلى الموالي<sup>(28)</sup>.

ولكن فلهاوزن كان يلح من ناحية أخرى على أن يربط بين التشيع والبهودية. ويلاحظ أنه في الطريق إلى تأكيد ذلك يحاول أن يصل بين الإسلام بعامة ومقولات يهودية هي في رأيه واضحة الظلال فيه. فعنده مثلاً أن الفكرة القائلة بأن النبي ملك يمثل سلطان اللَّه على الأرض تتسرب إلى الإسلام من اليهودية<sup>(29)</sup>.

- (26) الأغاني، م 20، طبع دار مكتبة المحياة ودار الفكر، بيروت، ص 259. والغريب أن تعليقاً بإزاء الهامش رقم 1 من الخوارج والشيعة، يرد تأييداً لأبي حمزة بأن الحميري كان يشرب الخمرة ولا يقلع عن ذلك ولكنه يعتقد أن من يتشيّع لعلي سيغتفر له شرب الخمر كأن نزوة شاعر يمكن أن تدل على واقع عقيدة!! ص 251.
  - (27) فلهاوزن، الشيعة والخوارج، ترجمة عبد الرحمن بدوي، ص 241.
    - (28) انظر الصفحة نفسها من م. ن.
- (29) م. ن، ص 245. وفيها يحيل المؤلف على مقدمة لتأريخ إسرائيل بالألمانية، ص 226، 256 وما يليها؛ وص 273 وما يليها.

وحين يربط بين التشيع واليهودية يزعم أن الشيعة يقولون ببعث محمد في علي وأبنائه ويبنون ذلك على الآية 85 من السورة 28 والآية 8 من السورة 82 وأن هذا يذكر بالفكرة اليهودية التي تذهب إلى وقوع الاتحاد بين النبي وخليفته "موسى ويوشع<sup>»(30)</sup>.

والغريب أن فلهاوزن لا يحدِّد المصدر الشيعي الذي يرد فيه هذا «البعث الغريب»: بعث محمد في علي بل هو يظل غامضاً حتى في زعمه أن الشيعة يبنون ذلك على قوله تعالى في سورة القصص: ﴿إِنَّ الَذِي فَرَضَ عَلَيْكَ الْقُرْءَاتَ لَرَآذَكَ إِلَى مَعَاوَلَه، وقوله في سورة الانفطار: ﴿في أَي صُورَرَ مَا شَآة رَكَبَكَ ﴿ ). وحين تستطلع تفاسير الشيعة لتلحظ فيها كيف يتم بعث محمد في علي من خلال سورتي القصص والانفطار تبدو مقالة فلهاوزن بعيدة جداً عن واقع العقيدة الشيعية في النبوة والإمامة معاً!! فليس في التشيع تناسخ تتحول فيه ذات النبي إلى ذات الإمام، وما يرد على السنة المتكلمين من الشيعة مما يوهم هذا لا يحمل على تناسخ الروح وإنما يحمل على تناسخ «الوظيفة» إذا جاز التعبير!!

وعلى كل حال ففي "مجمع البيان" وهو من أوثق التفاسير الشيعية ــ يلاحظ أن تفسير آية القصص: ﴿إِنَّ ٱلَّذِي فَتَرَضَ عَلَيْكَ ٱلْقُرْبَاتِ لَرَآذُكَ إِلَى مَعَاذٍ﴾ يرد على النحو التالي:

«إن الذي أوجب عليك الامتثال بما تضمنه القرآن وأنزله عليك يردك إلى مكة... ومعاد الرجل بلده لأنه يتصرف في البلاد ثم يعود إليه. وقيل إلى معاد أي: إلى الموت وقيل إلى المرجع يوم القيامة، أي: يعيدك بعد الموت كما بدأك وقيل إلى الجنة، فالمعنى أنه مميتك وباعثك ومدخلك الجنّة. والظاهر يقتضي أنه العود إلى مكة<sup>(31)</sup>.

ويلاحظ كذلك أن تفسير آية الانفطار: ﴿فِ أَيِّ صُورَةٍ مَّا شَآءَ رَكَبَكَ ﴾ ترد في تفسير الطبرسي نفسه على النحو التالي: (أي في أي شبه من أب أو أم أو خال أو عم. أي أن اللَّه يقدر على جعلك

- (30) م. ن، ص 248-249 والهامش رقم 1، وم. ن، ص 249.
  - (31) مجمع البيان، مجلد 7، طبعة طهران، ص 269.

كيف شاء ولكنه خلقك في أحسن تقويم حتى صرت على صورتك التي أنت عليها)<sup>(32)</sup>.

وإذن فما يعتمده فلهاوزن من آيتي القصص والانفطار لا يدل مطلقاً على ما يذهب إليه من رأي. ويخيّل إلينا أن الاستشراق بعد أن أوسع الموضوع الإسلامي استكشافاً عاد يوسعه استطرافاً!!

ومن هنا يلاحظ في جملة من دراساته أنه يهتم بطرافة الرأي أكثر من اهتمامه بصحته... وعلى أية حال فقد كان ينبغي أن نتريث نحن المسلمين، في الانتفاع بما انتهى إليه دوزي وملر وفلهاوزن من رأي في «هوية التشيع العنصرية» أو في صلته بمذاهب بعيدة عن أصول الإسلام الكبرى ومبادئه العامة، لأن هذا الرأي كان يتناقض في دراساتهم من جهة، وكان من جهة أخرى يعجز عن أن يقدّم أدلته العلمية!!

ولكن الذي وقع أن التشيع في معظم دراساتنا الجامعية ظل فارسي العنصر يهودي النزعة!

ولعل الخطر في هذا أنه كان يشوّه أبداً من صورة التشيع. ولم يكن التشيع ــ وتلك كلمة حق ــ بشعاً لا في نضاله السياسي ولا في عقائده المذهبية. ويبقى أن للشيعة دوراً كبيراً في حياة الإملام الفكرية، وهنا وجد أيضاً من يقلّل

من أهمية هذا الدور ويجرد الشيعة حتى من أبرز خصائصهم ومميزاتهم.

ففي أصول العقائد اتهم الشيعة الإجامية يأنهم عبال على المعتزلة. اوالإمامية منذ أقدم عصورهم كانوا في طليعة الباحثين والمفكرين والمؤلفين، ولعلهم كانوا من ألد خصوم المعتزلة تؤيد ذلك مصادر سنية وشيعية،<sup>(33)</sup>. وللتدليل على ذلك فقد كان الشيعة في كل من الأصول الخمسة التي تمثل الأساس الذي يقوم عليه الاعتزال يرون غير الذي يراه المعتزلة: ففي الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر مثلاً يذهب الإمامية إلى وجوبهما بالنص: ولتكن منكم أمة يدعون إلى الخير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر أولئك هم المفلحون<sup>(34)</sup>. في حين يقول المعتزلة بوجوبهما بحكم العقل ليس غير.

وفي العدل يتبنّى المعتزلة مبدأ التفويض في حين يتبنّى الشيعة فيه مبدأ وسطاً بين الجبر والتفويض.

- (32) الطبرسي، مجمع البيان، مجلد 10، طبعة طهران، ص 449–450.
- (33) السيد هاشم معروف، الشبعة بين الأشاعرة والمعتزلة، ط 1، 1964م، ص 279.
  - (34) مجمع البيان، مجلد 2، ص 484.

وفي الوعد والوعيد يخالف المعتزلة الإمامية بوجوب الوفاء بالوعيد، وينكر الإمامية هذا الوجوب.

وحين يكون مرتكب الكبيرة في منزلة بين الكفر والإيمان عند المعتزلة يراء الإمامية مؤمناً فاسقاً مستحقاً للعقاب بمقدار جرمه.

وحتى في التوحيد يلاحظ أن هناك فروقاً بين رأي المعتزلة ورأي الإمامية<sup>(35)</sup>. وليست أصول العقائد وحدها مظهر النشاط العقلي للتشيع فله في جملة الحقول الفكرية دور بارز يميِّزه بإبداع ملحوظ. ولعله يرد بالأصل إلى أن النظرية الشيعية قائمة في أكثر جوانبها على التأمل والمنطق<sup>(36)</sup>، ولعله يرد كذلك إلى توجيه الأئمة لاستكشاف ما وراء الطبيعة وذلك في خطب الإمام علي مثلاً شديد الوضوح، بل لعله يرد أيضاً إلى ما يذهب إليه جمهرة من علماء الشيعة من ضرورة التوفر على الأصول الكبرى في العقائد بالنظر المجتهد لا بالتقليد<sup>(37)</sup>.

ففي حقل الفلسفة توصل بالتشيع أصول ذات قيمة فكرية لعل في طليعتها ما ينسب للكندي من <mark>بطلان التسلسل واللاتناهي وكان له</mark>ذا الأصل شأن كبير في إثبات حدوث العالم في أوساط الفلسفة فيما بعد<sup>(38)</sup>

وما ينسب لهشام بن الحكم مل القسام الجزء إلى غير نهاية؛ و«جسمية الألوان والطعوم والروائح؛ ونظريات أخرى عميقة لم تعد يعيدة عما انتهى إليه التطور العلمي المعاصر فيما يشبهها من حقائق<sup>(39)</sup>.

ولعلنا نخرج إلى أبعد مما يقتضيه البحث لو أننا تتبعنا تفصيلات الجهود التي تنسب إلى نشاط التشيع العقلي في نطاق الفلسفة ولكننا نكتفي بما يؤكده العقاد في مقدمة كتابه عن الرئيس ابن سينا فقد ذهب إلى أن من الملاحظات التي لا تفوت

- (35) الشيعة بين الأشاعرة والمعتزلة، ص 279–283. فعند المعتزلة أن جميع الأشياء في حال عدمها ذوات كما هي في حال وجودها بلا فرق بين الجواهر والأعراض ولم تكن الأشياء أشياء ولا الأعراض أعراضاً ولا الجواهر جواهر بصنع صانع وفعل فاعل بل هي أعراض وجواهر لأنها كذلك قبل وجودها لا بصنع صانع ولا بفعل فاعل والصانع قد صنع لها صفة الوجود ليس غير.
  - (36) عبد الله نعمة، فلاسفة الشبعة، منشورات مكتبة الحياة، بلا تاريخ، ص 12.
    - (37) أنظر الصفحة نفسها من م. ن.
      - (38) فلاسفة الشبعة، ص 33.
- (39) الأنصاري، أثر الشيعة الجعفرية في تطور الحركة الفكرية في بغداد، بغداد 1962م، ص20.

فمي أدب العراق الحديث

المؤرخ أن كبار الفلاسفة الشرقيين جميعاً كانوا من أنصار الشيعة كالكندي والفارابي وابن سينا<sup>(40)</sup>...

وحتى في الكيمياء يلاحظ أن للشيعة تأثيراً كبيراً على الدور العظيم الذي يلعبه هذا العلم المعجز في حياتنا المعاصرة. وربما كان جابر بن حيان أول عبقرية شيعية ظهرت في هذا الحقل وإليه يعود الفضل في التنبه إلى ما يسمَّى في علم الكيمياء بـ «المعادلات».

ومع البيروني<sup>(41)</sup> ينضج البحث في الثقل النوعي على نحو ما ينضج في العصر الحديث حتى ليبدو أن المقارنة لا تظهر الفروق التي ينبغي أن تقع في مثل هذه الظروف<sup>(42)</sup>.

وفي الفلك انتهى الشيعة إلى نظريات جديدة لم تعرف قبلهم ومنها نظرية لمعرفة مقدار محيط الأرض، وقد وردت في أواخر «الاسطرلاب» للبيروني وشرحها «نيللينو» وقد سمِّيت بنظرية البيروني<sup>(43)</sup> ومع البيروني عمل في الفلك حشد كبير من الشيعة.

وكان نشاطهم في الطب كنشاطهم في غيره من جوانب المعرفة الإنسانية. ولم تكن عنايتهم بالرياضيات بأقل من عناية غيرهم من العلماء فاشتغلوا بالحساب والجبر والهندسة والمثلثات. وكان من ألمع شخصياتهم ذات التأثير الواضح في تاريخ الفكر الرياضي «نصير الدين الطوسي» و«بهاء الدين العاملي» ويبدو أن العاملي على نحو الخصوص «كان يتفاعل مع الروح الرياضية إلى حدّ كبير حتى أنه في كشكوله يقيم يراهين من الهندسة على نظريات من الفلسفة»<sup>(44)</sup>.

ثم كان للشيعة وراء هذا كله أدب حي كنا قد عرضنا لبعض روائعه ونحن نحاول أن نتعرّف إلى طابعه العام.

- (40) م. ن، ص 67، 102.
- (41) ديورانت، قصة الحضارة، ترجمة محمد زيدان، م 4، ط 2، مصر 1956م، ص 148. ففيها أن البيروني يميل إلى مذهب الشيعة.
- (42) عبد الله نعمة، فلاسفة الشيعة، ص 65؛ والدكتور عمر فروخ، عبقرية العرب في العلم والفلسفة، ط 1، ص 71.
- (43) نيللينو، فلاسغة الشيعة، ص 71 نقلاً عن قدري حافظ طوقان، تراث العرب العلمي، الذي نقله بدوره عن «علم الفلك، تاريخه عند العرب في القرون الوسطى»، ص 291.
- (44) أثر الشيعة الجعفرية في تطور الحركة الفكرية في بغداد، مطبعة الرابطة، بغداد 1962م، ص41.

## حالة الأدب العراقي قبيل فترة البحث

حين نستطلع أدب أمة من الأمم لنتعرّف إلى خصائصه التي تميِّزه في فترة معينة من الزمان فإن من المنهج السليم في البحث أن نتعرّف أولاً إلى صورة الحياة العامة وراء هذا الأدب لأنها تظل أبداً تطبعه على غرارها حتى أنه ليكشف وحده عن تاريخها في مختلف جوانبه وتلك حقيقة ظلت شديدة الوضوح في أدب العرب بخاصة.

# 1 ــ الحالة السياسية قبيل فترة البحث في العراق

كانت الدولة العثمانية في بداية أمريعا قبيلة بدوية مسلمة جاءت من تركستان الشرقية هرباً من غارات جنكيز خان فاستوطنت في الأناضول تحت حكم السلاجقة. وقد طلب أحد رؤساء القبيلة من السلطان السلجوقي أرضاً تعيش عليها فأعطاها مقاطعة على بحر مرمرة إلى الجنوب من القسطنطينية عاصمة الدولة البيزنطية<sup>(1)</sup> ثم حملت هذه الإمارة الصغيرة لواء الجهاد ضد جارتها الكبيرة المرهقة التي كانت في حالة انحلال عام آنذاك<sup>(2)</sup> ونجحت في استخلاص الأناضول بأسره من القوات البيزنطية ثم استولت على القسطنطينية عاصمة الدولة البيزنطية <sup>(1)</sup>

وقد اعتمدت هذه الدولة الصغيرة في توسيع رقعتها الجغرافية على جيش يعرف في

- الدكتور علي الوردي، دراسات في طبيعة المجتمع العراقي، ط 1، بغداد 1965م، ص
   126–125.
  - (2) م. ن، ص 125؛ تاريخ بروكلمن، ط 4، ص 408.
  - (3) الدكتور عبد العزيز سليمان نوار، تاريخ العراق الحديث، 1968م، ص 5.

التاريخ باسم «الجيش الانكشاري»<sup>(4)</sup> ويتكوّن من أطفال النصارى الذين كانوا يسبون صغاراً وينشأون تنشئة خاصة دون أن يعرف الواحد منهم عن أبويه شيئاً ثم تنحصر تربيتهم بعد ذلك في تعليمهم أحكام الدين الإسلامي<sup>(5)</sup> ويمرنون على فنون القتال في مدارس داخلية ثم يغرس في قلوبهم أن وراء المعارك التي يخوضونها دفاعاً عن الإسلام نصراً مؤزّراً أو جنّة مخلدة. ولهذه العقيدة التي كانت تملك على الانكشاري عقله وقلبه تعزى جميع انتصارات الدولة في عنفوان شبابها. وكان طبيعياً بعد ذلك أن تستشعر هذه الانكشارية أهميتها في جهاز الحكم فتستعلي ثم تستأثر بامتيازات ضخمة<sup>(6)</sup> يلخصها «كارستن نيبور» في (مشاهداته) بقوله:

إن لقب الانكشاري صار يطلق على جميع المسلمين في البصرة من أكبر شخص إلى أصغر حمّال. إنهم صاروا انكشارية باللقب ودفعوا الثمن فيه لكي يحافظوا به على أموالهم وأرواحهم»<sup>(7)</sup>.

وبعد أن كان الانكشارية عامل قوة في الدولة أصبحوا فيها عامل ضعف شديد لأنهم تحولوا إلى آلة إفساد وفوضى. فقد تضاءل ارتباطهم بثكناتهم ولم يعودوا في عصمة من أن يستغلوا للإطاحة بالسلطة وحتى حين كانوا يدعون إلى الحرب ألفوا أن يتقاعسوا أو يفرّوا من القتال ثم يصطنعوا لذلك تبريرات يتخيّلونها تخيلاً<sup>(8)</sup>.

- (4) انظر هامش رقم 14 من الصفحة الثالثة من درسالة الماجستير (الشبيبي الكبير) لحمود عبد الأمير فبإزائه: (إن الينيجرية أو ينيك جرية هم الجند الجديد الذي أسسه الحاج بكتاش لحماية السلطان العثماني مراد بن أدرخان) نقلاً عن محمد حسن كليدار، هدينة الحسين، ج 2، ط. طهران، ص 149–150؛ والدكتور يوسف عز الدين، داود باشا ونهاية المماليك في العراق، فبإزائه أن: اليكنجرية تقرأ ينيجرية ومعناها الفرقة الجديدة ألف هذا الجيش السلطان أدرخان ثاني السلاطين العثمانيين وألغي في زمن محمود الثاني، هامش رقم 1، ص 21؛ تاريخ بروكلمن، ط 4، ص 144.
- (5) بغداد مدينة السلام، هامش رقم 7، ج 2، فقد ورد بإزائه ما يلي: والعثمانيون يسمّون هؤلاء «ديوشيرمه» بمعنى «المقطوفين» والصحيح أنهم كانوا يقطفون أثناء غارات خاصة...، ص 141.
- (6) من هذه الامتيازات أنه لا يجوز توقيفهم أو إيقاع العقوبة عليهم إلا من قبل رؤسائهم فقط. الوردي، دراسة في طبيعة المجتمع العراقي، ص 132.
  - (7) مشاهدات نيبور، ترجمة سعاد العمري، ص 22.
- (8) دراسة في طبيعة المجتمع العراقي، ص 127 نقلاً عن ساطع الحصري، البلاد العربية والدولة العثمانية، ص 47-48؛ والدملوجي، مدحت باشا، ص 5.

منزلة الشيعة في تاريخ الامة العربية وادبها

وكان هذا جميعه على ما يظهر يمهِّد لضربة السلطان محمود الثاني التي استأصل فيها شافتهم القد كانت الدولة أمام أحد أمرين: إما أن تفنى على يد الانكشارية وإما أن تزيحهم عنها فاختارت الثانيّا<sup>(9)</sup>.

وعلى كل حال فقد انقضّ العثمانيون من الأناضول على العراق واستولوا عليه عام 1534م بفضل هذا الجيش القوي الذي كانوا يدخرونه لفتوحاتهم يومذاك. وهكذا أصبح العراق تحت الحكم العثماني الذي كان قوياً ومباشراً حتى نهاية القرن السابع عشر تقريباً ثم أخذت قبضة العثمانيين تتراخى بعد ذلك الأمر الذي سمح للقوى المحلية بأن تستبد بالحكم في إطار التبعية الشكلية للسلطان العثماني<sup>(10)</sup>.

ولم تكن هذه الفئة المحلية الناشزة غير المماليك الذين ينتسبون إلى منطقة الفليس، التابعة لبلاد الكرج،<sup>(11)</sup> وقد جعلوا من أنفسهم طبقة عسكرية حاكمة في بلاد غريبة<sup>(12)</sup> كان من المؤكد أن يظلوا فيها أرقاء لو لم يتسنَّ لهم أن يحكموها<sup>(13)</sup> ولم يكن العراق يعرف المماليك قبل حسن باشا الذي ولي بغداد عام 1704م وهو ابن ضابط عسكري كان قد ترعرع وشبَّ في جو إستانبول الرسمي منذ طفولته. وقد ألف النظام الذي لم يكن قد مضى على ظهرية زمان طويل حول العرش: وهو استخدام الشراكسة الأرقاء الذين يجلبون أطفالاً قم يدربون تدريباً خاصاً ليصبحوا خداماً ملكيين وينتظموا في الصحبة السلطانية. وقد نقل حسن باشا هذا الما هذا النظام الذي لم يكن عدم مضى على ظهرية زمان طويل حول العرش: وهو استخدام تشريباً أنه الذين يجلبون أطفالاً قم يدربون تدريباً خاصاً ليصبحوا خداماً ملكيين وينتظموا في الصحبة السلطانية. وقد نقل حسن باشا هذا النظام إلى بغداد<sup>(10)</sup> وفي تقريباً<sup>(15)</sup>.

وكان أحمد باشا والياً من طراز غير الذي عرف به الولاة فهو شخصية تصلح في

- (9) مدحت باشا، ص 9-10؛ تاريخ بروكلمن، ترجمة نبيه فارس ومنير بعلبكي، ط 4، ص 540؛ والدكتور نوار، مصر والعراق، هامش رقم 1، ص 132؛ ومحمد قاسم وحسين حسني، تاريخ القرن التامع عشر، ص 201. (10) مصر والعراق، ص 3–4.
  - (11) أربعة قرون من تاريخ العراق الحديث، ترجمة جعفر خياط، ص 198.
    - (12) مطول حتّى، ج 3، ط 2، ص 793.
    - (13) أربعة قرون من ثاريخ العراق الحديث، ص 238-239.
- (14) بغداد مدينة السلام، تأليف ريشارد كوك وترجمة فؤاد جميل والدكتور مصطفى جواد، ج 2، ط 1، ص 66–67؛ أربعة قرون من تاريخ العراق الحديث، ص 198.
  - (15) بغداد مدينة السلام، ج 2، ص 83.

نظر الرعية لحكم دائم بالرغم من أنه كان أمياً!! والحق أنه لم يذكر له عمل يقع في نطاق الهمجية، وقد أثبت خلال سلطته المطلقة في الولاية الوسيعة أنه يتميّز بمؤهلات قلما كانت تتوافر في الحكام الشرقيين. ولعله كان يستشعر هذه المؤهلات فيشمس على مألوف العاصمة فيما يتصل بضريبة الولاية فلم يكن يرسل من المال إلا قليلاً، وما كان يرسل مالاً البتة. ثم إنه كان يرفض مرشحي السلطان للوظائف أحياناً، ومن هنا لم يكن من السهل أن يقنع الباب العالي بضرورة إبقائه فقد كان الانطباع عنه أنه يتعدّى بموقفه حدود الرعايا التابعين<sup>(16)</sup> ولعل موقفه هذا هو الذي دعا إلى أن يتهم بوغبته في الانفصال عن الدولة، بل دعا إلى أن يتهم بأنه يتواطاً مع إيران ليصبح تابعاً

ويبدو أنه لا أساس من الصحة لهذه التهمة فقد كان ممكناً أن يحصل على أكبر الإمارات لو أراد أن يستبدل بولائه للسلطان ولاء للشاه لأن علاقات شخصية تقوم على الإعجاب ببسالته وإقدامه ربطته ربطاً قوياً بنادر شاه. والواقع أن أحمد باشا كرّس حياته الطويلة للدفاع عن ولايته وصد إيران عنها<sup>(17)</sup>. يضاف إلى هذا كله أنه أظهر طاعة كاملة للسلطان عندما تمَّ نقله من بغداد عام 1736م.

وكان من الأرقاء الكرج الذين ابتيعوا لخدمة حسن باشا ببغداد وهم صبيان لم يبلغوا أشدهم بعد صبي يدعى سليمان، وقد مثلت منه في عنفوان العمر مواهب عسكرية رائعة فأعتقه سيده فيما بعد وهو أحمد باشا جزاء له على خدمة شخصية، ثم زوّجه ابنته عادلة. وأخذ يقربه إلى المنصب الأرفع الذي يلي منصب الوالي. وتراءى لأهل بغداد أن سليمان سيخلف الباشا في منصبه الخطير<sup>(18)</sup>. وعلى الرغم من أن إستانبول رأت في نهاية أحمد المفاجئة<sup>(19)</sup> فرصة تستعيد ما كان لها من سيطرة على العراق إلا أنها اضطرت إلى أن تحني رأسها أخيراً لما لا مفر منه فأقرت سليمان والياً عليه، ذلك أنه لم يكن من السهل على الدولة عزل وزير من الوزراء، بل كان عليها أن تمهّد لذلك، وتسيّر الجيوش، وتلجأ إلى طريق المشاورات والمناورات،

- (16) م. ن، ص 195.
- (17) أربعة قرون من تاريخ العراق الحديث، ص 195–196.
  - (18) بغداد مدينة السلام، ج 2، ص 85-86.
- (19) توفي في حملته على سليم بابان فنقلت جته إلى بغداد حيث دفن إلى جانب والده تحت قبة أبي حنيفة. أربعة قرون من تاريخ العراق الحديث، ص 196.

لأن عزل الوزير كان يؤدي غالباً إلى سفك الدماء واضطراب الأحوال وإعدام أتباعه وملاحقة مناصريه وتشريدهم<sup>(20)</sup>.

وهكذا استمرت دولة حسن باشا وأحمد باشا ممثلة في شخص مملوك الأخير سابقاً وصهره على ابنته<sup>(21)</sup>.

وكانت حكومة سليمان شديدة الأيد يحالفها النجح وتتسم بالمقدرة. فلم يرفع مخالف رأيه في بغداد لمدة اثنتي عشرة سنة ولم تقع فتن يضطرب لها حبل الأمن خارج المدينة ورتعت بغداد في رفاهية من العيش فكثر عليها تردد الجوابين الأوروبيين والتجار الزائرين وشاع للباشا لقب جرى على ألسنة الناس هو «أبو ليله» لأنها اعتاد أن يتجول تحت سدفة الليل ليستطلع بنفسه ما يشيع من أمن في الولاية التي يقبض على الحكم فيها بيد قوية<sup>(22)</sup>.

ويلاحظ في ظل هذا الحاكم الحازم أن نفوذ المماليك بلغ القمة وأن سيل الأرقاء البيض كان ينحدر على بغداد من تفليس بغير انقطاع وأن أكثر من مدرسة أسست لهم ليكونوا فيما بعد ضباطاً مدربين مثلهم الأعلى أن يخدموا سيدهم وطبقتهم<sup>(23)</sup> ولم يكن غريباً بعد ذلك أن يصبح المماليك قوة قادرة على أن تفرض رأيها في ولاة

- (21) بغداد هدينة السلام، ج 2، ص 88. وانظر هامش رقم 7 من الصفحة نفسها فقد ورد بإزائه ما يلي: فوقال ياسين العمري في حوادث سنة 162هـ (وفيها أنعم السلطان على الأمير الكبير والشهم الخطير سليمان باشا كتخدا الوزير أحمد باشا بن حسن باشا وولاه بغداد فأرسل له السنجق والمنشور والخلعة والسمور، وكان يوم قدوم سليمان باشا يوماً مشهوداً)».
- (22) بغداد مدينة السلام، ج 2، ص 89. ويذهب مترجما الكتاب في هامش رقم 9 من الصفحة نفسها مذهباً آخر في سبب التسمية هو أن سليمان تعقب العرب النهابة عام 1668هـ فقطع طريق 7 أيام بيومين وليلة فسماه الناس قابا ليلة وعندهما أنه لا وجه لما ذكره المؤلف ولا دخل للحركات السرية في الليل فإنها يجوز أن تكون في النهار. وانظر هامش رقم 5 من أربعة قرون ففيه أن صاحب قدوحة الوزراء، الشيخ عبد الرحمن بن الشيخ عبد الله السويدي يذكر العامي يسمًى الليلة وقاد من الليلة وعندهما أنه لا وجه لما ذكره المؤلف ولا دخل للحركات السرية في الليل فإنها يجوز أن تكون في النهار. وانظر هامش رقم 5 من أربعة قرون ففيه أن صاحب قدوحة الوزراء، الشيخ عبد الرحمن بن الشيخ عبد الله السويدي يذكر القاباً أخرى لسليمان هي : قدواس الليل، وقابو سمرة، وسمع نيبور أنه كان يسمًى ولي من الليمان هي الليل، وقابو معرة المراحمن بن الشيخ عبد الله السويدي أربعة قرون المارة أن صاحب قدوحة الوزراء، الشيخ عبد الرحمن بن الشيخ عبد الله السويدي يذكر القاباً أخرى لسليمان هي : قدواس الليل، وقابو سمرة، وقابو معرة، واليمان السيمان هي : قدواس الليل، وقابو معرة، واليمان المان السلام، أن صاحب قدوله الليل.
- (23) بغداد مدينة السلام، ج 2، ص 89؛ أربعة قرون من تاريخ العراق الحديث، الهامش رقم 6، ص 204.

العراق ثم لا تقوى السلطة المركزية على أن تستبدل به رأياً آخر! ومن هنا لم تجد العاصمة مندوحة من أن تقرّ اختيار المماليك لعمر آغا خلفاً لعلي باشا عام 1764م وحين صممت على أن تستبدل به مصطفى باشا تجمع المماليك فثاروا ثورة عارمة خارج المدينة فاضطرت إلى أن تستبدل به عدلي باشا وعجز هذا عن أن يرد هؤلاء إلى الطاعة فلم يبقَ بد من أن تقرّ الدولة العثمانية تعيين عبد اللَّه آغا وهو مملوك كان ضابطاً عسكرياً في إمرة عمر<sup>(24)</sup>.

لقد كانت إمبراطورية بني عثمان تمتد رقعتها إلى حدود بعيدة فتشمل مساحات لا تتشابه ولا تترابط بسهولة، يسكنها خليط من الناس لا يتجانسون بل هم يختلفون شيعاً وأحزاباً دينية وطائفية وعنصرية. وطبيعي لمثل هذه الدولة أن تحمل في طيات كيانها السياسي بذور الانحلال والفساد. يضاف إلى هذا الضعف في جهازها من الداخل استمرار النظام المعروف بنظام الملة وامتداده بحيث تتمتّع كل طائفة بقدر لا بأس به من الاستقلال الذاتي. وكان هذا النظام هو القاعدة التي حاول الإسلام بواسطتها أن يحل مشكلة الأقليات ويركّز السلطة العليا ولو نظرياً على الأقل في يدي رجل واحد هو الخليفة. وشيء آخر هو عدم الوضوح في قضية الاستخلاف<sup>(25)</sup>.

ومن الخارج كان أول مظهر لضعف الدولة فشلها في الاستيلاء على فيينا عام 1683م فقد توقف بعده توسع تركيا في أوروبا وأصبح لا يشغل الدولة شيء بقدر ما يشغلها التفكير في الحفاظ على ما كانت قد استولت عليه بالفتح. ثم إن دور القوى التركية المسلحة لم يعد دور هجوم بل اقتصر على الدفاع. وقد زاد في صعوبة هذا الوضع الذي انتهت إليه الدولة أن فرنسا وإنكلترا والنمسا وروسيا شرعت تطالب بمناطق نفوذ وبدأت تطمع في الاستيلاء على بعض ما يمتلكه فرجل أوروبا المريض،<sup>(26)</sup>.

وعلى أية حال فقد كان متوقعاً في ظل هذه العوامل أن الدولة الواسعة التي أصبحت بيد العثمانيين والتي كانت تضم عناصر شتّى غدت صعبة القيادة والإدارة إلا

(24) بغداد مدينة السلام، ج 2، ص 95–96؛ وم. ن، ص 78. فغيها أن حكم المدينة على الوجه المرضي أصبح الآن خارج نطاق قدرة كل إنسان ما لم يحظّ برضا جماعة المماليك الذين كانوا يسيطرون على الإدارة.

(25) مطول فيليب حتّى، ج 3، ط 2، ص 844.

(26) انظر الصفحة نفسها من م. ن.

منزلة الشيعة لهي تاريخ الامة العربية وأدبها

لرجل جبار. ومن هنا فإن الجزء الآسيوي من هذه الدولة كان قد انقسم في أوائل القرن التاسع عشر إلى إمارات يحكمها ولاة لا يربطهم بالسلطان إلّا ما يقدمون من مال كل عام وريما استشعر بعضهم قوة على المجابهة فأعلن العصيان واستقلّ بولايته. ولعلنا نستطيع أن نضيف إلى هذا الضعف الذي مُنيت به الدولة انصراف السلاطين إلى صور من التحلل الخلقي تقتل في الحاكم حيويته وتشلّ نشاطه. ثم ما جرته الحروب الكثيرة التي أثارتها أوروبا على الدولة العثمانية حتى ليصح أن تعدّ من شواغلها عن الانصراف إلى إصلاح شؤونها الداخلية، مضافاً إلى أنها أفقرت خزائنها إفقاراً

لقد كان المماليك في العراق يدركون على ما يبدو هذه الحقائق، ومن هنا امتد في حكم سليمان حكم سيده أحمد باشا من قبل، وطالما شمس هذا على الدولة فرفض موظفيها وتناسى جعالتها على الولاية... ومع ذلك فقد ظل المماليك في الظاهر يرتبطون بالمركز حتى كأنهم لا يطيقون نفسياً أن يستقلوا بالعراق استقلالاً يميِّزه بشخصية دولية. وقد كانت هذه التبعية «تتجلى في الدعاء للسلطان أثناء الصلاة، وعند ملك النقود، وفي تقليم التقارير وإرسال الهدايا أحياناً، وفي مظاهر الحياة العامة جميعها»<sup>(27)</sup>.

ثم إن الذي يلفت النظر في حَلَّا لِلصَّلَةِ أَنِّ المَعَالَيُكَ على الرغم من أنهم كانوا يحسون عجز الخلافة عن أن تتحدى بالقوة هذه النزعة التي تشبه أن تكون انفصالاً في هذا المنفى البعيد<sup>(28)</sup> فقد كانوا يتنافسون على «الفرمان السلطاني» تنافساً جدِّياً كانهم يستشعرون حاجة ملحة إلى إقرار شكلي بشرعية الاغتصاب!! لقد كان المماليك يحكمون على ما يبدو بأجساد السادة ولكن أرواحهم ظلت تتميز بألفتها الطويلة للتبعية!

ومهما يكن من أمر فقد بقيت نزعة المماليك الانفصالية تقف عند حدود العلاقة الشكلية بالحكومة المركزية حتى في ظل الذين تميزوا منهم بالذكاء والحزم والشجاعة. وكان سليمان باشا الكبير قد حكم ما يقرب من اثنتين وعشرين سنة، وبالرغم من أن الخلافة كانت في حال يرثى لها من الضعف فقد كان سليمان في حدود التبعية

- (27) أربعة قرون من تاريخ العراق الحديث، بغداد 1954م، ص 238.
- (28) عبد الله فياض، الثورة العراقية الكبرى، ط 1، ص 47؛ والدكتور الوردي، دراسة في طيعة المجتمع العراقي، ص 128.

الاسمية يقدِّم لها كثيراً من العون. ولكن السلاطين ظلوا ينظرون لحكام العراق من المماليك نظرة كراهية حتى وهم يصوغون مضطرين أوامر إقرارهم على الولاية ـ وظل عجزهم عن أن يفرضوا رأيهم في هذا الجزء البعيد من الإمبراطورية يجرح كبرياءهم، ويوغر صدورهم على حكامه<sup>(29)</sup>.

وحين أدرك المسؤولون العثمانيون في نهاية القرن الثامن عشر أن النظم العسكرية والإدارية في حاجة إلى تعديل حتى تستعيد الدولة شبايها<sup>(30)</sup> كان لا يد من توحيد الإمبراطورية. مرة أخرى تحت يد السلطان وكان هذا يتطلب القضاء على القوات الانكشارية والعصبيات الحاكمة<sup>(31)</sup>.

وفي هذا السبيل اضطر السلطان سليمان الثالث إلى التنازل عن العرش ثم دفع حياته ثمناً لأفكاره التقدمية<sup>(32)</sup>.

وكان محمود الثاني حكيماً جداً وهو يستأنف خطة الإصلاح التي بدأها من قبل سليم الثالث حتى إذا أمكنت فرصة القضاء على الانكشارية ضربهم ضربة قاضية استأصلت شافتهم ثم استبدل بهم جيشاً من الولايات بلغ عدده اثني عشر ألفاً. ويوحي من عقيدته بأن الضغط الأوروبي على الدولة العثمانية بلغ من الشدة حداً يقتضي الانتفاع بكل مصادر الدولة بشرية واقتصادية كان لا بد من السعي إلى إعادة الحكم المباشر لكل الولايات التي استبذت بها العصبيات أو الأسر الحاكمة أو الباشوات المغامرون<sup>(33)</sup>.

وكان على عراق المماليك يومئذ داود باشا وقد تميّز من بينهم بالثقافة والكفاءة والقدرة على إدخال إصلاحات جوهرية في البلاد<sup>(34)</sup> ولكنه مع ذلك ظل يرث كأسلافه مشكلات العراق التقليدية وفي رأسها المشكلة العشائرية، وكانت في أيامه أقوى من أن تحلها العصبية المملوكية<sup>(35)</sup>. ومن هنا اضطر داود إلى أن يمنح الشيوخ شبه سيادة

منزلة الشيعة فمي تأريخ الامة العربية وأدبها

مطلقة على عشائرهم ليضمن ولاءهم<sup>(36)</sup>. والمشكلة الكردية وكان الأكراد كلما حاولوا أن يشمسوا استعانوا بالفرس وكان هؤلاء يهتبلون كل فرصة للتدخل في شؤون العراق، وقد ظل داود باشا رغم عنايته بالجيش عاجزاً عن أن يفرض حكمه على كردستان. ومشكلة الغزو الوهابي المحتمل للعتبات المقدسة وكان المماليك قد عجزوا في مطلع القرن التاسع عشر عن أن يوقفوا هذا المد القوي فاستعانوا عليه بالسلطان الذي استعان عليه بدوره بمحمد علي الكبير في مصرا

ثم هناك مشكلة النفوذ البريطاني وكان يتعاظم آنذاك على أيدي عدد من الوكلاء الإنكليز وفي طليعتهم «ريتش» Rich. وقد اعتقد هذا أن الوقت قد أزف ليصبح العراق مستعمرة بريطانية<sup>(37)</sup>، ومن هنا كان يبدو كأنه خصم حقيقي لداود في جملة الخطوط التي يرسمها لسياسته... فإذا أضيف إلى هذا أن المماليك كانوا قد نكبوا بالانقسام الشديد بين صفوفهم منذ فضّل الباب العالي أن يرفع إلى الباشوية المملوك عبد الله باشا كان واضحاً جداً أن مركز داود في العراق لم يكن من القوة بحيث يصرف السلطان عن أن يتحرَّش به في سعية الكبير لإعادة الولايات الناشزة إلى مكانها الطبيعي في ظل السلطة المركزية المباشرة، وعلى كل حال فقد كانت فكرة «القضاء على حكم داود قد أصبحت ركناً رئيساً من أركان سياسة السلطان محمود الثاني،(<sup>38)</sup> وقد تهيّاً للقيام بهذه المهمة على يَاشاً وضاروالي حلُّب يومذاك. وبينما كان الطرفان يستعدان لخوض المعركة المنتظرة فاجأ الطاعون بغداد فتساقط الضحايا بالآلاف، ثم انطلقت مياه دجلة مجنونة تدمَّر البيوت وتهدمها على رؤوس المرضى. لقد كان من الطبيعي أن تستسلم بغداد للأقدار وأن تفتح أبوابها لجيش السلطان<sup>(39)</sup> ثم كان من الطبيعي لداود أن يستسلم هو الآخر لخصم انطوى على نبل في عاطفته، وحكمة في سياسته، وتقدير لمكانة داود العلمية التي كان ينظر إليها على رضا بعين الاعتبار لأنه كان هو نفسه ممن يحبون العلم والعلماء من جهة، ولأنه حرص من جهة أخرى على

- (36) مصر والعراق، ص 131، 132.
- (37) الدكتور نوار، تاريخ العراق الحديث، ص 29.
- (38) الدكتور نوار، تاريخ العراق الحديث، ص 32.
- (39) م. ن، ص 35–36؛ وإبراهيم الوائلي، الشعر السياسي العراقي في القرن التاسع عشر، مطبعة العاني، بغداد 1961م، ص 42.

أن يكسب ثقة الطبقة المثقفة في بغداد وكانت جميعها تتمسك بداره وتستبسِلُ في الدفاع عنه!!

ولكن علي رضا وهو يهيء رحلة داود إلى الآستانة في توصية كريمة منه للسلطان بالعفو عنه والإفادة من طاقاته السياسية، كان من ناحية أخرى يدبر عملية استئصال كاملة لمماليك العراق سنة 1831م في مذبحة تكاد تكون صورة مماثلة للمذبحة التي دبرها محمد علي لمماليك مصر سنة 1811م<sup>(40)</sup>.

وهكذا انتهى أمد الانشقاق الطويل ورجعت ولايات العراق التي انفصلت لمدة طويلة إلى أحضان الإمبراطورية العثمانية، وتلاشت سلالة المماليك إلى الأبد. وفي الساعة التي حُمل فيها داود إلى الخارج ودُفن فيها خدامه وحرسه أصبح العراق ولاية من ولايات تركيا الحديثة<sup>(41)</sup>.

وعلى كل حال فقد كان المماليك بوجه عام بدون ثقافة، ثم كانوا وراء ذلك قساة وسفاكي دماء وسيئي سير<sup>(42)</sup> ويمكن القول: إن العراقيين كانوا في ظلهم يشقون من شيوع الفساد، واضطراب الأمن، وضياع العدالة<sup>(43)</sup>. يضاف إلى هذا كله أن حكمهم «كان يتعثر بجمود أعجزه عن الانطباع للضرورات المستجدة في العصر الحديث»<sup>(44)</sup>.

وتغيرت بعد الممالك وجوه الحكام ولم تتغير طبيعة الحكم فقد كانت سياسة الولاة العثمانيين لا تختلف عن السياسة السابقة إلا بالارتياط المباشر بالدولة وإلا بهذه الروح الطورانية التي كانت تحكم السلوك السياسي فتطبعه بالتعصب العنصري المقيت حتى في ظل الذين كان يرتجى على أيديهم خير كثير للعراق<sup>(45)</sup>.

ولم يكن واقع السلاطين خيراً من واقع الولاة لولا أن أحراراً من الوزراء الأتراك في مركز الخلافة كان يؤلمهم ما انتهت إليه الإمبراطورية العثمانية من الوهم، ثم ما كان يبيّت لها من شر على أيدي القوى المتعاظمة في أوروبا، فينادون بضرورة

- (40) الدكتور نوار، مصر والعراق، ص 4.
- (41) أربعة قرون من تاريخ العراق الحديث، ص 331.
- (42) مطول فيليب حتّي، ج 3، ط 2، ص 793؛ وإبراهيم الوائلي، الشعر السيامي العراقي في القرن التاسع عشر، ص 37.
  - (43) مطول حتي، ج 3، ص 866.
  - (44) بغداد مدينة السلام، ج 2، ص 67.
  - (45) الوائلي، الشعر السياسي العواقي في القرن التاسع عشر، ص 38.

منزلة الشيعة لهي تاريخ الامة العربية وادبها

الإصلاح الذي يستأصل العلة ويمهّد للشفاء، وكان في طليعة هؤلاء أيام عبد المجيد، مصطفى رشيد باشا، وقد كان عبد المجيد ينزل إلى رأيه ويعمل بمشورته، وبذلك قضى على كثير من العادات الهمجية، وصان الأرواح<sup>(46)</sup>.

وكانت سياسة آل عثمان تحكم بالقسوة والعنف والإرهاب حكماً طورانياً آيته السيف والمدفع ولغته الدم وحز الرؤوس<sup>(47)</sup>.

ولعل من سوء حظ الدولة أن يحكم بعد عبد المجيد أخوه عبد العزيز فقد كانت سيرته تحفل بكل ما يشين. وعلى الرغم من أن «فؤاد باشا» ـ وكان صدراً أعظم يومذاك ـ قد أظهر براعة سياسية في إخراج الدولة من مأزق حرج كاد يخمد أنفاسها بعد المجزرة التي ذبح فيها زهاء خمسة عشر ألفاً من نصارى دمشق ولبنان عام 1860م، وبالرغم من حله لجملة من مشاكل السياسة المعقدة مع دول أوروبا أظهر بها حنكة أقرّ بها مفاوضوه، فقد تغير عبد العزيز عليه وتنكّر له وأقصاه عن الحكم واصطنع وزراء ممن لا ضمير لهم<sup>(48)</sup>.

ولأول مرة في تاريخ الدولة العثمانية يشكل جزب سياسي للدفاع عن حقوق الشعب سمِّي بـ «حزب تركيا الفتاة» أسسه مصطفى رشيد باشا وتبنّاه مصطفى فاضل باشا حفيد محمد علي المعروف بتحرره، وانتمى إليه جماعة من الكتّاب الأحرار من أمثال ضياء باشا، ونامق كمال بك، وعلى السعاوي من من

«ومن الوثائق الرسمية المحفوظة في قصر عابدين يلاحظ أن الخديوي إسماعيل كان يعين ضياء باشا بخمسين ألف جنيه لمواصلة النضال في أوروبا<sup>(49)</sup> وأن ذلك أحفظ السلطان وأسخطه عليه». ومما يوثر عن حزب «تركيا الفتاة» الكتاب المفتوح الذي أرسله مصطفى فاضل باشا إلى السلطان عبد العزيز عام 1866م على لسان الحزب يستفرّ به عاطفته ويستمنحه دستوراً للشعب يكون فيه الخير والسعادة له ويؤمن للدولة سلامتها من الأخطار وكان قد ترجمه إلى العربية فتحي باشا زغلول تحت عنوان هكتاب مفتوح من أمير إلى سلطان»<sup>(60)</sup>. وليس بعيداً عن صلب البحث أن ننقل هذا

- (46) صديق الدملوجي، مدحت باشا، ص 10.
  - (47) م، ن، ص 9.
  - (48) م.ن، ص 12–13.
    - (49) م. ٺ، ص 18.
- (50) صديق الدملوجي، مدحت باشا، ص 19–22؛ وانظر هامش رقم 1، م. ن، ص 19.

الكتاب الرائع لأنه يمثِّل صورة صادقة لوضع الدولة السياسي في ظل السلطان عبد العزيز، ولـمقترحات الأحرار في سبيل الإصلاح الـذي كـان ضرورة من ضرورات العودة بتركيا إلى مكانها الطبيعي في ركب الدولة القوية:

### نص الكتاب

مولاي، خذ بيد هذه الأمة وجدِّد لها شبابها. هبها دستوراً خصب التربة. ضعه بالإيمان، وحطه بما يضمن الإخلاص في إنفاذه، والأمانة في السير عليه مما يصونه من العبث به على مدى الأيام. دستور يتساوى أمامه المسلمون والنصارى في الحقوق والواجبات ليسود الوثام، ويهبط على الكل السلام، ولتردّ حجة الذي يقول من الأجانب: إن التأليف بين الغالب والمغلوب محال<sup>(61)</sup>ا

مولاي، أرى المنافقين والجهال من ذوي الرأي فينا يسارعون إلى (الشغب على حكم الدستور) فيقولون لجلالتكم: الدستور يصير الملك آلة لا روح فيها تسلبه اختياره وتنزع عنه شعاره ويقولون للأمة: الدستور يريد للمسلمين ترك ما عزَّ عليهم من دينهم، ولباسهم، وما ألفوا... أولئك قوم ماكرون.

مولاي، انبذ مشورتهم وتخلَّ عن سياستهم، لما قيّد الدستور إلا الهوى، وما انتزع من الملك إلا حرية الخطا في سياسة الرعية وما فرض على الرعية فرضاً ينبو معه مجدها أو يذهب نعيمها، ولكنه يكفل الدين ويصون الملك، ويحفظ الأموال على أهلها، وينزل السكينة في قلوب الأمة ويصير المرء حراً كريماً.

الدستور يبيح لنا أن نبدًل روابطنا الحاضرة بأحسن منها، ويقيم لنا بناء حكومة قوية لا منفذ فيها لقول الأجنبي، ويبسط الحماية الحقة على صنوف الرعية وينشر على الجميع راية العدل.

مولاي، أزفت الساعة، نجّ دولة الآباء، إن ثمنها من المهج كان عظيماً، إن ماضيها كان نصراً مجيداً، إن حاضرنا ليحزننا حزناً شديداً، فما أشق هذا الحاضر

<sup>(51)</sup> في هذا إشارة إلى ما يعرف في تاريخ تركيا بـ (المسألة الشرقية) وتعود هذه المسألة إلى عهد النهضة الأوروبية الذي بدأ في إيطاليا والمعروف بـ (الرينسانس). وكانت أوروبا في ذلك الحين قد صمّمت على إيقاف الزحف العثماني فيها. ثم تغير وجه المسألة بعد أن دبّ الوهن في جسم الدولة فصار يقصد بهذا الاسم القسيم الدولة العثمانية بحجة عجزها عن إدارة شؤونها والمحافظة على الأقليات المسيحية فيها». مدحت باشا، ص 8.

على جلالتك! كل ما حولنا يهددنا، كل ما عندنا يتداعى، كل عام ينصرم معه حبل المعين الخارجي وتنطفئ روح من أرواح وجودنا الداخلي. هذه إنكلترا لم تعد كما كانت منذ اثنتي عشرة سنة شديدة الرغبة في معاونتنا! والذي يدعو إلى الحذر أكثر من هذا انقلاب الرأي العام الأوروبي فبعد أن كان معنا سنة 1855م بدأ ينأى بجانبه عنا وإذا تنازلتم جلالتكم وألقيتم نظرة في جرائد باريس ولندن وفلورنسا علمتم أن الأمم ذات المصلحة في معاونتنا مالت إلى الظن بقرب سقوطنا فكثير من ساسة فرنسا وإنكلترا وإيطاليا ينظرون إلى ما يجري كل يوم في هذه الدولة على يد حكامها، وما تسام الرعية من العسف والظلم ويكتبون في الجرائد، ويقولون: تلك حكومة لم تقدر على إصلاح نفسها فزوالها محقق فلندعها وشانها...

مولاي، علينا أن نكذّب تلك النبوات، وأن نسترد إلينا الميل الأوروبي العام، وما نسترده إلا بانقلاب فيه الخير إذ يكون بإرادتك وبأمر منك محفوفاً بسياج حكمتك، ولنقم البرهان للدول الأوروبية على أن شعبنا وديننا لا يمسكاننا في الذي نحن فيه من ضعف وفساد<sup>(52)</sup>.

مولاي، ما نحن أول أمة مال بها الزمان فأفسد كل صالح فيها وأوهن قواها، ولن نكون آخر أمة يصيبها ما أصابها، بل إن أمماً أوروبية كثيرة أخنى عليها الدهر بصروفه وتركها مثلنا بحاجة إلى النهوض والقحدد السياسي والاجتماعي وكلها استردت قواها حين غيّرت نظمها.

مولاي، خرجت أمم كثيرة من المحن التي نزلت بها، فقامت من سقطة خُيُّل إليها أن لا نهوض منها. لقد أراد ملك «بيامونته» الصغير أن يكون ملك أمة إيطالية كبيرة فلم يجمع لذلك الجيوش بل منح أمة دستوراً حراً ملك لساعته به قلوب قومه واستولى على عقول الإيطاليين وساغ له وهو يلفظ نفسه الأخير أن يتنبأ بأن ابنه فكتور عمانوئيل» يزيد ملكه ثلاثة أمثاله ويضع على رأسه تاجاً من أكبر تيجان أوروبا وأبهاها والفضل في ذلك لكلمة واحدة لفظها في حينها تلك هي كلمة الحرية.

مولاي، ليس في الوجود سياستان: مسلمة ومسيحية، وما السياسة إلا العدل يجري على يد السلطان. إن نظامنا القديم يضنينا، إنه قد أفسد طباع ساستنا وحطّ من

(52) – ربما كان الونكريك؛ يعبّر عن انطباع أوروبي عام حين يقول: الم يتسنَّ لأية أمة إسلامية أن تصل في التاريخ الحديث إلى مصاف الأمم في المدرجة الأولى. وقد أثبت العقل السلفي الذي فسرت بموجبه عقائد الديانة الإسلامية أنه لا يأتلف مع روح التقدم[11].

لهي أدب العراق الحديث

أقدارهم فأفسدوا من طباع الدولة وحطوا من (قدرها) فعلينا أن نخرج من هذا النظام وألا نعود إليه أبداً: نظام ترزح الأمة تحت أثقاله ولا يردّ صيحة المهاجم عنا، فعلينا أن نخرج منه إلى نظام كالذي نراه سائداً في كل مكان ذلك الذي أنّى نزل أنهض الأمم وبنى للمجد صروحاً.

أيليق بنا أن نرى الأجزاء التي انفصلت عنا تهلل للنظام الحر ونحن نقدِّم رِجْلاً ونؤخُّر أخرى، ألا تضم سلطنتك من صادقي الوطنية المخلصين ومن الساسة المحنكين أكثر مما تضم مصر وتونس ورومانيا وصربيا؟ بل ادعهم يأتوك طائعين واجعل من كل بلدة طائفة يختارها أهلها لا مكرهين تكشف لك الغطاء عن أمر الرعية وتمهِّد لك سبيل العمل... ثم اسمع للنواب تحشدهم إرادتك في عاصمة ملكك يشرحون حاجات الأمة ويرفعون لمقامك العالي رغباتها<sup>(63)</sup>.

ويلاحظ بوضوح أن الكتاب على الرغم من طابع السماحة الذي يطغى على جملة الأفكار الخيرة فيه ظل ينطلق من مبدأ لم يكن هناك خلاف عليه بين الأتراك فيما يظهر، وهو أن يتم الإصلاح في إطار الحكم العثماني. ويبدو أن المبدأ لم يكن يدل على رؤية واضحة للواقع القومي في أجزاء الإمبراطورية بعيداً عن الطورانية!! وبقدر ما يتعلق الأمر بالعنصر العربي فإنه يمكن القول بأن الحركة الوهابية مثلاً كانت يقظة قومية أكثر مما كانت يقظة دينية<sup>(54)</sup>

ومع ذلك فقد كان الإهمال نصيب هذًا الكتاب الذي كان يعبِّر بصدق عن حاجة الناس الملحة لكل هذه الإصلاحات.

والواقع أنه لم يخفف من حدة الفساد السياسي في العراق غير الوالي «مدحت» فقد جاء بمثال جديد من الحكم كان من الممكن أن يكون نافعاً جداً لو قُدَّر له أن يقضي في الولاية أكثر من السنوات الثلاث والأسابيع الثلاثة التي لم تخل من متاعب داخلية وخارجية<sup>(65)</sup>.

- (53) Piemonte مقاطعة في شمالي إيطاليا كونت مع بلاد (Savoie) دولة مستقلة منذ القرون الوسطى ثم اندمجت في الوحدة الإيطالية 1860م «التي تحققت بجهود ملكها فكتور عمانوئيل ووزيره كافور» (انظر مادة بيامونته من المنجد، القسم التاريخي، ط 15، عام 1956، ص 93).
  - (54) الدكتور عبد العزيز سليمان نوار، مصر والعراق، ص 95.
  - (55) الوائلي، الشعر السياسي العراقي في القرن التاسع عشر، ص 44–45.

منزلة الشيعة فمي تاريخ الامة العربية وادبها

وبالرغم من <sup>و</sup>أن أعماله خلال سني حكمه في العراق كانت تتسم أحياناً بالارتجال<sup>(56)</sup> إلا أن نظره للأمور وفعاليته الوطنية واستقامته المطلقة أنجزت أعمالاً عظيمة»<sup>(57)</sup>. لقد كان لا يتردد في أن يشنق مئات الأشرار إذا وجد في ذلك صلاح الأمة، وكان شديد الوطأة على الخونة ثم إنه جعل نصب عينيه أن يوقف طغيان السلاطين عند حد مقيداً سلطتهم بالقانون<sup>(58)</sup>.

والحق أنه حين قدم بغداد كان العراق يعيش في أكثر من محنة! فقد نضبت موارده، واختلّ أمنه، ونشط الأجنبي لامتصاص خيراته. فلم يقف مدحت إزاء هذا كله مشلول التفكير وإنما حاول أن يصنع شيئاً. وبدأ بالعشائر فأخمد فتنها، وأذب عصاتها، ثم شرّع قانون التجنيد وخنق الثورة التي قامت ضده، وملّك الأراضي ليصرف القبائل عن العبث بالاستقرار أو الخروج على القانون، وألّف مجلساً للشورى، وطبّق نظام الولاية الذي نجح في «الدانوب»، وجراً الناس على نقد الموظفين، وقضى على اللصوصية، فانصرف الناس إلى أعمالهم، وكان طبيعياً بعد ذلك أن تزدهر اقتصاديات البلاد وأن تزداد واردات الدولة<sup>(62)</sup>. وحين استولى الوهابيون على نجد وكانت تابعة للدولة المثمانية وبدأ الإنكليز يتقربون من حكامها ويتدخلون في شؤونها ويكثرون من إرسال بعونهم إليها لما كانوا عليه من طمع بخليج العرب سارع مدحت إلى احتلالها ليخلص الناس بي خطر كبير كان يمن مها بعد العرب سارع مدحت إلى احتلالها ليخلص النصرة من خطر كانوا عليه من طمع بخليج العرب سارع مدحت إلى احتلالها ليخلص النصرة من خطر كبير كان يمكن أن يحيق بها من جهة، وليرد هؤلاء إلى إيمان، ولو مفروضاً، يصحة الخلافة العثمانية من حامها ألعرب سارع مدحت إلى احتلالها ليخلص النصرة من خطر كبير كان ومن مكامها العرب سارع مدحت إلى احتلالها ليخلص الما من علم الوا عليه من طمع بخليج العرب سارع مدحت إلى العادة ولو مفروضاً، يصحة الخلافة العثمانية من جهة أخرى<sup>(60)</sup> وحتى ما كان يبدو جفوة مزمنة بين الإيرانيين والأتراك<sup>(10)</sup> استطاع

- (56) لقد كان يطمع مثلاً في بيع خزائن النجف وإنفاق مبالغها على الأشغال العامة ولكنه كان عاجزاً عن تحقيق هذا المشروع.
  - (57) أربعة قرون من تاريخ العراق الحديث، ترجمة جعفر خياط، ص 359.
    - (58) صديق الدملوجي، مدحت باشا، ص 27.
- (59) الدكتور يوسف عز الدين، الشعر العراقي: أهدافه وخصائصه في القرن الناسع عشر، ص20.
- (60) النملوجي، مدحت باشا، ص 42–43. ويبدو أن مشكلة الوهابيين قد تطورت تطوراً خطيراً أيام مدحت ذلك أنها لم تكن أيام المماليك أكثر من غزو بدوي يتناول من العراق أضرحة الأثمة وسكانها من الشيعة بالنهب والتقتيل!
  - (61) الدكتور عبد العزيز سليمان نوار، مصر والعراق، ص 99.

مدحت<sup>(62)</sup> بذكائه وحنكته السياسية أن يفيد منها للعراق مستغلاً زيارة ناصر الدين شاه للعتبات المقدسة. فإذا أضيف إلى هذا جملة أعماله العمرانية<sup>(63)</sup> كان الرجل جديراً بلقب المصلح الكبير، ولعله من هنا كانت مأساته دائماً. فقد كانت إصلاحاته العظيمة تقضّ مضجع الدولة، لأنها تفرغ الخزينة<sup>(64)</sup>! ولأن مدحت يخالف السلطان بانتهاجه طريق الإصلاح.

لقد كانت الآستانة كالحيوان الطفيلي تعيش على بؤس الولايات في غير اهتمام بخرابها ودمارها وفقرها! وكان الوالي القدير هو الذي يقدِّم لها حبات العرق ذهباً تبني به القصور على ضفاف البوسفور أو تقتني المحظيات والجواري والعبيد. ولم يكن مدحت من هذا الطراز وإنما كان يرى أن تنفق الولاية دخلها على حاجاتها المحلية فإذا زاد صرف على مشاريع العمران فإذا بقيت فضلة أرسلت إلى الآستانة... وعلى الرغم من أن مدحت كان يتقاضى شهرياً مبلغاً خيالياً ولكنه خرج من بغداد خالي الوفاض لا يملك من نفقات السفر ما يستعين به على الوصول إلى العاصمة. ومن هنا باع ـ على ما يروى – علبته الذهبية ليتدارك هذه النفقات! وظل مدحت ينشط في الحياة السياسية حتى فرض فكرة الدستور وحتى صدرت الإرادة بافتتاح مجلس الأمة عام 1876م وكان كبار المقكرين قد أرادوا الخير للأمة ورغبوا في أن تجاري الغرب في مضمار تقدمه، ولكن الأمة لم تكن، على ما يبدو، قد تهيات بعد مجلس الأمة عام 1876م وكان كبار المقكرين قد أرادوا الخير للأمة ورغبوا في أن تجاري الغرب في مضمار تقدمه، ولكن الأمة لم تكن، على ما يبدو، قد تهيات بعد لمثل هذا اللون من الحكم، ثم إن استبداد السلاطين كان يومذاك على أشدّه مما حال

- (62) إن نقاط النزاع الإيراني-التركي لا تخرج عن الادعاء بالإسراف في ظلم الشيعة وسلب قوافل الزوار الإيرانيين، وإقامة الأمراء الفرس المشكوك في ولائهم في بغداد...! أربعة قرون من تاريخ العراق الحديث، ص 366.
- (63) الدملوجي، عدحت باشا، ص 47. فقد بنى مدحت الناصرية، والبصرة الجديدة المعروفة بالعشار وأقام السدود على الفراتين درءاً للفيضان وردم المستنفعات لتحويلها إلى أراض زراعية، وأقام الحصون والقلاع على الحدود والمخافر وأنشأ مدرسة صناعية ببغداد ومستشفى للغرباء ودار إصلاح ومدرسة رشدية ومعملاً لإصلاح البواخر في البصرة، وفتح الشوارع ونظم الحدائق والمتنزهات.
  - (64) الدكتور عز الدين، الشعر العراقي: أهدافه وخصائصه في القرن التاسع عشر، ص 21.

منزلة الشيعة في تاريخ الامة العربية وانبها

دون استقرار الإدارة الديموقراطية ولم يستيقظ الناس إلا بعد أمد. ولذا خذل الأحرار وعاد يتحكم الطغاة بالأمة وضاع مدحت وأعوانه في غمرة هذه الجهالة المؤسفة<sup>(65)</sup>!

ولكننا ينبغي أن نتذكر أن «مدحت» بالرغم من كل هذا الانفتاح على المفاهيم السياسية الخيرة ظل يتميّز بـ «عنصرية تركية» وكان شديد الإخلاص لما يعرف بـ «سياسة التتريك» حتى أن اللغة العربية نفسها كانت تدرَّس في عهده باللغة التركية «وكان ذلك استهلالاً سيئاً لسياسة تعليمية في أرض عربية، وإن تكن أذكت روح العروبة في الناس»<sup>(66)</sup>.

وتعاقب على حكم العراق بعد مدحت إلى أواخر القرن التاسع عشر ولاة لم يستطع معظمهم أن يقوم بعمل يذكر به، فقد تميزوا بضعف في الإدارة، كما تميزوا بضعف في محصولهم من الثقافة. وقد انعكس ذلك على وضع العراق بعامة حتى صحَّ أن يقال فيه: «إنه منذ انقراض العباسيين ظل ينحط باستمرار وقد غيّر الظلم الذي حلّ في ربوعه أخلاق أهله وبدلها من الحسن إلى السيء»<sup>(67)</sup> وكان يمض النفس أن هؤلاء الولاة الذين تعاقبوا على حكم العراق من بداية القرن إلى نهايته لم يكونوا عرباً ولا عراقيين، وإنما كانوا مماليك وأتراكاً<sup>(86)</sup> وكان ينف السلاطين لم يكونوا خيراً من الولاه<sup>(69)</sup>.

- (65) مدحت باشا، ص 50–51؛ الشعر العراقي: أهدافه وخصائصه في القرن التاسع عشر، ص 22؛ وهامش 43 من الصقحة نفسها من م. ن، ففيه أن قصة بيع العلية مفصلة في مقالات لفهمي المدرس.
- (66) الدكتور نوار، تاريخ العواق الحديث، ص 383، ولــ (لونكريك) رأي آخر خلاصته أن التدريس باللغة التركية كانت له نتيجتان: أ ــ لم تكن مادة التدريس تفهم في الغالب.

ب ... تأخر التحسس بالشعور القومي ردحاً طويلاً من الزمن؛ أربعة قرون. ... ص 381.

- (67) محسن عبد الحميد، الألوسي مفسرًا، ص 31 نقلاً عن سليمان قائق، تاريخ بغداد، وهو من معاصري الفترة، ص 170–172.
  - (68) الوائلي، الشعر السياسي العراقي في القرن التاسع عشر، ص 37.
  - (69) 🛛 منير بكر التكريتي، الصحافة العراقية واتجاهاتها السياسية والاجتماعية والثقافية، ص 12.

2 ـ الحياة الاجتماعية قبيل فترة البحث

أ ــ تركيب المجتمع العنصري

على امتداد القرن التاسع عشر، أو في الجزء الأخير منه بخاصة لم يكن العنصر العربي وحده الذي يتكوّن منه المجتمع العراقي، فقد كانت هناك عناصر أخرى غريبة هاجرت إليه من إيران والهند والأفغان، وأناخت ركائبها فيه إلى جانب العنصر الحاكم من المماليك أو من الأتراك. يضاف إلى هؤلاء جميعاً بقايا الكلدانيين والآشوريين والسريان من شعوب العراق القديمة، ثم العنصر الكردي الذي يمثل القومية الثانية من حيث عدده، وكان يستقل بالجبال الشمالية قريباً من حدود فارس<sup>(70)</sup>.

وعلى كل حال فقد كان العنصر العربي هو الذي يفرض طابعه على الحياة حتى تضيع معه جملة السمات التي يمكن أن تميِّز العناصر الأخرى. ويبدو أن هذا الطابع كان أقرب إلى طبيعة البداوة، أو إلى ما يشبه أن يكون من طبيعة البداوة ذلك لأن الثقل البشري للعنصر العربي كان عشائرياً يتقاسمه البدو والزرّاع<sup>(71)</sup>. ومن هنا شاعت في حياة العراقيين بعامة ثقافة بدوية تحمل طابع (التغلب)<sup>(72)</sup> ويتجمع في ثلاث قيم كبرى هي: العصبية، والغزو، والمروءة<sup>(73)</sup>

وإذا كان هذا طبيعياً في القرية والريف والبادية كان طبيعياً كذلك في المدينة حين يضطرب الأمن ويختل النظام ويعيش الناس أزمة القلق على المصير، وعلى هذا الأساس كان المدنيون يخضعون لمستويات مختلفة من الانتماء الاجتماعي كالانتماء

- (70) إبراهيم الوائلي، الشعر السيامي العراقي في القرن التامع عشر، ص 74–75؛ وحمود عبد الأمير، الشبيبي الكبير، ص 31.
- (71) الدكتور الوردي، لمحات اجتماعية من تاريخ العراق الحديث، ص 21؛ والوائلي، الشعر السياسي العراقي في القرن التاسع عشر، ص 76؛ ومحمد سلمان حسن، التطور الاقتصادي الحديث في العراق، طبعة بيروت، ص 51–58.
- (72) يميل الدكتور علي الوردي في محور الثقافة البدوية إلى «فرضية» يجملها في حالة واحدة هي: «التغالب» ففي «العصبية» مثلاً يحاول الفرد البدوي أن يغلب بقبيلته، وبالغزو يحاول أن يغلب بشخصيته، وبالمروءة يحاول أن يغلب بفضيلته. الدكتور علي الوردي، دراسة في طبيعة المجتمع العواقي، يغداد 1965م، ص 38.
  - (73) انظر الصفحة نفسها من م. ن.

إلى المحلة، أو البلدة، أر الطائفة الدينية<sup>(74)</sup>. ويلاحظ أن جملة هذه الانتماءات ليست إلا أنماطاً من العصبية تتلاقى جميعها على صعيد البداوة في ظاهرة النزعة الجماعية التي تؤكد سيطرة المد البدوي على العراق في العهد العثماني<sup>(75)</sup>.

ب \_ تركيب المجتمع الطبقي

لقد كانت الفئة الحاكمة تقع في قمة التركيب الطبقي للمجتمع العراقي خلال هذه الفترة، وتتميّز بعجمتها في الغالب، ثم هي تستعلي على الناس، وتستشعر حقاً في أن تسترقهم لمصالحها الخاصة<sup>(76)</sup>.

ويجيء بعد هذه الطبقة أثرياء التجار وكبار الملاكين وشيوخ الإقطاع ويمثّل هؤلاء جزءاً يسيراً جداً من السكان.

ثم تجيء طبقة المتصلين بثقافة العصر والحرفيين والفلاحين والبدو، وتتميز بأنها أكبر الطبقات وكانت في المدينة والريف والبادية تنوء بأعباء الفقر وتبهظها الضرائب<sup>(77)</sup>. ومن المفارقات أن يرجى بالمثات من أبناء هذه الطبقة وراء أسوار المدينة كل عام ليبحثوا عن قوتهم في الصحراء أو ينضموا إلى عصابات اللصوص مستعينين على العيش بالسلب والنهب والقتل، يفعل الحكام ذلك متذرعين بالخوف من المجاعة أو حدوث الشغب<sup>(78)</sup>، في حين تبتذل في ولائمهم صحون الذهب،

- (74) الوردي، لمحات اجتماعية من تاريخ العراق الحديث، ص 21-22.
- (75) إن النزعة الجماعية في ظل البداوة تقوم مقام النزعة الفردية في ظل الحضارة فالبدوي يقول: نحن بدلاً من أن يقول: أنا. الوردي، دراسة في طيعة المجتمع العوفي، ص 73.
- (76) أبو الثناء الألوسي، غرائب الاغتراب، 1327هـ.، ص 99؛ ومنير بكر التكريتي، الصحافة العراقية، بغداد 1969م، ص 29.
- (77) «حتى بيوت الشعر لم تنج من الضريبة، وقد تؤخذ ضريبتها مرتين في السنة». الوائلي، الشعر السياسي العراقي في الفرن التاسع عشر، ص 77.
- (78) الدكتور داود سلوم، تطور الفكرة والأسلوب في الأدب العراقي في القرنين التاسع عشر والعشرين، ص 22 نقلاً عن Porter, pp. 261-268.
- (79) م. ن، ص 11؛ بغداد مدينة السلام، تأليف ريشارد كوك وترجمة الدكتور مصطفى جواد وفؤاد جميل، ج 2، ص 141.

وأخيراً ظهرت طبقة من الملّاك كانت السلطة قد فوّضت لهم أجزاء كبيرة من الأراضي الزراعية وقد حول هذا التوزيع اقتصاد البلاد من اقتصاد قائم في الغالب على أساس من إشباع الحاجة إلى اقتصاد قائم على أساس الربح<sup>(80)</sup>. وعلى الرغم من أن هذا كان يقع في نطاق الخطة التي رسمها مدحت باشا للإصلاح الكبير خلال السنوات الثلاث من ولايته على العراق غير أن ذلك عقّد مشكلة الفلاح فساءت حاله وعجز عن تسديد ديونه واستنزف الملّاك الجدد لمصلحتهم كل طاقاته.

## ج - تركيب المجتمع المديني

وبالرغم من أن الأديان السماوية الثلاثة كانت تتعايش في ظل العثمانيين في العراق فقد كان يلاحظ أنه كلما سرى الوهن في جهاز الحكم وتسلّل الضعف إلى قدرته على الردع عاشت الأقليات الدينية أزمة مصير. ولعل ما يعرف في التاريخ الحديث بــ «المسألة الشرقية» لم يكن في الأصل غير ضرب من حماية أورويا للجيوب المسيحية في إمبراطورية بني عثمان المسلمة.

ومع الديانات السماوية الثلاث: الإسلام والنصرانية واليهودية، عاشت في العراق ملل أخرى كانت فيما يبدو عاجزة عن أن تترك ظلال وجود حي في الحياة الدينية<sup>(81)</sup> ولم يكن المسلمون طائفة واحدة، وإنما كانوا طائفتين متنافرتين في الغالب: هما طائفة السنَّة، وطائفة الشيعة<sup>(82)</sup>. وحين كان الشيعة جميعهم من الجعفرية<sup>(83)</sup> كان

- (80) عبد الله فياض، الثورة العراقية الكبرى، ص 28.
- (81) في شرقي الموصل تقيم فئة عرفت باليزيلية وهي تعتنق ديانة تزعم بأنها سماوية جاء بها يزيد بن معاوية من لدن الرسول الأعظم. صديق الدملوجي، اليزيدية، ص 164. وفي جنوب العراق يقيم بقايا الصابئة ويدعون أن نبيهم يحيى وهم يقدسون النجوم ويعظمونها محافظة على أصول ديانتهم في أقدم عهودها. الوائلي، الشعر السياسي العراقي في القرن الترن التاسع عشر، ص 181 وانظر في التعرف إلى عقائد الصابئة بشيء من التفصيل: عبد الرزاق الحسني، الصابئون في حاضرهم وما يقائد ما مايتيم يحيى وهم يقدسون النجوم ويعظمونها محافظة على أصول ديانتهم في أقدم عهودها. الوائلي، الشعر السياسي العراقي في القرن الترن الحراق العراقي ويتيم بقايا الصابئة ويدعون أن نبيهم يحيى وهم يقدسون النجوم ويعظمونها محافظة على أصول ديانتهم في أقدم عهودها. الوائلي، الشعر السياسي العراقي في القرن الترن الترن الترابي مقائد الصابئة بشيء من التعميل على الحراق معان التعرف إلى عقائد الصابئة بشيء من التفصيل.
- (82) عبد الرزاق الهلالي، تاريخ التعليم في العراق في العهد العثماني، الطبعة الأولى، 1959م، ص 3. فقيها أن المطامع التوسعية التي كانت تراود أذهان الملوك والسلاطين والأمراء والقادة من العثمانيين والإيرانيين وتستغل أبشع استغلال هي التي كانت تعمّق الجفوة بين الطائفتين الإسلاميتين.
- (83) نسبة إلى الإمام جعفر الصادق وهو الإمام السادس في سلسلة الأثمة الاثني عشر الذين يدين لهم الجعفرية بالولاء.

منزلة الشيعة في تاريخ الامة العربية وادبها

السنَّة يتوزعون على مذاهبهم الأربعة. بيد أن المذهب الرسمي للدولة كان مذهب الإمام أبي حنيفة.

والواقع أن الصراع الطائفي الذي كان يستفحل في ظل العثمانيين بين السنَّة والشيعة لم يكن ظاهرة دينية بقدر ما كان ظاهرة سياسية<sup>(48)</sup>. فمنذ اتجه العثمانيون إلى الشرق وكان ذلك بعد ظهور الدولة الصفوية في إيران أصبح العراق موضع نزاع عنيف بين الدولتين، فقد حاول الصفويون أن يكسبوه من خلال التشيع الذي اصطنعوه مذهباً لدولتهم فحاول العثمانيون أن يكسبوه من خلال التسني الذي كان أبداً مذهب الخلافة الإسلامية. ويومنذ لم تكن قد شاعت في العراق مفاهيم سياسية تطغى على الحس الديني المتمثل بالتعصب المذهبي<sup>(35)</sup>. ومن هنا كان يشتد تعصب الشيعة للفرس باعتبارهم حماة التشيع وكان يشتد تعصب السنَّة للعثمانيين باعتبارهم حماة التسنن ولم تكن رحى الطائفية تطحن غير العراقيين من السنَّة والشيعة على السواء.

ويلاحظ أن هذه العصبية المذهبية بالرغم من أنها لم تكن ظاهرة جديدة على الفترة العثمانية كانت قد استحالت بتأثير الصراع السياسي الطويل إلى ما يشبه أن يكون مزاجاً استعصى على محاولات التقريب!!

وربما كان من أدلة هذا المزاج أن المؤتمر الذي سعى نادر شاء إلى عقده في النجف وتلاقى السنَّة والشيعة على الوثام في مقرراته الخمسة<sup>(87)</sup> لم يصدر عن الأعماق بقدر ما كان يصدر عن ظاهرة مجاملة اضطر الفريقان المسلمان إلى أن يحققا فيها رغبة سياسية. وكان هذا المزاج في الجانب السنِّي شديد الوضوح، فقد

- (84) «الصحيح أن الاصطدام كان بين السياسة العثمانية والسياسة الإيرانية وبهما ابتليت الطائفتان وتمسك بهما المنتفعون الانتهازيون من مختلف الطبقات. بغداد مدينة السلام، هامش رقم 27، ص 172.
  - (85) كالوطنية، أو القومية، أو الاستقلال... إلخ.
  - (86) الوردي، لمحات اجتماعية من تاريخ العراق الحديث، ص 12–13.
- (87) أنظر هذه المقررات في م. ن، ص 133. وفي تفاصيل أحداث المؤتمر، انظر: الشيخ عبد الله السويدي، الحجج القطعية لاتفاق الفرق الإسلامية، طبعة القاهرة 1324هـ، وقد طبع مرة أخرى في القاهرة عام 1367هـ تحت عنوان مؤتمر النجف مع مقدمة وتعليقات لمحب الدين الخطيب.

امتعض الشيخ عبد اللَّه السويدي<sup>(88)</sup> لأن السيد نصر اللَّه الحائري<sup>(89)</sup> وهو يلقي خطبة الجمعة في مسجد الكوفة لم يمنع <sup>و</sup>عمرا من الصرف وعدِّ ذلك دسيسة مقصودة أريد بها ذمّ الخليفة<sup>(90)</sup>، في حين أثنى الخطيب على الخلفاء الأربعة واحداً بعد الآخر وامتدح بقية الصحابة وأهل البيت ثم دعا للسلطان العثماني ولنادر شاه.

لقد كان السويدي بوحي من <sup>و</sup>مزاجه» السنِّي يتأول حتى عفوية الخطأ فيصرفها إلى لؤم الخصومة على الرغم من كل ما يود في السياق مما يحمل على الصحة. وبوحي من مزاجه السنِّي كذلك كان السويدي وهو يغادر النجف بعد انتهاء المؤتمر يجادل الشيعة في أنهم ليسوا على مذهب جعفر الصادق!! وهو أمر يناقض ما كان قد تمّ الاتفاق عليه<sup>(91)</sup>.

وإذا كان «المزاج» السنِّي شديد الوضوح في وقائع المؤتمر فليس معنى ذلك أن الشيعة كانوا بغير مزاج فيها، ولكنهم كانوا أكثر ضبطاً لسورته لأنهم حرصوا على أن ينفذوا رغبة نادر شاه في الميل إلى التساهل وعدم الإكثار من الجدل<sup>(92)</sup> وحين لم

- (88) ولد ببغداد سنة 1692م وتوفي سنة 1761م وهو رأس الأسرة السويدية. وقد مثّل السنّة في مؤتمر النجف. عباس العزاوي، تاريخ الأدب العربي في العواق، الجزء الثاني، ط 1، 1962م، ص 36–38.
- (89) آل نصر الله أسرة معروفة في كربلاء رأسها هذا العالم الفاضل الذي امتدت حياته إلى أواخر عهد الوزير أحمد باشا والي بغداد. قوشي به إلى السلطان بفساد المذهب-وكان جعفرياً-فأحضر واستشهد وقد تجاوز عمره الخمسين». وكان أحد ممثلي الشيعة في مؤتمر النجف. انظر: م. ن، ص 200–201.
- (90) قال السويدي في الحجج القطعية لاتفاق الفرق الإسلامية، ص 26–27 ما نصه: «... لكنه كسر الراء من عمر مع أن الخطيب إمام في العربية لكنه قصد دسيسة لا يهتدي إليها إلا الفحول وهي أن منع صرف «عمر» إنما كان للعدل والمعرفة فصرفه هذا الخبيث قصداً إلى أنه لا عدل فيه ولا معرفة قاتله الله من خطيب وأخزاه ومحقه وأذله في دنياه وعقباه..... الدكتور علي الوردي، لمحات اجتماعية من تاريخ العراق الحديث، ص 139.
- (91) ورد في الحجج القطعية لاتفاق الفرق الإسلامية، ص 29 ما يلي: •إن المذهب الذي تتعبدون عليه-والخطاب للشيعة-باطل لا يرجع إلى اجتهاد مجتهد وليس لجعفر الصادق فيه شيء، وأنتم لا تعرفون مذهب جعفر الصادق!! فإن قلتم إن في مذهب جعفر الصادق تقية فلا أنتم ولا غيركم يعرف مذهبه، إذ كل مسألة تنسب إليه يحتمل أن تكون تقية إذ لا علاقة تميّز بين ما هو للتقية وبين غيره. فإن قلتم ليس في مذهب جعفر الصادق تقية فهو ليس

منزلة الشيعة في تاريخ الامة العربية وادبها

يعد هناك ظرف يقتضي المجاملة عاود الشيعة مزاجهم فكتبوا في مجادلات المؤتمر وقالوا : إن أدلة السويدي كانت باردة وتافهة<sup>(93)</sup>.

ثم يلفت النظر بعد ذلك أن السلطة كانت تشجّع ما يعرف في الحياة اللينية بـ (التصوف) بل كانت تبالغ في احترامه وتغري بالانتساب إليه! ويبدو أن هذا كان غريباً على موقف الحكم التقليدي من هذه الظاهرة التي شاعت في الزهد الإسلامي وأثارت حولها لغطاً. فقد كان التصوف مغلوباً على أمره أبداً، وكان الفقه هو الذي يفرض رأيه ويقول الكلمة الحاسمة! والواقع أن السلطة كانت تطمئن في الغالب إلى الفقه السنِّي لأنه لا يناقش شخصية الحاكم بل هو يرتضيها على أي وجه ولا يجيز الوثوب بها حين تنحرف<sup>(94)</sup>. ولعل من دهاء السياسة أن تتبنِّي الدولة العثمانية مذهب الإمام أبي حنيفة لأنه وحده بين الأئمة الأربعة يرفض السلطة الجائرة ويرى الخروج

المذهب الذي أنتم عليه لأنكم تقولون بالتقية [1]. وتعفيباً على ذلك فقد جاء في اأجوبة مسائل جار اللّمة، الطبعة الثانية، ص 73-74 ما نصه: «كان الصادق إذا استفتاه من يعرفه بالعمل بهديه يفتيه بما عنده من ذلك وإذا استفتاه من يعرفه باتباع غيره أجابه بما جاء عنهم وإذا سأله من لا يعرفه قال في المجواب : جاء عن فلان كذا وعن فلان كذا فيذكر في الأثناء مذهب أهل البيت في المسألة هذه طريقته وربما كانت طريقة غيره من أتمة أهل البيت ... وحيث كان من سيرته عليه السلام هذا الصنع روى الناس عنه في المسائل الخلافية أحكاماً متعارضة فالتبست بعد ذلك على أوليائه فسألوه عنها فكان مضمون جوابه: إن ما كان منها مرافقاً للعامة فإنما قلته للسائل كي يأخذ بمذهبهم وما كان منه مخالفاً لهم فإنما قلته بياناً للحقيقة كي يأخذ به المقتدون بنا.

- (92) الوردي، لمحات اجتماعية من تاريخ العراق الحديث، ص 137.
- (93) جعفر محبوبة، ماضي النجف وحاضرها، الجزء الأول، صيدا-لينان 1353هـ.، ص 225؛ والعلامة الأمين، أعيان الشيعة، الجزء الحادي والأربعون، ص 52.
- (94) العلامة أبو زهرة، المذاهب الإسلامية، المطبعة النموذجية، ص 155. ففيها أن ابن حنبل والشافعي ومالك يوجبون الصبر عند جور الحاكم، كما زعم المرجئة وأن الخروج عليه حرام لأن في الخروج عليه تفريقاً لكلمة المسلمين واستبدال الخوف بالأمن. انظر في زعم المرجئة للعلامة مغنية، الشيعة والحاكمون، ص 25. ونقل أبو زهرة عن الصحيحين في المذاهب الإسلامية أن رسول الله (ص) قال: قمن ولي عليه والي فرآه يأتي شيئاً من معصية الله فليكره ما يأتي من معصية ولا ينزعن يداً من طاعة، ص 158.

عليها بالسيف<sup>(50)</sup> كأن الدولة بذلك تحرج المذهب وتتسلّف رضاه عنها! وفي هذا الضوء يكون الفقه السنِّي كله بحكم عقيدته في الدولة وبحكم تبنيها لبعض مذاهبه، ترسيخاً لها ودعماً قوياً لسلطتها. «لقد كان الألوسي الكبير مثلاً<sup>(60)</sup> من أشد أنصار الدولة العثمانية، ومن أقوى الدعاة لها أيّدها بلسانه ودافع عنها في كتبه ورسائله ومواعظه وبرر وجودها بنصوص القرآن الكريم والحديث الشريف وإجماع كبار علماء المسلمين<sup>ه(77)</sup>. بل كان هذا العالم الجليل يسرف في مدح الخلفاء العثمانيين، ويغرق في الإطراء على وزرائهم ولم يكن ذلك قاصراً على من يعرف منهم بنزعة إصلاح أو مشاعر تديُّن وإنما كان يمتد إلى طغاتهم ومستهتريهم!! «فقناة الخلافة (عند الألوسي) لم تزل تزهى بسنان بعد سنان حتى انتهت إلى سنان حضرة الغازي السلطان عبد المجيد خان فقعد على سرير العدل بين الأنام وقام بأمر الله حق القيام فكادت في أيامه ترعى الشاة مع الذيب!!!ه<sup>(80)</sup>.

والواقع أن العراق كان يعيش في ظل هذا السلطان أسوأ فترات القلق والاضطراب والظلم. ويخيّل إلينا أننا لا نستطيع أن نصدق أحياناً ما يرد على لسان الألوسي في هذا الصدد، فهو لا يقبل على الخليفة مثلاً إقبال رجل العلم والدين وإنما «يهرول للثم مواطئ أقدامه»<sup>(99)</sup>. أيكون ذلك كله من «تقية؟»<sup>(100)</sup> أم يكون من طمع؟ افتراضان لسنا نميل إليهما وإن تكن هناك ظروف ترشحهما للاحتمال: فبعد هزيمة داود باشا بخاصة – وكان الألوسي من المقربين إليه – نشأت ظروف قاسية تدعو إلى

- (95) قياساً على موقفه من ثورة زيد بن علي، وكان يقول: شاهدت زيداً فما رأيت في زمانه أفقه منه ولا أعلم ولا أسرع جواياً ولا أبين قولاً. لقد كان منقطع النظير، ولو علمت أن الناس لا يخذلونه كما خللوا أباه لجاهدت معه لأنه إمام حق، وقد أعنته بمالي وبعثت إليه بعشرة آلاف درهم واعتذرت إليه. الشيعة والحاكمون، ص 120.
  - (96) هو أبو الثناء محمود شهاب الدين من أعلام القرن التاسع عشر في العراق.
    - (97) محسن عبد الحميد، الألوسي مفسرًا، ص 73.
- (98) الألوسي، سفرة الزاد لسفرة الجهاد، طبعة دار السلام، بغداد 1333هـ.، ص 3؛ ومحسن عبد الحميد، الألوسي مفسرًا، ص 78.
  - (99) الألوسي، غرائب الاغتراب، مطبعة الشابندر، بغداد 1327هـ، ص 123.
- (100) الدكتور يوسف عز الدين، الشعر العراقي : أهدافه وخصائصه في القرن التاسع عشر، 1958م، ص 49–50.

«التقية» وليست التقية بعيدة عن طبيعة الخوف الذي ألجا الألوسي إلى الاختفاء في سرداب ثلاثة أيام<sup>(101)</sup> إثر دخول علي رضا باشا بغداد ثم إلى الاستغاثة بعبد الغني الجميل مفتي الحنفية يومذاك<sup>(102)</sup>، وكانت قد جدّت بعد ذلك ظروف تطمع بالدنيا وتغري بها، ولم يكن الألوسي متصوفاً حقاً، وبعيد أن يرتحل متصوف إلى مركز الخلافة «خشية أن تغتاله غائلة العيال ليعرض حاله وعريض ما (هو) فيه من البلية على مراحم الدولة العثمانية»<sup>(103)</sup>.

وأغلب الظن أن هذا العالم الجليل كان يصدر في احترام الدولة عن عقيدة ترجع إلى أن «الألوسي كان مسلماً متبعاً للشريعة، وهي (تقتضي) ابتداء وجود دولة تمثلها وتفرض على المسلمين طاعتها»<sup>(104)</sup>

ثم إن الألوسي كان يشعر بأن أعداء الإسلام والمسلمين من الدول الأوروبية (يخططون) للانقضاض على الدولة العثمانية، وكانت هي الوصية على المسلمين في العالم فكان على الألوسي وأمثاله من العلماء أن يقووا صلة الرعية بالدولة ويركزوا حبها وتأييدها في نفوسهم كي تستطيع تجنيدهم في أي وقت لمحاربة الكفار<sup>(105)</sup>. والواقع أنه حتى الشيعة كانوا يلهبون هذا المذهب، ومن هنا كانوا في <sup>ال</sup>يوم الشعيبة»<sup>(106)</sup> مع العثمانيين المسلمين وضد الإنكليز الكفار!

لقد كان العالم الإسلامي يتعرّض في أواسط القرن التاسع عشر للأطماع الأوروبية، فقد فتح الفرنسيون الجزائر، واستولت روسيا على القوقاز، وسيطرت إنكلترا على الهند، وهولندا على أندونيسيا، وخاف المسلمون أن يسيطر الأوروبيون على العالم الإسلامي جميعه ولذا فكروا في جمع كلمتهم للوقوف أمام التيار الأوروبي

- (101) الألوسي، روح المعاني، ج 10، طبعة بولاق، 1307هـ.، ص 97.
- (102) محسن عبد الحميد، الألوسي مفسراً، ص 43 نقلاً عن عبد الفتاح الشواف، حديغة الورود، ج 1، ص 22–24.
  - (103) غرائب الاغتراب، ص 25.
  - (104) الألوسي مفسرًا، ص 73.
    - (105) م. ن، ص 74.
- (106) هو أشهر أيام الحرب العراقية التي نصر فيها العراقيون الأتراك ضد البريطانيين عام 1914م، وكان قد استنفر إليه أهل البلاد من حاضر وبادٍ، وقلت قبيلة أو مدينة لم يشهده منها رجل، والشعيبة مكان قريب من البصرة.
  - (107) الدكتور علي حسن الخربوطلي، غروب الخلافة الإسلامية، القاهرة، ص 186.

وكانت الدولة العثمانية هي الكيان السياسي والعسكري الذي كان يقف أمام هذا التيار فكان لا بد للعلماء والمفكرين من أن يناصروا الدولة ويقووا الصلة بينها ويين الرعية<sup>(108)</sup>.

ولم يكن الألوسي في هذا حالة خاصة وإنما كان ظاهرة عامة، وإذن فلم يكن بين الفقه والدولة جفوة، بل لقد كان بين الفقه والدولة تعاطف يقوم على أنها الرمز السياسي للشريعة في أقل تقدير. ولكن الذي يلاحظ أن السلطة العثمانية – وفي القرن التاسع عشر بخاصة – لم تكن تهتم بالجانب الرسمي من الدين وهو الذي يمثله الفقهاء، بقدر ما كانت تهتم بالجانب الشعبي منه وهو الذي يمثله المتصوفة. وكان يعلّل لللك دائماً بطبيعة التصوف التي يظن أنها تعزله عن حياة السياسة فلا يكون من شأنه أن يناقش شخصية السلطان، وتلك – لو صحّت – خصيصة تغري الحكم بأن يرعاه أشد الرعاية. وهو تعليل لا يلائم واقع التصوف ولا ينسجم مع علاقته التاريخية بالسلطة. فالتصوف على حقيقته، وبعد القرن الثاني بخاصة الحريق من طرق المعرفة، هو طريق القلب بعد أن يصفى من شوائبه، و<sup>(100)</sup>

ومن هنا كان يمثل حركة معاكسة للنظر العقلي في الدين<sup>(110)</sup> ويبدو أن التصوف الحق اطمأن إلى هذا الطريق بعد أن تشكك في أن تكون المحسوسات والضرورات العقلية أموراً يقينية لا يجوز أن يتسرّب إليها الوهم.

إن العلم الذي ينكشف منه المعلوم الكشافة لا يبقى معه ريب ولا يقاربه إمكان الغلط سبيله في نظر الغزالي نور يقذفه اللَّه في الصدر<sup>(111)</sup>. والغزالي كان إماماً من أئمة الفلسفة قبل أن يكون إماماً من أئمة التصوف. وهكذا يرجع الغزالي في الوصول إلى المعرفة من طريق العقل إلى طريق الإدراك الروحي، طريق الصوفية<sup>(112)</sup> ويعدل بها من طريق الكسب إلى طريق الإلهام<sup>(113)</sup>، وحين يكون التصوف طريقاً من طرق

(108) الألوسي مفسرًا، ص 113.

- (109) الدكتور بهي الدين زيان، الغزالي ولمحات عن الحياة الفكرية الإسلامية، مكتبة نهضة مصر بالفجالة 1958، ص 30–31.
  - (110) مطول حتّي في تاريخ العرب، ج 2، الطبعة الثانية، ص 521.
    - (111) الغزالي، المنقذ من الضلال، مصر 1952، ص 6.
    - (112) الغزالي ولمحات عن الحياة الفكرية الإسلامية، ص 52.
- (113) ربما ذكرنا هذا بعقيدة الإمامية في العلم الإلهامي، وقد سبق أن عرضنا له في حديثنا عن عصمة الأثمة الفكرية.

المعرفة لا يعود الزهد فيه غاية وإنما يعود وسيلة تصطنع في منهج من مناهج البحث عن الحقيقة. ولعله من هنا كان التصوف يتحمل مسؤولية آرائه المتطرفة التي اتنطوي على خروج عن ظاهر الشرع والمأثورا<sup>(114)</sup>.

ويبدو أن اختلاطات الثقافة وراء القرن الثاني كان لها تأثير قوي في هذه الآراء<sup>(115)</sup>.

ففي «وحدة الوجود» وهي حقيقة صوفية مقررة<sup>(116)</sup> ملامح واضحة من الأفلاطونية الحديثة فقد كان أفلوطين يخلو بنفسه أحياناً ويخلع بدنه جانباً ويصير كأنه جوهر متجرد، ثم يكون العلم والعالم والمعلوم جميعاً<sup>(117)</sup>.

(114) الغزالي ولمحات عن الحياة الفكرية الإسلامية، ص 31.

- (115) أحمد أمين، ظهر الإسلام، الجزء الثاني، ط 1، القاهرة 1952م، ص 56-58 وانظر مطول حتي في تاريخ العرب، ص 521 ففيها: إن التصوف الإسلامي كان في بدته مقصوراً على الحياة الزهدية القائمة على العزلة والتأمل ثم أصبح في القرن الثاني وبعده حركة تجمع معتقدات من مصادر شتى: تصرانية وأفلاطونية جديدة وبوذية. وتتدرج من مذاهب السلوك إلى مذاهب الاتصال بالله وشمول الإلهية».
- (116) يراها الرصافي أساس مذهب التصرف. مصطفى علي، محاضرات عن معروف الرصافي، حياته وشعره، 1954، ص 18.

ويزعم الرصافي أن الإسلام هو الذي جاء بهذه العقيدة ففي رسائل التعليقات يعترف قائلاً : فإن البحث والتفكير هما اللذان ألجآني إلجاءً لا محيص عنه إلى الإيمان بوحدة الوجود وجعلاني اعتقد اعتقاداً جازماً بأن التصوف الإسلامي محض في نشأته وفي تطوراته. وأنه فكرة فلسفية مجردة لا علاقة لها بالزهد والعبادة ولا بالزهاد والعباد وأن الصوفيين هم فلاسفة الإسلام الذين لا يرون في الكون باطلاً والذين تساوت عندهم المعاني المتضادة وأن طريقتهم الوحيدة في فلسفتهم هي التفكير المقترن بصفاء النفس فيكون نقياً خالصاً من شوائب كل غفلة ويكون لهم أهدى إلى معرفة الحقيقة الكلية المطلقة اللانهائية وبعبارة أخرى إلى معرفة الله. م. ن، ص 111.

وفي شعر الرصافي ما يؤكد اعتقاده بوحدة الوجود: وما خالق الأكوان إلا مهندس وإن جلّ عن تعريفه بالمهندس حقيقة مخلوقاته لم تكن سوى حقيقته دع عنك حدس المحدس إلا إنـنـي لـلكائـنات مـوحـد وإن أرغمت كل المذاهب معطسي م. ن، ص 111-112. (117) أحمد أمين، ظهر الإسلام، ج 2، ص 156. وكان الحلاج يزعم أنه الحق و<sup>«</sup>أن ليس في جبته إلا اللَّه» لكانه يعبَّر بذلك عن رأي المتصوفة في أن اللَّه والعالم يمتزجان حتى يكون الوجود واحداً لا وجودين اثنين<sup>(118)</sup> وفي «الفناء في ذات اللَّه» ـ وهي الأخرى حقيقة صوفية ـ تلاحظ بوضوح ملامح من «النرفانا» البوذية<sup>(119)</sup> وسمات من عقيدة الحلول النصرانية.

لقد كان ممكناً أبداً في التصوف، كما في البوذية والنصرانية، أن يحل اللاهوت في الناسوت كلما بلغ هذا الناسوت درجة معينة من الصفاء الروحي<sup>(120)</sup>.

وإذن فلم يكن التصوف على حقيقته وراء القرن الثاني على الأقل زهداً يصرف عن المشاركة في الحياة العامة ويغري بالعزلة. وإنما كان نظرية في المعرفة تشك في طاقة العقل على استكناه الحقيقة، وتثق بقدرة القلب المصفى من شوائبه على ذلك<sup>(121)</sup> ولعله من هنا كان الخلاف عميقاً بين الفقهاء والصوفية.

القد كانت شريعة القرآن تحاسب على الظاهر وتعاقب الناس على أفعالهم، ومن هنا كان سخط الفقهاء والمتكلمين على الاحتكام إلى قضاء الضمير الباطن وهو الشعار الذي كان يميّز الصوفية»<sup>(122)</sup>.

وربما امتد الخلاف إلى تنابز بالألقاب. فقد بلغ من احتقار الصوفية لأهل الظاهر من الفقهاء أن عبّر الغزالي عنهم يـ البلدامة (<sup>23)</sup>!! وكان أهل الظاهر من الفقهاء لا يعترفون للصوفية بوجه صحيح <sup>(124)</sup>.

- (118) م. ن، ص 163–164. وقد قال عبد القادر الكيلاني في الاعتذار عنه: فتونم بلحن غير معهود من البشر، صفر في روضة الوجود صفيراً لا يليق ببئي آدم، لحَّن بصوته لحناً عرضه لحتفه. أمين الريحاني، قلب العراق، 1957، ص 188.
- (119) «النرفانا» في الديانة البوذية هي فناء الشخص باتحاده مع الله فيصيران شيئاً واحداً. انظر القسم التاريخي من المنجد في اللغة، الطبعة 15، 1956م، ص 533، وانظر أيضاً مادة (The shorter oxford English dictionary), «In Budhist theology, the stinction of individual existence, or the extinction of all desires, and passions and attainment of perfect beautitude».
  - (120) الغزالي ولمحات عن الحياة الفكرية الإسلامية، ص 32.
  - (121) ظهر الإسلام، الجزء الرابع، الطبعة الأولى، ص 152؛ وم. ن، ص 30.
    - (122) الغزالي ولمحات عن الحياة الفكرية الإسلامية، ص 29.
- (123) الدكتور زكي مبارك، التصوف الإسلامي في الأدب والأخلاق، هامش رقم 1، الجزء الثاني، الطبعة الثانية، مصر 1938م، ص 16.
  - (124) م. ن، ص 18.

بل كانوا يذهبون إلى أن التصوف مضافاً إلى أنه يلغي العقيدة الإسلامية يحلل أصحابه من وصاياها الأخلاقية<sup>(125)</sup>.

وطبيعي أن تتبنّى السلطة «معرفة الظاهر» ففي ظل هذه المعرفة تجد السلطة تبريرها الديني والسياسي...

وإذن فالتصوف على مستوى المعرفة يمثل تحدياً كبيراً للسلطة لأنه من خلال موقفه من الفقه، وهو ركيزة الحكم من الناحية النظرية على الأقل، يدمغها بالغباء ويسمها بالعجز.

ثم إن علاقة التصوف بالسلطة ظلت على امتداد التاريخ السياسي للمسلمين تتأثر بهذا الموقف الذي يقتضي أن تبقى الجفوة قائمة بينهما. ومن هنا يلاحظ أنه في كل موقعة ثارت بين الفقهاء والمتصوفين كانت (السلطة) بجانب الفقهاءة<sup>(126)</sup> ولم يكن التصوف جباناً يوثر العافية وينشد السلامة على نحو ما يظن فيه فقد كانت الشجاعة من أظهر شمائله لأنه يستهين بالدنيا ويزهد في طيباتها<sup>(127)</sup> ومن أسقط عن قلبه محبة الدنيا أسقط كل مبرر لجبنه<sup>(128)</sup>. ولم يكن بين الصوفي والملوك إلا يوم واحد أما أمس فلا يجدون لذته و(هو) وهم من غد على وجل وإنما هو اليوم فما عسى أن يكون اليومة<sup>(129)</sup>.

ومن هنا كان التصوف يذكّر بالانخواف في كل المقامات التي يخذل فيها الخوف كلمة الحق. لقد كان عبد اللَّه بن علي يتوقع أن يظفر من الإمام الأوزاعي بكلمات من الثناء يفلّ بها حدة من ينكرون عليه الإسراف في تقتيل بني أمية بعد أن أجلاهم عن الشام وأزال دولتهم ولكنه فوجئ بما لم يقع في حسبانه<sup>(130)</sup>...

- (125) كارل بروكلمان، تاريخ الشعوب الإسلامية، الطبعة الرابعة، 1956م، ص 481.
- (126) ظهر الإسلام، الجزء الثاني، الطبعة الأولى، ص 61–62. فوينبغي أن يستثنى من المتصوفة من ليس لهم من التصوف إلا الاسم فقط فقد كان هؤلاء ألعوبة في أيدي الأمراء». م. ن، ص 61–62.
  - (127) الدكتور زكي مبارك، التصوف الإسلامي في الآداب والأخلاق، الجزء الثاني، ص 102.
    - (128) ديوان أبيي بكر الشبلي، تحقيق الدكتور كامل الشيبي، ص 44.
- (129) التصوف الإملامي، الجزء الثاني، ص 102 نقلاً عن زهر الآداب، ج 1، بغير تحديد للطبعة، ص 152.
  - (130) م. ن، الجزء الأول، ص 131–132 نقلاً عن المساعي في مناقب الأوزاعي.

فمي أدب العراق الحديث

وحين تفيض مناقب الصوفية بمثل هذه الأخبار يكون حتى للمخترع منها دلالة خلقية تشهد للصوفية بأنهم كانوا جريئين في الجهر بكلمة الحق<sup>(131)</sup>. ولكن الذي يلاحظ أن التصوف لم يكن جبهة واحدة تتناسق كلها على هذا المستوى من الجراة، فقد ظلت فيها جيوب تتميز بضعف دنيوي يقرّبها من السلطة فيما يشبه اللقاء على المنافع المتبادلة!

وربما كان الشعراني أظهر من يمثل هذه الجيوب في القديم وقد ظل واضحاً «أنه ينحرف حتى وهو يبرر الضعف ويفلسفه ولعل من الطريف (أن ما يقع عليها من الظلم - في نظر الشعراني - تأديب من اللَّه والظالمون هم أدوات هذا التأديب ونحن حين نثور عليهم يكون مثلنا مثل من يثور على السوط الذي يضرب به، والأولى أن نثور على حامل السوط، ولكن حامل السوط في هذه المرة هو اللَّه الذي لا يظلم أحداً من العالمين)<sup>(132)</sup>.

وتلك لعمري صوفية لم يكن بخاف ما تنزع إليه من التصاق شديد بالدنيا. ومن هنا كان الشعراني مثلاً يرتبط بكثير من الصلات مع حكام عصره وكان ذلك يزيد في جاهه فلا يصل أكثر الناس إلى الوظيفة إلا عن طريقه<sup>(133)</sup>، ولعله من هنا كان يصوغ المريدين ترابيين يؤيدون كل حكومة ويحبرون في كل ركاب وينهون عن مقاومة الحكام، كل الحكام<sup>(134)</sup>.

ويبدو أن هذه الجيوب الصغيرة التي كانت تمسخ حقيقة التصوف وتصانع الطغاة من الحكام لقاء عرض دنيوي زائل انتهت فيما بعد إلى أن تكون هي الجبهة العريضة وإلى أن يكون التصوف الحقيقي هو الجيب الصغير في هذه الجبهة. وكان الحكم العثماني بما انطوى عليه من عوامل التفسخ ـ في أخريات القرن التاسع عشر وأوائل القرن العشرين بخاصة ـ يلائمه وهو يتشبث على كل صعيد بكل وسيلة من وسائل البقاء أن يستغل في التصوف هذه الانتكاسة وكان التصوف قد انتهى إليها «لان

- (131) م. ٽ، ص 124.
- (132) م. ن، ج 1، ص 298، ثم كان الشعراني يدعو إلى أن يترك ما لقيصر لقيصر وما للَّه للَّه.
  - (133) انظر هامش رقم 1 من م. ن، ص 304.
    - (134) م. ن، ص 303-304.

الشعور الروحي الذي غذاه قد جفّ، مع الأيام، ولأن العقل حاد به عن مجراه الأصيل ودفع به إلى التحجر ولأن أكثر من أقبلوا عليه ما كانوا أهلاً ليسلكوه<sup>(135)</sup>. ولعله من هنا (كان بعض المتصوفة يحاولون أن يستخرجوا من الفاتحة أسماء سلاطين آل عثمان وأحوالهم ومدة حكمهم التي تمتد إلى ما شاء الله)<sup>(136)</sup>. ولعله من هنا أيضاً كانت تشتد الحملات على الوهابية<sup>(137)</sup> لأنها فيما يبدو ووراء نزعتها الدينية المتطرفة فمحاولة من محاولات التخلص من التدهور الذي أصاب البلاد العربية تحت الحكم العثماني<sup>ه(138)</sup>.

- (135) الأب يوحنا قمير، ابن الفارض، ط 2 منقحة، ص 28. اوكان يلاحظ أن النصوف على الرغم من هذا الضعف الذي مني به كان الناس يخضعون لتأثير رجاله أكثر مما يخضعون لتأثير رجال الذين الرسميين». بروكلمان، تاريخ الشعوب الإسلامية، ط 4، ص 481. وكان لشيوخه سلطة كبيرة على المريدين يأمرونهم أن يكونوا كالريشة في مهب الريح. ظهر الإسلام، ج 4، طبعة أولى، 1955م، ص 230–231.
  - (136) ظهر الإسلام، ج 4، طبعة أولى. ص 223.
- (137) (الوهابية) حركة قامت في شبه الجزيرة العربية لخلال القرن الثامن عشر تبشّر بالرجوع إلى الإسلام كما كان عليه في المصور الكلاسيكية. وقد رفضت عناصر الترف والخصب الثقافي، ورفضت الصوفية الانطوائية وورعها الاخروي... لقد ألحّت على اتباع الشرع وحده وقال الوهابيون: إن الشرع الذي ساد في العصور الأولى إنما هو مادة الذين وجوهره (ومظهره المذهب الحنبلي) وكان مؤسس الحركة الوهابية محمد بن عبد الوهاب 1703-وحده وقال الوهابيون: إن الشرع الذي ساد في العصور الأولى إنما هو مادة الذين وجوهره (ومظهره المذهب الحنبلي) وكان مؤسس الحركة الوهابية محمد بن عبد الوهاب 1703-ومنه وقال الوهابيون: إن الشرع الذي ساد في العصور الأولى إنما هو مادة الذين وجوهره (ومظهره المذهب الحنبلي) وكان مؤسس الحركة الوهابية محمد بن عبد الوهاب 1703-العربية وقد كان صهراً للشيخ محمد بن سعود جد الأسرة السعودية الحاكمة للأراضي العربية وقد كان صهراً للشيخ محمد بن عبد الوهاب واعتنق مذهبه وتحمّس له. وذلك لكي تجري الناحية النظرية والناحية العملية في الحركة جنباً إلى جنب وقد استطاعوا أن يكونوا الغلمهم تجري الناحية المحراء ألى على نفسه أن ينفذ البرنامج المامية المهم مجتمعاً في الصحراء ألى على نفسه أن ينفذ البرنامج الماميم المعامية محمد بن عبد الوهاب واعتنق مذهبه وتحمّس له. وذلك لكي تجري الناحية النظرية والناحية العملية في الحركة جنباً إلى جنب وقد استطاعوا أن يكونوا الفسهم مجتمعاً في الصحراء ألى على نفسه أن ينفذ البرنامج السماوي وقد سار نظامهم الإنسهم مجتمعاً في الصحراء ألى على نفسه أن ينفذ البرنامج السماوي وقد سار نظامهم المجتماعي حتى عام 1930م حيث اكتشف الزيت على حدودهم فيتدخل العالم الحديث المعسه في شرونه ولقد مكنتهم عزلتهم من تحقيق تجربتهم وكانوا عنيفين في تحطيم المجسمات والشواهد الذينية.

ويفرد كانتول سميث، دراسات إسلامية، مقالة «الإسلام في التاريخ الحديث»، بإشراف الـدكتـور نـقـولا زيـادة، دار الأنــــلس فـي بـيـروت عــام 1960م. وأبـو زهـرة، الـمــذاهـب الإسلامية، ص 352.

(138) - الدكتور عبد العزيز سليمان نوار، مصر والعواق، 1968م، ص 93. (وربما عدّت الحركة رد فعل لانتشار الصوفية في الشرق الإسلامي خلال القرون القليلة والواقع أن (السلطان لم يكن يضيره أن يحكم في شبه الجزيرة العربية أمير يستبدّ طالما كان هذا الأمير معترفاً بالخلافة العثمانية ولكن الشيء الذي أزعج السلطان العثماني هو إنكار الموحدين<sup>(139)</sup> حق العثمانيين في الخلافة وقيامهم بالهجوم على كربلاء واستيلاؤهم على الحجاز. .)<sup>(140)</sup>.

## د \_ مكانة المرأة

في البادية العراقية، لم تكن المرأة في مستوى الرجل لأنها لم تكن تسمو سموّه في قدرته على الغزو والقتال، ولكنه مع ذلك ظل يشعرها بأنها إنسانة لأنه كان ما يزال ينطوي على مروءة<sup>(141)</sup>.

وحين ينتهي بها الأمر إلى الريف العراقي تكون قد انتهت إلى ما يشبه الرق، وذلك تغير لعله يرتبط بعلاقة الرجل الجديدة بالاقتصاد! ومن هنا لم يكن غريباً «أن تسحب المرأة المحراث إلى جانب حمار هزيل في أرض صلبة... بينما يمسك زوجها بموضع القيادة من المحراث<sup>(142)</sup>، وأن تقدّم جزءاً من التعويض فيما يعرف بـ (الفصول العشائرية) بل لم يكن غريباً أن تهدى كما يهدى أي شيء له قيمة اقتصادية<sup>(141)</sup>، ثم هي وراء ذلك لا تملك رأياً تقوى على إعلانه في أمر زوجها الأمر هنا متروك للأهل يفاوضون ويساومون<sup>(144)</sup>. والطريف أن لابن عمها الحق الأول في زواجها إن وجد، وما يراك هذا المرف القبيح يفرض نفسه على جملة البيئات الجاهلة في مجتمع العراق الحديث.

- = التي سبقت ظهور محمد بن عبد الوهاب). انظر الصفحة نفسها من م. ن؛ وعبد الله الجبوري، من شعرائنا المنسبين، 1966م، ص 8.
- (139) عرف أتياع محمد بن عبد الوهاب باسم الموحدين ولكن اشتهروا بالوهاييين نسبة إلى مؤسس حركتهم. والموحدون يكرهون أن يوصفوا بالوهاييين. انظر هامش رقم 1، م. ن، ص 91.
- (140) م. ن، ص 99؛ وأبو زهرة، المذاهب الإسلامية، ص 352. ففيها «أن الدعوة الوهابية كانت ترفع شعار التمرد على العثمانيين».
- (141) الدكتور علي الوردي، دراسة في طبيعة المجتمع العراقي، 1965م، ص 209؛ وعبد الجبار الراوي، البادية، ص 268.
  - (142) صبيحة الشيخ داود، أول الطريق، ص 225.
  - (143) دراسة في طبيعة المجتمع العراقي، ص 210-213.
    - (144) م. ن، ص 216.

منزلة الشيعة فمي تاريخ الامة العربية وادبها

ولعل أخطر ما في تقاليد الريف العراقي مما يتعلق بالمرأة أن دمها وحده هو الذي يغسل عار خطيئتها حين تخطئ. وربما كان أبشع ما في هذا التقليد أن الدليل ليس شرطاً في إثبات التهمة وإنما يكفي فيه الادعاء<sup>(145)</sup>. وينبغي أن نسجل هنا أن الريف العراقي يتفاوت في تمسكه بهذا التقليد شدة وضعفاً... وأن المدنية الحديثة استطاعت أخيراً أن تترك طابعها على معظم العادات التي تتميّز بقسوة البداوة.

أما في المدينة فالمرأة يومئذ سجينة بيت وقد نظر إليها نظرة احتقار، وعزلت وراء الأبواب الموصدة تطبيقاً لعرف كان قد ألفه الناس وهو أن للمرأة حقاً في الخروج من دارها خلال ما يقدّر لها من عمر مرتين:

«الأولى: حين تزف إلى زوجها

والثانية: حين تحمل إلى قبرها،(146).

وقد ربط ذلك (بالأمر الفوضوي الذي كان يسود العصر ويعرض المرأة للسبي)<sup>(147)</sup>.

ولكن الواقع أن هذه النظرة للمرأة لا يبدو أنها وليدة ظروف شاذة بقدر ما يبدو أنها وليدة جهالة وتخلف. ولعله من هنا كان بساء بها الظن فيحسب تعليمها خطراً كبيراً على أخلاقها لأنها فيما كان يزعم، مجبولة على الغدر والخيانة! افإذا علمتها توصلت بها إلى أغراض فاسدة وأمكن توصيل الفسقة إليها على وجه أسرع وأبلغ من توصلهم إليها بدون ذلك لأن الإنسان يبلغ بكتابته في أغراضه إلى غيره ما لا يبلغه برسوله ولأن الكتابة أخفى من الرسول فكانت أبلغ في الحيلة وأسرع في الخداع والمكره<sup>(148)</sup>.

وربما كان من المفارقات أن يدعو رفاعة الطهطاوي في مصر وفي مثل هذه الفترة من حكم العثمانيين في العراق إلى تعليم المرأة وتثقيفها وقد وضع كتاباً لتثقيف البنات

- (145) انظر الصفحة نفسها من م. ن.
- (146) م. ن، ص 279–280. ويشاع أن هذا القول من الحديث ويخيل إليَّ أن الحديث بريء من هذه الجاهلية الضالَّة!!
- (147) الدكتور يوسف عز الدين، الشعر العراقي: أهدافه وخصائصه في القرن التاسع عشر، ص 24.

فمي النب العراق للحديث

والبنين على السواء وسمّاه «المرشد الأمين للبنات والبنين»<sup>(149)</sup> بل دعا إلى اشتراك المرأة في أعمال الرجال على قلر طاقتها وكان يقول في هذا:

فإن فراغ أيديهن من العمل يشغل السنتهن بالأباطيل وقلوبهن بالأهواء وافتعال الأقاويل فالعمل يصون المرأة عما لا يليق ويقربها من الفضيلة، وإذا كانت البطالة مذمومة في حق الرجال فهي مذمة عظيمة في حق النساءا<sup>(150)</sup>.

وإذا جاز أن يكون هذا من تأثير الثقافة الحديثة التي كان يتوفر عليها رفاعة في بعثته إلى فرنسا قليس معنى ذلك أن الثقافة الدينية هي التي كانت وراء الرأي العراقي في المرأة. فعلى الرغم من أن هذه الثقافة كانت محور الحياة الفكرية لذلك العهد في العراق وعلى الرغم من أنها لا تسيغ عمل المرأة خارج نطاق الأسرة لا يقع في مبادئها ما يقصر العلم على الرجل دون المرأة بل لعله يقع في مبادئها ما يفرض طلب العلم على كل مسلم ومسلمة<sup>(151)</sup>.

وإذن ذلك رأي عراقي في المرأة بعيد أن يصدر عن مبدأ ديني سليم ثم هو بعيد أن يصدر كذلك عن مفكر «كان علمه أكبر من عقله» كما يقولون<sup>(152)</sup>.

وربما كانت هذه المفارقة التي تلاحظ في نظرة المصريين والعراقيين يومذاك هي التي ميزت المرأة المصرية بهذا الشوط الواسع الذي قطعته في مجالات النشاط الفكري والاجتماعي وتفوقت به على المرأة العراقية، بل ربما تفوقت به على المرأة العربية بعامة. ذلك أنه "حتى المرأة السورية، وهي التي شهدت آخر القرن التاسع

- (149) عمر الدسوقي، في الأدب الحديث، الجزء الأول، مطبعة الرسالة، 1948م، ص 28. وكان كتاب الطهطاوي قد طبع عام 1872م؛ ومنير بكر التكريتي، الصحافة العراقية، ص 30؛ والدكتور يوسف عز الدين، الشعر العراقي: أهدافه وخصائصه في القرن التاسع عشر، ص24.
  - (150) عمر الدسوقي، في الأدب الحديث، الجزء الأول، ص 28.
- (151) القد كان الإمام ابن حنبل مثلاً يؤكد إخراج الحرائر من عزلتهن العقيمة ولزوم تثقيفهن وتأديبهن». (انظر الجزء الأول والثاني من مجلة المعلم الجديد، في سنتها السابعة عشرة لعام 1953 فقد كتب الدكتور مصطفى جواد فيها مقالة تحت عنوان الثقافة النسوية في العراق في العصور الإسلامية، ورد فيها النص السابق).
- (152) الحاج علي علاء الدين الألوسي، الدر المنتثر في رجال القرن الثاني عشر والثالث عشر، تحقيق جمال الألوسي وعبد اللَّه الجبوري، مطبعة دار الجمهورية، بغداد 1967م، ص 35.

منزلة الشيعة في تأربخ الامة العربية وانبها

عشر عجز العرف الاجتماعي القديم عن الوقوف أمام الزحف الأوروبي الطاغي الذي فرض نفسه فرضاً في ميادين الحياة السورية كافة (حتى هذه المرأة) ظلت خلال هذا العهد منزوية في بيتها لا تمارس أي نشاط هام)<sup>(153)</sup>. وهكذا تعود المرأة العراقية بغير ظلال ولو حائلة في جملة الآثار الأدبية التي تنتسب إلى هذه الفترة!!

## 3 ـ الحياة الثقافية قبيل فترة البحث

لقد ظل العراق بعد المغول يعيش أزمات الغزو الأجنبي الطامع بخيراته، ومن هنا ظل زمناً طويلاً ميدان حروب مدّت الخراب إلى كل زاوية فيه.

ثم حين أمكن أن يستقر ولو في ظل احتلال عثماني فاسد، عاد يعيش أزمة المماليك في اعتراكهم على السلطة<sup>(154)</sup> وربما عاش معها أزمة أقدار قاسية تغلب بالأوبئة وتقهر بعوادي الطبيعة<sup>(155)</sup>. تلك ظروف صعبة لم يستقم معها أن ينصرف الناس إلى تطلعات فكرية بقدر ما كان يستقيم معها أن ينصرفوا إلى هموم معاشية، ولعله من هنا كان يلاحظ أن النشاط الفكري يرتبط أبداً بما يفضل عن أهل العمران من نشاط المعاش<sup>(156)</sup>.

مرز تحت محرر من م

- (153) الدكتور عبد الكريم غرايبة، موريا في القرن التاسع عشر، 1961م، ص 136.
- (154) إبراهيم الوائلي، الشعو السياسي العواقي في القون التاسع عشر، هامش 63، ص 38. وفي الصفحة نفسها أنه اإذا كان سليمان الكبير المملوك قد مات موتاً فإن الولاة الذين جاءوا بعده قد انتهت حياتهم بالقتل ولم يسلم منه إلا داود المملوك الأخير. وقد وقع ذلك بسبب من الفتن والحروب الداخلية بين المماليك وأنصارهم وكانت بغداد قد ألفت مكرهة هذه الفتن والحروب.
- (155) بغداد مدينة السلام، تأليف ريجارد كوك وترجمة فؤاد جميل والدكتور مصطفى جواد، ج 2، ص 146–151.
- (156) مفدمة ابن خلدون، مطبعة مصطفى محمد بمصر، ص 434؛ وعبد الرزاق الهلالي، تأريخ التعليم في العراق في العهد العثماني، ط 1، ص 38؛ الدر المنتثر في رجال القرن الثاني عشر والثالث عشر، ص 3–4. فقد ورد فيهما: فإن الخوف حين يتسلط على النفوس ويسلبها طيب العيش ويشلّ تفكيرها لا يعود لها وقت للتفكير في طلب العلم وتحصيله». وعباس العزاوي، تأريخ الأدب العربي في العراق، ج 2، ص 6. ففيها: أنه ليس من المتيسر في ظل الخوف والفتنة أن ينفسح المجال للثقافة لأنها بنت الراحة والطمأنية.

ولم تكن هذه الأزمات وحدها سبب ما كان يشيع في العراق من جهالة، ويفشو من أمية، وإنما كان هناك سبب آخر لعله أقدر على التأثير في حياة الفكر من هذه الأزمات الطارئة ذلك أن العراق ظل ما يقرب من أربعة قرون يخضع لحكم غريب يتميز بتعصب شديد لطورانية مستعلية<sup>(157)</sup> بقيت بالرغم من احتكاكها الشديد بالثقافة الغريبة بعيدة عن التأثر بمعطياتها الخيرة! وقد انفتحت على رجعية مقيتة كان أخطر ما فيها أنها تدّعي الإسلام وتتظاهر به<sup>(158)</sup>.

وما ينبغي أن يخدعنا عن هذا الواقع ما كان يتراءى بعد المماليك من اهتمام الدولة بالتعليم الحديث فقد ظلت المعرفة الجديدة تتسلّل إلى العراق من باب ضيق وبلغة لم تكن لغة أبنائه، ومن هنا يلاحظ أن العراق ظل يعاني أزمة تخلف في ثقافته الحديثة إلى نهاية القرن التاسع عشر<sup>(159)</sup>.

ولعل ما كانت تصطنعه الدولة في هذا المجال لم تكن تقصد به إلى جدَّ بقدر ما كانت تقصد به إلى أن يكون تظاهراً بالعمل للثقافة<sup>(160)</sup>. ومن هنا كان هذا الجديد

- (157) لقد كان بعض الولاة يحسب أن فتح المدارس في العراق مضيعة للوقت لأن من العبث أن يعلّم الحمير!! تاريخ التعليم في العراق في العهد العثماني، ص 204 والوردي، دراسة في طبيعة المجتمع العراقي، ص 137.
- (158) كان عبد الحميد يعلن رغبته في إصلاح الروح أولاً، ثم الجسد لأنه كان يرى أنه عندما يصبح الأتراك أقوياء روحياً وعندما يستيقظ شعورهم الإسلامي فسوف يسمح بأن يكون العصب الحديث، حقيقة واقعية بالنسبة لتركيا. ومن هنا جعل عبد الحميد أول واجباته التقليل من أهمية الاختراعات الحديثة في نظر رعاياء وحماستهم من إغراء طرق الحياة الأوروبية وكأنها الشيطان ذاته!!».

م. ن، ص 19؛ وإبراهيم الوائلي، الشعر السيامي العراقي في القرن التامع عشر، ص 67-68؛ تاريخ التعليم في العواق في العهد العثماني، ص 142. ففيها «أنه على الرغم من كون الدولة العثمانية على تماس مباشر مع الغرب فإن سيطرة رجال الدين والقوى الرجعية عليها لم تتح لها الاستفادة من التطور العلمي الذي حلَّ في الغرب. . حتى أن تأسيس مطبعة حديثة في الأستانة كان يحتاج إلى الحصول على فتوى من شيخ الإسلامة؛ وعمر الدسوقي، في الأدب الحديث، ص 10-11 و32.

- (159) تاريخ التعليم في العراق في العهد العثماني، ص 137.
- (160) العزاوي، تاريخ العراق بين احتلالين، الجزء الثاني، 1956م، ص 315.

منزلة الشيعة في تأريخ الامة العربية وأدبها

في المعرفة شديد السذاجة وكانت مناهجه ناقصة<sup>(161)</sup>، ثم هو لا يسهم في تكوين عقلية علمية أو خلق إحساس أدبي<sup>(162)</sup>. يضاف إلى هذا كله أنه لا يصطنع العربية وسيلة تعبير في الغالب حتى كان ذلك من أدلة التتريك الذي كان يلح العثمانيون على أن يفرضوه على لغة العراق وتفكيره وتاريخه.

وإذن فلم يكن، لا في الظرف القلق، ولا في الحكم المتخلف ما يساعد على أن تنهض في العراق حياة فكرية تتوفر على ما كان يشيع في العصر من ثقافات جديدة قبيل القرن العشرين.

ويبقى أن العراق وإن كان يفتقر يومذاك إلى ثقافة متطورة، ظل يتميز في مدارسه الدينية بنشاط فكري جاد، ولكنه نشاط لا تظهر فيه أصالة فكر بقدر ما يظهر فيه أنه امتداد لما تم بحثه من جوانب الموضوع الإسلامي القديم<sup>(163)</sup>، ومع ذلك فقد حفظ العربية من عوادي العجمة، وصان ترابها من الضياع ومكن للموهبة أن تحقق ذاتها على صعيد العلم وعلى صعيد الأدب<sup>(164)</sup> ولم تكن السلطة قادرة على أن تتناقض فتشل هذا النشاط، ذلك أنه منذ القرن السامس عشر على الأقل زعمت لنفسها حق الخلافة على المسلمين وتلقبت بلقب أمير المؤمنين، وكان ذلك يقتضي فيما يقتضي أن يذاد عن الدين ويحافظ عليه<sup>(165)</sup>

(161) تاريخ التعليم في العراق في العهد العثماني، ص 41.

- (162) إبراهيم الوائلي، الشعر السياسي العرافي في القرن التاسع عشر، ص 96.
- (163) تاريخ التعليم في العراق في العهد العثماني، ص 117؛ والدكتور يوسف عز الدين، الشعر العراقي: أهدافه وخصائصه في القرن التامع عشو، ص 25. ففيها أن التعليم عاش على تراث القدامي وانصبّت العناية على الشروح وشروح الشروح والتعليم على المؤلفات القديمة والتعليق على التعليق ففقدت مؤلفات هذا العصر عنصر الجودة والأصالة والتجديد».
- (164) لقد نبغ من علماء الدين: الألوسي الكبير قابو الثناء،، ومحمود شكري الألوسي، ونعمان خير الدين، وعلي علاء الدين، ومحمد أمين السويدي وغيرهم. ونبغ من الشعراء التميمي والأخرس وعبد الجليل البصري والحليان حيدر وجعفر ومحمد سعيد الحبوبي وعبد الباقي العمري وغيرهم. الدكتور مهدي البصير، نهضة العراق الأدبية في القرن التامع عشر، مطبعة المعارف، بغداد؟ والحاج على علاء الدين الألوسي، الدر المنتثر في رجال القرن الثاني عشر والثالث عشر.
- (165) تاريخ التعليم في العراق في العهد العثماني، ص 7٪ ومحمد فريد بك، تاريخ الدولة العلية، ص 76. ففيها يقول ما نصه: «فلما عاد السلطان سليم إلى القسطنطينية أخذ معه آخر

ويلاحظ أن ما كانت تبذله السلطة من خدمات في هذا المجال لم يقصد به وجه ديني بقدر ما كان يقصد به وجه سياسي في الغالب. وحتى المماليك وهم أقرب إلى أن يكونوا حكاماً محليين ظلت خدماتهم في الحقل الديني تتم ترويجاً لسياستهم وتوطيداً لأركان حكومتهم<sup>(166)</sup>. وإلى هذا فيما يبدو، كان يقصد عبد الحميد في اعتماده على رجال الدين وعنايته بالدراسات الإسلامية. ولعله من هنا كان يلاحظ في عاصمة الخلافة أن النزعة الدينية التي عرف بها السلاطين يومذاك لم تكن نزعة على حقيقتها وإنما كانت تصطنع اصطناعاً<sup>(167)</sup>.

وعلى أية حال فقد قامت في العراق خلال القرن التاسع عشر مدرستان دينيتان كانتا امتداداً للعصور السابقة هما؛ مدرسة الشيعة الإمامية ومدرسة السنة وكانت قاعدة الأولى مدينة النجف<sup>(168)</sup> وكانت بغداد قاعدة الثانية.

وإذا كان قد وقع اختلاف قليل أو كثير في مناهجهما العقائدية فقد كانتا تتلاقيان

- خلفاء بني العباس «المتوكل بالله» وهناك حصلت منه المبايعة إلى السلطان سليم العثماني عام 924هـ وسلمه الآثار النبوية الشريغة وهي البيرق والسيف والبردة وسلّمه أيضاً مفاتيح الحرمين الشريفين ومن ذلك التأريخ أصبح لقب كل سلطان عثماني «أمير المؤمنين» وخليفة رسول رب العالمين».
  - (166). تاريخ التعليم في العراق في العهد العثماني، ص 66.
- (167) كان محمود شكري الألوسي يقول عند ذكر المستنصرية: قلم نزل مجمع الفضائل والأفاضل إلى أن دخل العراق في حوزة الدولة العثمانية فهناك اختل أمر الدراسة وانتهى بها الحال إلى أن تصبح خاناً عرف بـ فخان الموصليين، وكان يقول عند ذكر النظامية: قوقد انتهى بها الحال إلى أن أصبحت مسكناً لأرذال اليهود ومجمعاً لأقذارهم وجيفهم.

تاريخ التعليم في العواق في العهد العثماني، ص 40؛ غرائب الاغتراب، ص 191. ففيها وصف مفصل لما آل إليه الدين على أيدي العثمانيين طلاباً وشيوخاً ومناهج دراسة... (168) لما أفل نجم الدولة البويهية في بغداد وذلك في عام 447هـ واستولى عليها الملك السلجوقي طغرل بك أسر آخر أمرائها الملك الرحيم واشتد الضغط على خليفة السيد المرتضى على كرسي التصنيف والتدريس محمد بن الحسن الطوسي المتوفى سنة 460هـ حتى أحرقت كتبه فنفد صبره وهجر هو وبعض تلاميذه بغداد ميممين وجوههم شطر النجف وذلك عام 448هـ حيث باتت النجف مقرهم ودار هجرتهم ومنذ ذلك الحين وهي كبرى مراكز الدراسات الإسلامية عند الإمامية. عبد الرزاق الهلالي، معجم العراق، ج 2، ط 1، هامش رقم 1، ص 89. على مقدمات التحصيل تلاقباً يوشك أن يكون كاملاً<sup>(169)</sup> ثم كانتا تتفقان كذلك في أنهما لم تتركا في مقرراتهما مكاناً للدراسات الأدبية إذا استثنينا ما يقع في هامش هذه الدراسات من قضايا النحو والصرف والبلاغة<sup>(170)</sup>.

ومع ذلك فقد كان كل الذين صنعوا أدب العراق من السنَّة والشيعة في القرن التاسع عشر ينتسبون إلى هاتين المدرستين<sup>(171)</sup>.



- (169) إبراهيم الوائلي، الشعر السياسي في القون التاسع عشر، ص 102–103.
- (170) الدكتور داود سلوم، تطور الفكرة والأسلوب في الأدب العراقي في الغرنين التاسع عشر والعشرين، 1955م، ص 33–36.
- (171) الألوسي مغسراً، ص 34–35؛ تاريخ التعليم في العراق في العهد العثماني، ص 92–93؛ والعزاوي، تأريخ العراق بين احتلالين، ج 8، ص 313؛ ومنير بكر التكريتي، الصحافة العراقية واتجاهاتها السياسية والاجتماعية والثقافية، ص 38.

## الأدب العراقي في القرن التاسع عشر

لقد تقدّم أنه لم يكن، لا في الظرف القلق، ولا في الحكم الغريب ما يساعد على أن تقوم في العراق نهضة أدبية كالذي حدث للأدب العربي في صدر الدولة العباسية وفي ظل ملوك الطوائف وأمراء الأقاليم فهناك كان يتوافر ما يشبه الاستقرار كما كان يتوافر العون المادي الذي يسمح للمواهب بأن تتفرغ للتنمية والخلق<sup>(1)</sup>.

ومع ذلك فقد قامت في العراق خلال القرن التاسع عشر نهضة أدبية كان الشعر بخاصة أبرز مظاهرها. ولسنا نعني بالنهضة أننا في صدد أدب ينفعل بظروفه، ويلبي أبدأ حاجة الناس في التعبير عن آلامهم وأشواقهم، ثم هو بعد هذا وذاك يمثل مرحلة تطور في شكله ومضمونه، وإنما نقصد إلى مقهوم في النهضة يتسع حتى لما يحسب تململاً وراء ما يظن في الرقدة أكثر من استغراق عميق<sup>(2)</sup>.

والذي يلفت النظر أن الاستقرار النسبي الذي شهده العراق بعد نكبة المماليك لم يزد في حيوية هذه النهضة، بل لعل حيويتها في أزمة القلق وفي الثلث الأول من القرن التاسع عشر على وجه التحديد كانت أكثر عطاء<sup>(3)</sup> كأن ذلك يعني أن النهضة الأدبية تفتقر إلى أكثر من الاستقرار! ففي أزمة القلق كان هناك من يقدّر الأدب ويرعاه ولم يكن في الثلثين الأخيرين من القرن التاسع عشر من يثيب على قصيدة شعر في الغالب!!

- الدكتور محمد مهدي البصير، نهضة العراق الأديبة في القرن التاسع عشر، ص 8.
- (2) على الخاقاني، شعراء الغري، الجزء الرابع، 1954م، ص 8. فقد ناقش المؤلف ما ادعاء البصير من نهضة الأدب العراقي في القرن التاسع عشر يما لا يخلو من ملاحظات وجيهة.
  - (3) الوائلي، الشعر السياسي العراقي في القرن التاسع عشر، ص 108.

ولعله من هنا كان داود باشا شخصية مؤثرة في نهضة العراق الأدبية<sup>(4)</sup> وكان معظم الولاة الذين تعاقبوا على حكم العراق بعد داود بغير تأثير بارز في هذه النهضة<sup>(5)</sup>. والواقع أن المماليك بعامة لم يكونوا بدعاً في إعجابهم بالثقافة العربية فقد كانوا كغيرهم من الأعاجم الذين قامت لهم دول في الإسلام<sup>(6)</sup> يستعربون ويتخلقون بأخلاق العرب<sup>(7)</sup> ولم يكن غريباً أبداً أن يلاحظ العطف على المماليك في العراق كما كان يلاحظ عطف عليهم في مصر، ذلك أن هؤلاء لم يكونوا بعيدين عن الناس وكانت الهم علاقات وطيدة مع (رجال الفكر) بخاصة. ومن هنا كانت بداية الحكم العثماني المباشر على يد علي رضا مكروهة لدى أهل العراق مثلما كانت عودة الحكم العثماني إلى مصر بعد الحملة الفرنسية مكروهة من قلوب المصريين<sup>(8)</sup>.

ويبدو أن العثمانيين ظلوا وحدهم <sup>و</sup>يفخرون بمحافظتهم على استنراكهم ولا يقبلون أن يستعربوا» لقد كان الأتراك شجعاناً مقاتلين ولم يكونوا ساسة عادلين فزادوا العالم الإسلامي تدهوراً وظلاماً وجهلاً وظلماً وفقراً. بل إنهم احتقروا العرب وتناولوهم بالسباب ونبزوهم بالألقاب<sup>(9)</sup>. وطبيعي بعد ذلك أن يتكلم داود باشا نفسه العربية وأن



- (4) الدكتور داود السلوم، تطور الفكرة والأسلوب في الأدب العراقي في القرنين التاسع عشر والعشرين، ص 39.
  - (5) الشعر السياسي العراقي في القرن التاسع عشر، ص 108.
  - (6) كآل بويه والسلاجقة والأيوبيين والجراكسة وآل محمد علي... إلخ.
  - (7) الدكتور سامي الدهان، عبد الرحمن الكواكبي، دار المعارف بمصر، ص 86.
    - (8) الدكتور عبد العزيز سليمان نوار، مصر والعراق، 1968م، ص 137–138.

(9) الدكتور سامي الدهان، عبد الوحمن الكواكبي، ص 86. فقد ورد فيها النص التالي: «وكان الأتراك يطلقون على عرب الحجاز «ديلنجي عرب» أي العرب الشحاذين، وعلى عرب مصر «كور فلاح» بمعنى الفلاحين الأجلاف ويعبرون بـ «عرب» عن الرقيق وعن كل حيوان أسود وكان العرب في مقابل ذلك يسمّونهم الأروام كناية عن الريبة في إسلامهم». ولسنا ندري إلى أي مدى يمكن أن تصح الكناية فعثمان بن سند يسوق اللقب في نص للمدح وربما ماقه هذا المساق أدباء آخرون!! مطالع السعود، ص 216-313، والمثل العراج وربما يريب معنى إلى أي مدى يمكن أن تصح الكناية فعثمان بن سند يسوق اللقب في نص للمدح وربما يريب ماقه هذا المساق أدباء آخرون!! مطالع السعود، ص 216-313، والمثل العراقي الدارج ماقي يريب الساق أدباء آخرون!! مطالع السعود، ص 216-313، والمثل العراقي الدارج المات الماق أدباء آخرون!! مطالع السعود، ص 216-313، والمثل العراقي الدارج ماقي يريب النبز!! وكان العراقيون يتمثلون به كلما استشعرو! رهماً في ظل السياسات المتصارعة على استغلاله: «بين العجم والروم بلوة ابتلينا».

يكون شاعراً أيضاً، وأن يتصدر للتدريس في الحضرة الكيلانية، ثم يكون حكمه أخيراً بداية النهضة في الأدب العراقي الحديث<sup>(10)</sup>.

وكان يبدو طبيعياً أيضاً أن تستشعر العربية في ظل العثمانيين امتهاناً، فلم يكن هؤلاء يفقهونها أو يميّزون بين الجيد والغث من أساليبها<sup>(11)</sup> بل لم يكن هؤلاء يرغبون في هذا حتى لو أمكن أن يتهيأ لهم بغير عنت!! ولطالما حاولوا تتريك العنصر الغربي في جملة أقطاره التي حكموها وبديهي ألا تجد العربية في هذه الفترة المظلمة من يشد أزرها ويثيب على شعرها ونثرها من الولاة<sup>(12)</sup> وإذا جاز أن يقع شيء من هذا فقد كان يقع مشوباً بكثير من الذل والاستخذاء<sup>(11)</sup>. وعلى الرغم من أن الظروف كانت قد هيأت للأدب حماة وأنصاراً بعيداً عن حياة السياسة<sup>(11)</sup> فإن ما كان يتوافر له من عون لم يكن يمثل بحال ضمانة عيش كريم.

- (10) الدكتور داود السلوم، تطور الفكرة والأصلوب في الأدب العراقي في القرن النامع عشر والعشرين، ص 39–40.
  - (11) عمر الدسوقي، في الأدب الحديث، الجزء الأول، ص 11.
    - (12) انظر الصفحة نفسها من م. ن.
  - (13) الوائلي، الشعر السياسي العراقي في القرن التاسع عشر، ص 118.
- (14) لقد كان هؤلاء الأنصار والحماة من أسر العراق النبيلة القادرة على العطاء كآل النقيب، وآل جميل، وآل الشاوي، وآل كبة، وآل العمري، وآل كاشف الغطاء، وآل قزوين، وآل الألوسي...م. ن، ص 112؛ والبصير، نهضة العراق الأدبية في القرن التاسع عشر، ص 11–12.
  - (15) لعل من أدلة ذلك ما يقوله الأخرس: وأنفقت أيامي على غير طائل فلا منهلاً علباً ولا عيشة رغدا وما يقوله إبراهيم الطباطبائي: ليفيد قسم السلّم رزق السورى وقستسر بسالسرزق أقسساميية وهمل نساف حي أنسنسي شساعسرً تُسْضَدرُ وَتُسْسَسْهُ أَشْسَعَسارِيَسَة أديسببٌ وتسلركسنسي حسرف الأديسبي فستَسعسساً لآدابِسيَسة وما يقوله السيد حيدر الحلي: مسبغ السلّه أوجه السبسيض والسصف ر بسحط السذي يكون أديسا الشعر السياسي العواقي في القرن التامع عشر، ص 109-110.

منزلة لتشيعة في تاريخ الامة العربية وادبها

وإذن قلم يطّرد لنهضة الأدب العراقي في القرن التاسع عشر ما ينبغي أن يطّرد للنهضات من استقرار ورعاية ومع ذلك فقد كان هناك ما يبرّرها:

كان هناك مثلاً تراث فكري إسلامي لم ينقرض بانقراض الدولة العباسية، وإنما ظل يحيا في أروقة المساجد وحلقات المدارس الدينية<sup>(16)</sup> وقد توفر على استيعابه معظم الذين صنعوا أدب القرن التاسع عشر.

وكان هناك مثلاً فطرة تعاطف مع الأدب ميّزت بها السكان خصائص في طبيعة العراق<sup>(17)</sup> ولم يكن بد من أن تحقق ذاتها ولو من خلال معاناة ساذجة<sup>(18)</sup> ذلك لأن الأديب الحساس لا يملك أن يغمض عينيه مهما يكن عليهما من غشاوة أو ألا ينجذب ذوقه مهما يكن عليه من ضعف<sup>(19)</sup>. ومما لا شك فيه أن البيئة العراقية بأنهارها وجداولها ونخيلها وحقولها وبأريافها وصحاريها قد شحذت المواهب ودفعت بها إلى الإنتاج<sup>(20)</sup> ولعله من هنا أمكن أن يقال: إن أدباء العراق لم يخل منهم عهد<sup>(11)</sup>.



- (16) نهضة العراق الأدبية في القرن التاميخ عشر، ص 10 وم. ن، ص 110؛ ومحسن عبد الحميد، الألومي مفسرًا، ص 35–36.
- (18) في النجف مثلاً أو في الحلة اكانت ملكة النظم تشيع في الصغير والكبير وفي الأمي والمتعلم وفي العالم والجاهل فمن لم ينظم بالفصحى نظم بالعامية فيأتي بالبديع من المعاني والجميل من الألفاظة. ديوان السبد موسى الطالقاني، تحقيق محمد حسن آل الطالقاني، ص 23–24.
  - (19) عمر الدسوقي، في الأدب الحديث، ج 1، ص 45.
  - (20) الشعر السياسي العراقي في القرن التاسع عشر، ص 110.
  - (21) عباس العزاوي، تاريخ الأدب العربي في العراق، ج 2، ص 313.

صورة الشعر العامة في القرن التاسع عشر

ينبغي أن نسجل أن هذا الشعر بقي منذ القرن السادس عشر وإلى عهد المماليك عاجزاً عن أن يقدّم محاولات ذات شأن فقد كانت تصرف عنه أبداً أوضاع شاذة... وحتى حين راجت سوقه وكان ذلك في ظل «أحمد باشا»<sup>(22)</sup> لم يكن في موضوعه ما يشير إلى اهتمامات حية ولم يكن في مضمونه ما يدل على نضج في الفكر، وقد ظل أسلوبه ينزع إلى التصنيع. وليس معنى ذلك أننا في صدد ظاهرة تظرد أبداً فقد كان هناك ما يتغنّى به من روائع الحويزي<sup>(23)</sup> وما كانت تتناقله الألسنة من بنود الموسوي<sup>(24)</sup>. ثم انتهى الأمر إلى المماليك وكان يبدو أن هؤلاء في صدد انفصال

- (22) كانت ولايته على العراق في سنة 1723م.
- هو عبد العلي الحويزي، توفي عام 1664م ومما كان يتغنّى به من شعره الجيد اضاديته، (23) المشهورة التي يقول فيها: والمندامي ندوم ببعيض وببعيض قام يجلوها وفي الأجفان غمض والضيا يرمى به الفجر الدجي ولخيل الصبح في الظلماء ركض وكأن السليسل غسيسم مستشلع لمعان الكأس في جنبيه ومض والأقساحسي ضُحتك والآس غيض ضمرج المورد بسهما وجسنستمه بسي وبسالسراح السذي أجسفسانسه تحسب البيض صحاحاً وهي مرض ما وقبت دينتي مبتنها ولنهبا فسي فسؤادي أبسدا نسشسد وقسرض على صدر الدين، سلافة العصر في محاسن الشعراء بكل مصر، ط. مصر، ص 551-552؛ تأريخ الأدب العربي في العراق، ج 2، هامش رقم 1، ص 252-253. هو شهاب الدين الموسوي توفي عام 1676م. (24)

والبند، هو أقرب أشكال الشعر العربي إلى «الشعر الحر» ذلك أنه شعر يستند إلى بحر الهزج «مفاعيلن مفاعيلن (مسكَنة) فلا يتقيّد بأسلوب الشطرين اللذين تقيّد بهما الشعراء وإنما يخرج عنه فيجيء هزجاً تختلف أطوال أشطره فيأتي شطر بتفعيلتين يليه شطر بخمس تفعيلات وثالث باثنتين ورابع بعشر وهكذا، كما تملي على الشاعر أهواؤه ومعانيه. وريما كان أشهر نماذجه على الإطلاق بند ابن الخلفة (محمد بن إسماعيل المتوفى سنة 1247هـ) وقد مدح به الإمامين الجوادين ولعله أظرفها وأحفلها بالعفوية والبساطة، ومنه : أهل تعلم أم لا أن للحب لذاذات، وقد يعذر لا يعذل من فيه غراماً وجوى مات، فذا من مذهب أرباب الكمالات، فدع عنك من اللوم زخاريف المقالات، فكم قد هذب الحب بليداً، فغدا في مسلك الأداب منزلة الشيعة لهي تاريخ الامة العربية وادبها

عن الدولة ومن هنا اشتدت بهم حاجة إلى تبرير هذه النزعة وكان طبيعياً أن يشيعوا في الناس صورة مثالية للحكم الجديد، وليس أدل على ذلك من أن تقوم في ظلهم رعاية للفكر توفر لنا مناخاً ملائماً للخلق وهي ــ إلى تعاطف قوي بين هؤلاء والأهلين، وذلك واقع سبقت إليه إشارة ــ تضمن، ولو نظرياً، انفتاح العراقيين على الانفصال.

من هنا كان ينطلق المماليك إلى تكريم الشعر. ويلاحظ أن هذا التكريم لم يكن على جبهة عريضة من تأريخ حكمهم للعراق بقدر ما كان على امتداد الثلث الأول من القرن التاسع عشر<sup>(25)</sup> ويبدو أنه خلال هذه الفترة وحدها وجد في المماليك من تميز بشخصية قوية ألحت على تطوير الارتباط الشكلي بالدولة وراء ما يزيد على سبعين عاماً تقريباً<sup>(26)</sup> إلى ما يميز العراق بحكم مستقل. والواقع أنه بالرغم من تأثير هذه الرعاية في نشاط الشعر بهذه الفترة لم تكن وحدها التي صنعت قصائد العمري والتميمي والأخرس والجميل ومن كان على غرارهم، فقد ظل المنظوم والمنثور من الراث – وكان لا يفتأ يمد الشعر بالغذاء بنتعاطف مع الشعر بالفطرة – من العوامل المؤثرة التي شاركت في صنع هذا النشاط<sup>(27)</sup>.

وبالوغم من أن علي رضا خلال العهد العثماني الأخير كان قوي الميل إلى الأدب وربما بالغ في رعايته وأثاب عليه<sup>(28)</sup> لا يستطيع وحده أن يبرر نشاط الشعر الكبير

= والفضل رشيداً، صه فما بالك أصبحت غليظ الطبع لا تظهر شوقاً، لا ولا تظهر توقاً، لا ولا شمت بلحظيك سنا البرق اللموعي الذي أومض من جانب أطلال خليط عنك قد بان، وقد عرّس في سفح ثرى البان».

نازك الملائكة، قضايا الشعر المعاصر، ص 167–168 ومجلة «البيان»، لصاحبها علي الخاقاني، العدد 25/26، السنة الثانية، ص 667.

- (25) . هي الفترة التي تشمل ولايتي سليمان وداود وذلك ابتداء من 1808م إلى 1831م.
- (26) حكم المماليك ابتداء من عام 1749م والشخصية القوية التي ألحّت على الانفصال هو داود باشا وقد بدأت ولايته عام 1817.
  - (27) العزاوي، تأريخ الأدب العربي في العراق، الجزء الثاني، ص 267.
- (28) لونكريك، أربعة قرون من تاريخ العراق الحديث، ترجمة جعفر الخياط، الطبعة الرابعة، ص 339.

وراء الحقبة القصيرة التي ولي فيها حكم العراق<sup>(29)</sup> فإلى نهاية القرن ظل الشعر بغير عطف سياسي حار ومع ذلك ظلت الفترة تغنى بأمثال الحليين حيدر وجعفر والحبوبي والخضري، والطالقاني والطباطبائي والبصري<sup>(30)</sup> مضافاً إلى الذين امتدت بهم الحياة فأدركوا هذا العهد في شعراء الفترة التي سبقت بسليمان وداود من المماليك<sup>(31)</sup>.

ويخيل إلينا أنه على امتداد القرن ظلّت صورة الشعر من حيث سماتها العامة واحدة لم تتبدل تبدلاً يلفت النظر<sup>(32)</sup> ولعل هذا يعزى إلى أن الثقافة التي استرفدها الشعر بعامة كانت قاصرة على التراث. ولم يكن هذا يمنع من أن يتمايز الشعراء فيما بينهم بما يصح أن يربط بالفروق الفردية، ولطالما اختلفت الأذواق والأمزجة والقرائح فكان لكل أولئك ملامح واضحة تقع بخاصة في صلب الصياغة الفنية<sup>(33)</sup> لما ينفعل به الأديب من تجارب الحياة.

ولعل هذا هو الذي كان يميز العراق عن مصر فقد ظل الشعراء المصريون يستلهمون طوال هذه الفترة ثقافات متنافرة تنتسب بجملتها إما إلى الغرب وإما إلى التراث، في حين ظل الشعراء في العراق يلتقون على طابع عام كانت وحدة الثقافة التي توفروا على استيعابها تقتضيه اقتضاء<sup>(34)</sup>.

- (29) امتدت ولايته بين عام 1831م وعام 1842م؛ وريجارد كوك، بغداد مدينة السلام، ترجمة فؤاد جميل والدكتور مصطفى جواد، الجزء الثاني، ص 251-252؛ أربعة قوون من تاريخ العراق الحديث، ص 236.
- (30) لقد لمعت جميع هذه الأسماء وراء عهد المماليك. الدكتور البصير، نهضة العراق الأدبية في القرن التاسع عشر، ص 16، 40، 139، 162، 185؛ ديوان موسى الطالقاني، ص 37م؛ والعزاوي، تاريخ الأدب العوبي في العراق، الجزء الثاني، فصل «الشعر في العصر العثماني الأخير»، ص 312–342.
- (31) سبقت إشارة إليهم ونحن ننفي أن تكون الرعاية وحدها في ظل المماليك سبب النهضة الشعرية وهم: العمري، والثميمي، والأخرس، والجميل، فقد امتدت الحياة بهؤلاء إلى ما وراء المماليك وظلوا يغذّون النهضة الشعرية بآثار لم تكن قليلة الأهمية.
- (32) حتى بين الكعبي وحيدر الحلي (وبينهما ما يقرب من قرن) كان هناك تلاقٍ على السمات العامة في شعر كل منهما. شعراء الغري، الجزء الرابع، ص 8.
  - (33) الدكتور يوسف عز الدين، التيارات الأدبية في العراق، 1962م، ص 5.
    - (34) انظر الصفحة نفسها من م. ن.

منزلة الشيعة فمي تاربيخ الامة العربية وادبها

ولما كان الأدب الموروث هو أول الآداب التي احتك بها شعراء العراق فقد كان طبيعياً أن تصبح مقوماته جميعاً مثلاً يحتذى<sup>(35)</sup>. ولعله من هنا، وفي نطاق الموضوع على وجه التحديد بقيت مقاصد الشعر تقليدية بحتة لم يتجاوز بها الشعراء على نحو الجد إلى ما يشبه أن يكون من الأعراض العامة التي تعكس انفعالاً صادقاً بما كان يعانيه المجتمع من تخلف وتمزق واستبداد<sup>(36)</sup>.

وإذا استثنينا خواطر الاستنهاض<sup>(37)</sup> ـ وهي على حقيقتها تعبير عن أزمة التشيع المضطهد ـ فلقد ظل الشعر في الغالب يجافي حياة الناس خلال هذه الفترة. وحتى هذه الخواطر لم تكن بعيدة أحياناً عن تقليدية الموضوع في الأدب الشيعي! فقد كان نفر من الشعراء يستنهضون المهدي موتورين في الظاهر ثم يعترفون بحق واتريهم في الخلافة!

وتلك ظاهرة تهافت تفرّغ الاستنهاض من مضمونه الثوري!

وينبغي أن نقهم هنا أن ما يقع من اعتراف في هذا الصدد لم يكن يَحْمِلُ عليه استبقاء حياة فيعتذر عنه «بالتقية» وإنما كان يتم في ظروف طبيعية وتفاعلاً أحياناً مع المبرات الصغار مما يدخل في حقوق الرعية على الراعي<sup>(38)</sup>. والواقع أنه، وإن يكن في عقائد الإمامية ما يسمح بأن يدعى للثغور الإسلامية بالصون ولو في ظل حكم جائر<sup>(39)</sup> بل وإن يكن قيها ما يسمح بجهاد الكفر ولو في ظل إمام

- (35) عمر الدسوقي، في الأدب الحديث، الجزء الأول، ص 80.
- (36) م. ن، الجزء الأول، ص 45؛ والوائلي، الشعر السياسي في القرن التاسع عشر، ص 112-112. الحاج على علاء الدين الألوسي، الدر المتثر في رجال القرن الثاني عشر والثالث عشر،
- الحاج علي علاء الدين الألوسي، الذر المتتثر في رجال الغرن الثاني عشر والثالث عشر، تحقيق جمال الألوسي وعبد اللَّه الجبوري، ص 8.
- (37) لم يكن يقرّ الشيعة بالخلافة الإسلامية لغير المهدي الذي ينتظرونه لينقذ الناس من الحكومات المستبدة الظالمة، ومن هنا كانوا كلما استشعروا عنتاً استنهضوه. الشعر السياسي في القرن التاسع عشر، ص 181.
- (38) من أمثلة ذلك: مستشفى ينشأ، وجدول يشق، وباب في ضريح مقدس يفتح... إلخ. ديوان الحاج حسن القيّم، تحقيق محمد علي اليعقوبي، طبعة أولى، 1385هــ-1965م، ص 42؛ نهضة العراق الأدبية في القرن التامع عشر، ص 274؛ وجعفر الحلي، سحر يابل، ص 19؛ وجعفر محبوبة، ماضي النجف وحاضرها، ج 1، ص 47.
  - (39) انظر الصحيفة السجادية، ط. دار الفكر، بيروت 1374هـ، ص 170-178.

في أدب العراق الحديث

ضال<sup>(40)</sup> لا يجوز أن يصار إلى أبعد من هذا، بغير إكراه عليه، وهو ما كان يلاحظ مثلاً، في آثار القيّم وجعفر الحلي ومحمد القزويني وآخرين ممن استنهضوا المهدي أحراراً واعترفوا بإمامة غيره أحراراً كذلك!!

ففي ولاية نامق باشا الصغير صدر الأمر السلطاني بإنشاء مستشفى للغرباء في الرصافة خارج باب الأعظمية. وقد انفعل بهذا المشروع الخيّر الحاج حسن القيّم الحلي ـ وكان ممن لم يتخذوا الشعر آلة كسب وحرفة استجداء ــ فمدح عبد الحميد بقصيدة ميمية جاء فيها:

والواقع أنه في ظل عبد الحميد كان يعاني الشيعة عنتاً شديداً في العراق حتى أنه حال بينهم وبين دخول المجلس النيابي الأول الذي انعقد في 7 آذار/مارس عام 1877م في حين كان يمثّل اليهود ـ وهم أقلية ـ نائب هو: مناحيم دانييل<sup>(42)</sup> وكان القيم مع هذا يستنهض المهدي في حسينياته فيقول:

حلَّ مستطرقاً يرى الليل قرعاً وعلى نسجها النجوم قتيرا إن أتى سُرَّ من رأى فليعرج نحو غاب قد ضم ليشاً هصورا قل له إن شممت تربة أرض وطات نعله ثراها العطيرا وتسزودت نظرة من محيا تكتسي من بهائه الشمس نورا قم فأنذر عداك وهو الخطاب الفصل أن تجعل الحسام نذيرا قد دجا في صدورهم ليل غي فيه يهوى نجم القنا أن يغورا أو ما هزَّ طود حلمك يوم كان للحشر شرَّه مستطيرا<sup>(4)</sup>

- (40) ابن الأثير، ج 3، ص 227–231؛ والطبري، ج 4، ص 122؛ وابن أبي الحديد، الجزء الرابع، ص 6.
  - (41) ديوان الحاج حسن القيم، هامش رقم 1، ص 42؛ وم. ن، ص 47.
- (42) العزاوي، العراق بين احتلالين، ج 8، ص 33؛ والدملوجي، مدحت باشا، ص 140؛ والوائلي، الشعر السياسي العواقي في القون التاسع عشر، هامش رقم [.
  - (43) القتير: هو رؤوس مسامير الدرع. ديوان الحاج حسن القيم، ص 14–15.

حنزلة الشيعة فمي نتاريخ الامة العربية وادبها

وطبيعي أن القيّم إنما يستنهض المهدي «لا ليثار» من قاتليه الذين استحالوا رغاماً! وإنما يستنهضه ليثار من الدولة القائمة التي تغتصب حكماً ليس لها<sup>(44)</sup>.

وينقطع الماء عن النجف عام 1308هـ فيأمر السلطان عبد الحميد بحفر نهر يسمَّى من بعد «نهر الحميدية» ويقام له احتفال رسمي تلقى فيه قصائد شعر تسجّل شكر المدينة ليد سلطانية كريمة... وينفعل بهذه اليد شاعر كبير هو السيد جعفر الحلي فيقول:

جرى ماؤنا من لطف سلطاننا عذبا فلذّ لنا طعماً وطاب لنا شربا حبانا إمام العصر من صدقاته مراحم فيها ازداد من ربها قربا إمام الورى عبد الحميد الذي جرت أياديه حتى عمّت الشرق والغربا<sup>(45)</sup> وربما انفعل الحلي بأكبر من هذه المبرات الصغار، كالذي كان من انفعاله بالحرب التركية اليونانية التي وقعت بين عامي 1896م و1897م مخدوعاً كغيره بمزاعم نصر كان على الحقيقة تدخلاً من الدول الكبرى صانت به تركيا من الانهيار الكامل<sup>(46)</sup>

لك طأطأت دول الضلال رقابها قدما فسيفك قد أذل صعابها فحمن المطاول دولة نبوية وقفت ملائكة السما تُجّابها فبكم بني عثمان دولة أحمد منحبك بفرع الفرقدين ثيابها بشراك يا شمس الوجود بدولة بيضاء قد جلّى سناك ضبابها أرسى قواعدها النبي محمد ورفعت أنت إلى السماء قبابها واهنا رئيس المسلمين بصولة منها الأباعد أكثرت إعجابها<sup>(47)</sup>

- (44) الوائلي، الشعر السياسي في القرن التاسع عشر، ص 191–192.
- (45) السيد جعفر الحلي، سحر بابل، مطبعة العرفان، 1331هـ.، ص 77. (46) - بروكلمن، تأريخ الشعوب الإسلامية، ترجمة نبيه فارس ومنير بعلبكي، ط 4، ص 596.
- (47) سحر بابل وسجع البلابل، ص 52؛ وم. ن، ترد القصيدة ميمية بعد أن يجري الشاعر فيها تغييراً تقتضيه القافية الجديدة، ص 378 من ذلك: دول الممالك طاطات لك هامها قدها فقد ألقت إليك زمامها دول نظرت مداك فقصرت من خطوها ورأت لواك فنستحست أعلامها فاهدا رئيس المسلمين برتبة شرف الملوك إذا مشوا خدامها

يا من له ذلّت جبابرة العدا وأطباعبه دانسي السورى والسقساصسي هي لا تزال ولات حين مناص(48) لـك بـيـعـة فـي عـنـق كـل مـوحـد وكان الشاعر قبل هذا وظل بعده يستنهض إمام العصر المغيب ليرد زعامة المسلمين إلى أصحابها الشرعيين. ومن المؤكد أن عبد الحميد واحد من هؤلاء الذين يغتصبون الحق من أهله في عقيدة الشاعر الشيعي على الأقل: ذاب محبق وك مسن الانتظار يا قمر التم إلام المسرار كالنبت إذ يشتاق صوب القطار لننا قللوب لك مشتاقة يا مرشد النباس بذات الفقار دجا ظلام الغى فلتسجسله كبالبماء صباف ليوتيهما وهيي تبار متى نىرى بىيىضىك مىشىجىوذة مستسى تسرى خسيسلسك مسومسومسة بالنصر تعدو فتشير الغبار على كماة لم تسعها القفار مستسى نسرى الأعسلام مسنسشسورة متى نارى غالب بانى غالب يدعون للحرب البدار البدار رياسة الدين لننا فصلت أبرادها والمناس عمنها قمصار فبفنى غند سنوف يبرة النمنعار إن يسلبسسوهما السيوم عماريه أقرب أن تبدو فتحمي الذمار زميمنا حجبت عنا فمآ إن صحن في البطف نسباً وتشارير منها الصيحة في كل دار أو قستسل السسبسط فسلا بدأن المندرك ما فات بسبيض الشفار تسلسك دمساء قسد أطسلّست ولا واللُّه لا تبذهب منا جسار (49) وعلى نحو ما ينفعل الحلي بـ «نهر الحميدية» ينفعل القزويني<sup>(50)</sup> بـ «نهر السنية» الذي يحفره عبد الحميد من أجل النجف كذلك يقول: شكراً إمام السمسيليميين عبلي صبنائعيك السينيية أجسريست نسهسراً فسى السغسري بسه مستستست عسلسي السرعسيّسه

- (48) م. ڻ، ص 270.
- (49) سحر بابل، ص 213–214؛ وم. ن، ص 306، فقد كان يلح فيها جميعاً على استرداد الحق المضيع والانتقام للدماء العلوية المهدورة من خلال الاستنهاض الذي يعدّ في طليعة الأغراض الشيعية.
- (50) هو السيد محمد الغزويني ولد في الحلة عام 1262هـ وتوفي عام 1335هـ وكان زعيماً مطاعاً، وعالماً جليلاً، وأديباً مطبوعاً. والخاقاني، البابليات، ج 5، ص 238.

منزلة الشيعة فمي تاريخ الامة العربية وادبها

وسـقـيـــتــهــا الــعــذب الــفــرات عــلــى الــظــمــا ســقــيــا هـــنــيّـــه فــــإلــــيـــك بــــالـــدعــــوات قــــد عــــتجـــت بــــأكـــبـــاد رويـــه<sup>(51)</sup> ومع ذلك فقد كان القزويني يستنهض المهدي كما كان يستنهض الحلي والقيّم

فيقول: أحلماً وكادت تموت السنى لطول انتظارك يا ابن الحسن وأوشك دين أبيك النبي يمحى ويرجع دين الوثن وهذي رعاياك تشكو إليك ما نالها من عظيم المحن لقد عز إمهالك المستطيل عداك فباتوا على مطمئن توانيت فاغتنموا فرصة وأبدوا من الضغن ما قد كمن ومذ عمنا الجور واستحكموا بأموالنا واستباحوا الوطن شخصنا إليك بأبصارنا شخوص الغريق لمر السفن<sup>(25)</sup> وبعد أن يخرج شاعر العقيدة مختاراً، على أصل كبير في مسلماته المذهبية. ولعله

وبعيد أن يحرج ساعر العفيدة محاراً، على أصل تبير في مسلمانه المنسبية. وتسه من هنا نوثر أن نربط الاستنهاض أحياناً يتقليدية الموضوع في الأدب الشيعي.

وإذا كان الشعر العراقي في هذا القرن بعيداً في جملته عن هموم الناس فقد كان قريباً جداً من أجهزة الحكم يحتك بها احتكاك ارتزاق ويضع في خدمتها كل طاقاته!

ولسنا ندري إلى أي مدى يمكن أن تفسّر القيم الأخلاقية التي التوت في ظل ولسنا ندري إلى أي مدى يمكن أن تفسّر القيم الأخلاقية التي التوت في ظل الإدارة العثمانية السيئة وتميّزت بطابع الفردية، هذه المفارقة الكبيرة، وكانت شديدة الوضوح في تأريخ الطبقة المستنيرة لهذه الفترة<sup>(53)</sup>. ذلك أن هذه المفارقة، فيما يبدو، لم تكن وليدة ظروف سياسية معينة، وإنما تشبه أن تكون ظاهرة عامة شاعت في حقبة طويلة من تأريخ الشعر العربي... وعلى أية حال فلسنا نشك في أن الحاجة ملحة أحياناً وراء الضيق، وغير ملحة أحياناً وراء طمع بالرفاه، ظلت تمثّل الخلفية الرئيسة لعلاقة الشعر بالسلطة.

والواقع أن القطاع السنِّي لم يكن وحده في شعر العراق يتملّق الحكم ويتهافت على عوارفه فقد كان القطاع الشيعي يمتهن هو الآخر قداسة الحرف، ويصطنع الكلمة

- (51) الخاقاني، البابليات، ج 5، ص 278.
- (52) الخاقاني، البابليات، ج 5، ص 275.
- (53) الشعر العراقي: أهدافه وخصائصه في القرن التاسع عشر، ص 31.

فيما يشبه أن يكون من الكدية! وينبغي أن نحترس من التعميم فقد ظل في القطاعين أحرار رفضوا الاستجداء والاستخذاء!

وكان يهون الأمر لو أن المدح اقتصر على الخلافة إذن لأمكن أن يقاس على «الدعاء للثغور الإسلامية» في الرأي الشيعي على الأقل<sup>(64)</sup> وكانت الدولة بغير شك تعيش يومئذ أزمة مصير. ولكن الواقع أن المدح كان يتجاوز الخلافة ويَردُ في عرض زائل. وتلك حقيقة تلاحظ بوضوح في معظم الآثار التي تركها شعراء القرن التاسع عشر وكان يلفت النظر أبداً أن هذا العرض الزائل ظل يمثّل القيمة الكبرى بين كل القيم التي يمكن أن يكون لها تأثير واضح في موضوع الشعر بخاصة. ولعله من هنا تكون أبيات الألوسي الكبير في مستشار الصدر الأعظم <sup>(55)</sup> نشازاً في تناسق السلوك الذي تقتضيه شخصيته الدينية الخطيرة. ذلك أنها لا تمثّل مدحاً يقع في نطاق المبدأ الذي تقتضيه شخصيته الدينية الخطيرة. ذلك أنها لا تمثّل مدحاً يقع في نطاق المبدأ في نطاق الحاجة المادية التي تعجز عن أن تبرّر ضعف التهافت.

- (54) هامش رقم 2 من هذه الرسالة، ص 207
- (55) هي الأبيات التي يلتمس بها من أفواد أفتدي، مستشان الصدر الأعظم وكان يومنل مصطفى رشيد باشا تحرير المرسوم السلطاني القاضي بمنحه مرتباً من خزانة الدولة: أرى دولة الإسلام شخصاً فراسه ملاذ الورى السلطان والصدر صدره وأنت بسلا ريب فسؤاد وحب ذا فواد حوى المعرفان لسلّه دره إذا ما بسدا أمسر مسهم فسرأيسه هو الرأي والفكر المسدد فكره فيا سيدي قد طال بالعبد غربة فسمنسوا عسليه أن يحسر أمسره ليغدو إلى أهليه بالخير داعياً ويبقى لكم ما عاش بالمدح ذكره الدكتور اليصير، نهضة العواق الأدبية في القرن التاسع عشر، ص 247، والسلطان يومنذ هو السلطان عبد المجيد.
- (56) كان عبد الوهاب النائب وهو من شعراء السنّة لهذه الفترة يقول من وحي هذا المبدأ : المسلمون لسهم إخماء ثمابت في محكم المتشزيل والمفرقان حسماً نبرى حق الإمام ديمانة فهمو المليك خليفة البرحمين نبرعى لمه حق المذمام بطوعنما مسمسكين ببظماهم المقرآن وكماك تمدعو لملولاة بماسيرهم ولمو أنهم جاروا عملى المسكان الشعر العراقي : أهدافه وخصائصه في القرن التاسع عشر، ص 75، وفي البيت الثالث إشارة إلى الآية 57 من سورة النساء وفيها يقول جلّ شأنه : ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ عَامَنُوًا أَطِيعُوا النّه وَأَطِيعُوا الرَّبُولَ

وفي القطاع الشيعي تلاحظ أمثلة كثيرة لهذا الضعف، وربما كانت مدائح التميمي أخطر نماذجه. ويخيّل إلينا أن الارتزاق كان يخذل فيها حتى المشاعر المذهبية، وتلك حقيقة تؤيدها صلة الشاعر بنجيب باشا، فقد ظل يستصفيه الود ويسترفده حتى وراء المقتلة التي امتحن بها الكربلائيون في عهده<sup>(57)</sup> وكان من قبل وهو يتصل بـ «علي رضا» يمتهن مشاعره القومية فيمجد «غزوة المحمرة» ويتشفّى بنكبة القبائل العربية التي حاول علي رضا أن يقضي على نفوذها في عربستان<sup>(58)</sup>. ولعل الشاعر

- (57) حدث في السنة الأولى من حكمه أن ضربت كربلاء بالمدافع وقد قدّر عدد الضحايا بما يزيد على عشرين ألفاً!! عبد الحسين الأميني، شهداء الفضيلة، النجف 1936م، ص 306-307 والشعر العراقي : أهدافه وخصائصه في القرن التاسع عشر، ص 78 والشعر السيامي العراقي في القرن التاسع عشر، ص 64 وهامش رقم 166 من الصفحة نفسها من م. ن.
- م. ن. (58) علي الخاقاني، شعراء الحلة أو البابليات، الجزء الثالث، ص 151. وكان التميمي يقول بهذه المناسبة:
  - وكم قلعة بالمرهفات حصينة كما حصنوا بالخدر عذراء كاعبا جلبت لها من شاسع الدار شاحط كتائب للهيجاء تزجي كتائبا تجافت عن العاصي وعن عذب مائه وشوقاً بـ فكارون استساغت مشاربا فما يوم ذي قار وإن زمعت به ربيعة يوم الفخر نافس حاجبا باعظم من يوم المحمرة التي بها نشرت بيض الخدود ذوائبا رمى شرقها الأقصى بأعظم وقعة لها بالردى خطب يهول المغاربا وأصمى بكعب الرمع فكعباً فأصبحت منازلهم بعد الأنيس سباسبا انظر: ديوان التيمي، ص 19-20.

وكان عبد الباقي العمري يتغنّى هو الآخر بهذه الواقعة، ولعله يبدو معذوراً حين ينظر إليها من الزاوية الملهبية فيقول: غدوا طعمة للمسيف إلا أقلمهم قد ادخذوا من شط قارون مقبره وأمست بنو النصار والرفض دينها على ما دهاها من علي مفكره انظر: الشبيبي الكبير، ص 5؛ والشعو السيامي العواقي في القرن التاسع عشو، ص 238. كان يمتهن حتى إنسانيته لأنه كان ينصر عهداً يستمرئ الولوغ في الدماء، ويلحّ في تصفية الانفصال إقراراً لحكم عثماني مباشر<sup>(59)</sup> وكان يلاحظ غالباً أن الشعر لا يتفاعل مع الثورات التحررية التي كانت تنفجر في العراق تحسساً بالظلم لا شغباً. وربما سخر منها واستنكر سلبية القائمين بها<sup>(60)</sup>. ويبقى أن نؤكد هنا أن المدح لم يكن يقتصر على وسط السياسة وحسب، وإنما كان يتجاوزه إلى الأسر العراقية الموسرة التي أسهمت بنصيب كبير في تشجيعه.

وعلى كل حال فقد كان المدح في كثير من أمثلته افتراء على الواقع. وشدّ ما كان التصنيع يفتري هو الآخر على ما يتبقّى من صدق الألفاظ في هذه الأمثلة... وربما وقع ذلك حتى في أماديح الأصدقاء، وبديهي أن يكون الشعر هنا في صدد إخوّة لا تغري، أو تطمع بجاه، أي ينبغي أن يكون الشعر هنا في صدد واقع على رسله شكلاً ومضموناً، ولكن العمري مثلاً مدح صديقه الشيخ عباس النجفي فقال:

لي الله من ذي منطق أعجز الورى وألسنة الإفصاح عنه غدت لكنا «حبيب» إذا أنشا «صريع» إذا انتشى الديع» إذا وشى «عريض» إذا غنى ومفتقر «مغني اللبيب» للفظه يعلم في إعرابه «معبد» اللحنا ترعرع في حجر النجابة وانشنى من المجد قبل المهد متخلاً حضنا بلاغته قبل البلوغ قد انتهمت إلى يقلية سل عن بدايته منا<sup>(16)</sup> وفي نطاق الدين كان الشعر أيضاً ينزع إلى التقليد! ففي القطاع السني لم يكن مدح الرسول بدعة جديدة وإن كان يلفت النظر أن هذا الموضوع القديم يستهلك طاقة كبيرة من نشاط الشعر لهذه الفترة تخميساً وتشطيراً ومحاكاة<sup>(62)</sup> وليس بعيداً أن يكون وراء

- (59) شعراء الحلة أو البابليات، نقلاً عما سجله الشيخ حسن قفطان النجفي المتوفى 1858م في خاتمة جواهر الكلام، ج 3، ص 149؛ وم. ن، نقلاً عن الشيخ علي العذاري في مجموعة بخطه، ص 150.
  - (60) الدر المنتثر في رجال القرن الثاني عشر والثالث عشر، ص 8.
    - (61) نهضة العراق الأدبية في القرن التاسع عشر، ص 208.
- (62) الشعر العراقي: أهدافه وخصائصه في القرن التاسع عشر، ص 97–100. فقد تلاقى على لامية البوصيري وهمزيته وميميته تخميساً وتشطيراً ومحاكاة محمد سعيد السويدي والحاج علي الآلوسي، والشيخ علي السويدي، وعبد الباقي العمري، وعثمان الجليلي، وعبد الوهاب التقشيندي، وحسين العشاري، وآخرون كثيرون...

هذه الظاهرة فوق الباعث الديني الخالص وفوق استشعار الخوف من عاقبة التفريط بقيم إسلامية مفروضة الاحترام، أزمة اقتصاد! فقد كان الحكام وقلة من المقرّبين إليهم يستدرّون وحدهم أخلاف الرزق المنهوب فتلمّس المأزومون من الشعراء فَرَجاً لما ضاقوا به من كبت فاتجهوا إلى مدح الرسول، كانهم يحاولون من خلاله أن يتعزّوا عن حرمان الدنيا بثواب الآخرة، وتلك في علم النفس حقيقة لا تخفى. وربما رافق مدح الرسول مدح يتصل بأهل البيت حتى يبدر أن ذلك لم يكن وقفاً على الشيعة وحدهم. وفي «الباقيات الصالحات» يؤكد العمري هذا النشاط الجانبي للشعر السنّي في الموضوع الديني لهذه الفترة<sup>(63)</sup>. ويبدو أنه حتى خواطر التصوف لم تكن جديدة أيضاً على الشعر خلال هذا العهد. ولكن الجديد فيها أنها لم تكن تصدر عن مبادئ التصوف الكبرى بقدر ما كانت تصدر عن تأثر شديد بكراماته وخوارقه<sup>(64)</sup> ولم يكن

(64) – من ذلك تقبيل الرفاعي لكف الرسول(ص) فقد كان ذلك خارقة استبدت بإعجاب الشعراء فتغنى بها عثمان الموصلي، وأحمد شاكر الألوسي، والشيخ إبراهيم الراوي، وحسين ذلك يعني أن التصوف ظل فوق الشبهات فقد شاع في الوسط الديني تحديد واضح للمتصوف خلاصته أن يتحلّى بأنواع الفضائل وأن يتخلى عن الرذائل<sup>(65)</sup>. ومن هنا احتكّ الشعر بحلقات الذكر واتهمها بالانحراف<sup>(66)</sup>.

والحق أن ما يظن من الشعوذة مما يقع في هذه الحلقات يدخل جميعه في موضوع التفاعل بين القوى النفسية والقوى المادية. وعلى الرغم من أن العلم لم يقل بعد كلمة حاسمة في هذا الصدد ولكنه لا يرفض الخارقة وإنما يعلّق تفسيرها على تطور البحث السيكولوجي واستكشافاته المقبلة. لقد ظلت المشكلة أبداً: إن الفكر وهو لا

العشاري، وعبد الغفار الأخرس وخلاصتها أن السيد أحمد الرفاعي لما دخل الحرم النبوي الشريف وقف تجاه القبر الأفضل والوقت بعد العصر وقد غصَّ الحرم المبارك بالناس وأنشد: في حالة البعد روحي كنت أرسلها مُقبّل الأرض عني وهي نائبتي وهذه دولة الأشباح قـد حضرت فامدد يمينك كي تحظى بها شفتي فظهرت له يد الرسول تلمع بيضاء كأنها زند البرق وقبَّلها والناس ينظرون. أحمد عزت الفاروقي، العقود الجوهرية، مصر 1306هـ، ص 6؛ والشعر العراقي: أهدافه وخصائصه في القرن التاميع عشر، ص 140. وقد أيد كثير من الثقات هذه الكرامة أمثال الإمام السيوطي والإمام عبد الكريم الرافعي والشيخ إبراهيم الكازروني والعلامة محمود الألوسي والعلامة السيد أبو الهدى الواسطي وإن من شهدها من حجاج عام 555هـ الشيخ عبد القادر الجيلي. انظر: السلسلة الرفاعية، الحلقة الأولى، بغداد 1968م، ص 20–22. غرائب الاغتراب، ص 75–76؛ والشعر العراقي: أهدافه وخصائصه في القرن التاسع عشر، (65) ص 151. لقد شنّ الأخرس حرباً على الشيخ عبد الله علوش وهاجم حلقات الذكر التي تعتمد على (66) هزّ الرؤوس والتصفيق والغناء وعلى الادعاء بأن هذا هو الطريق الذي يوصل إلى الله. انظر: الشعر العراقي: أهدافه وخصائصه في القرن التامع عشر، ص 152. وكان من هجاء الأخرس للشيخ عبد الله قوله: ألا أبلغ جناب الشيخ عني رسالية مستنقين ببالأمير خبيرا بتحتليقية ذكبره ويندين ليحترا وسبل عبينه غيداة يسهبز رأسبأ أقسال السلَّ ارقيص لي وصيفًق وقبل كنفرأ وسبة البكنفير ذكبرا انظر: ديوان الاخرس، ص 242.

منزلة للشيعة في تاريخ الامة العوبية وادبها

يخضع لقوانين الفيزياء بعيد علمياً أن يقع تفاعل بينه وبين المادة. إن حجراً يمكن أن يسحق حشرة ذلك لأن الحشرة مثل الحجر لها كتلة ومادة. ولكن كيف يمكن للحجر أن يؤثر في رغبة؟

ريس يبي بي المشكلة التي كان على جميع الاتجاهات في علم النفس أن تجد لها حلاً معقولاً في رأي البروفسور الإنكليزي «جود»<sup>(67)</sup>.

لقد كان التفاعل إذن حقيقة قائمة لا مجال للتشكيك فيها، ولو أنها تقع بغير تعليل علمي واضح. وبعيداً عن حلقات الذكر كان علماء النفس في إنكلترا مثلاً يشهدون الفقراء الهنود يبتلعون حطام الزجاج ويمضغون المسامير الصغار الحادة، ويشربون «حامض النتريك» ويمشون حفاة على الجمر الملتهب ثم يكون ذلك كله كأنه لم يقع من حيث تأثيراته في صانعيه<sup>(68)</sup>.

وفي غير إنكلترا من عالم الغرب كان «هوم» الإسكتلندي و«بلادينو» الإيطالية وهموديني» الأميركي يثيرون بخوارقهم العجيبة نقاشاً حاداً في الأوساط العلمية وتقام حولهم المناظرات والمجادلات<sup>(69)</sup> وقد اقتنعت لجنة من أساتذة جامعة «تورين» بصحة ما كانت تقدّمه «بلادينو» من أعمال خارفة<sup>(70)</sup>. وكتب السر أوليفر لودج وهو عالم طبيعي معروف في صدد هذه الأعمال: «إنني أفكر الآن في نشر ما رأيته من أعمال «بلادينو»... وأنا غير قادر على تعليلها، ومعنى ذلك أن هناك قوى لم يكتشفها العلم حتى الآن»<sup>(71)</sup>.

ولسنا ندري إلى أي مدى يمكن أن تعلُّل هذه الخوارق بما يعرف عند بعض علماء

- Joad, «Guide ) الدكتور علي الوردي، خوارق اللاشعور، ج 1، ص 212-213 نقلاً عن: Joad, «Guide) . to modern Thought», p. 36.
  - (68) م. ن، ص 214.
- (69) يعقوب صروف، ص 93–94؛ وخوارق اللاشعور، ج 1، ص 221. وكان المؤلف قد سافر عام 1951م إلى تكريت هو وجماعة من طلاب كلية العلوم والآداب في جامعة بغداد ليتحقق بنفسه من صحة الخوارق الصوفية التي كان سمع عنها فوجدها خالية من الخداع والشعوذة. وينبغي أن نتذكر هنا أن الدكتور علي الوردي أقرب في تفكيره إلى العلمانية. انظر: خوارق اللاشعور، ج 1، ص 225.
  - (70) م. ن، ص 221.
  - (71) م. ن، ص 221~222.

النفس بـ «التنويم الذاتي Autohipnotism» فكان المتصوف أو الفقير الهندي ينوّم نفسه قبل أن يصنع الخارقة . . .

(والهنود يختلفون في تنويم أنفسهم تنويماً ذاتياً فهم يروضونها رياضات معقّدة وطويلة حتى يصلوا إلى مرحلة القدرة على القيام بالخوارق حينذاك يصبحون كانهم خرجوا من هذه الدنيا وراحوا يعيشون في دنيا خاصة بهم وتصبح الخوارق لديهم آنذاك أعمالاً اعتيادية يستطيعون أن يقوموا بها متى شاءوا. أما متصوفة العراق فليجاون إلى الغناء ودق الدفوف وإلى نوع من الرقص والدوران وإذ ذاك يدخلون في شبه غيبوبة يطلقون عليها مصطلح «المدد» وليس «المدد» في الواقع إلا تنويماً

وهكذا يلاحظ أنه حتى الرقص ونقر الدف والغناء يمكن أن تكون هي الأخرى من مقدمات «التنويم الذاتي» الذي ينفّذ المريدون من خلاله إلى الخوارق.

ومن هنا كانت «الرفاعية» وهي واحدة من الطرق الثلاث<sup>(73)</sup> التي كانت تتقاسم المتصوفة في العراق تتعرّض للتجريح لأنها كانت تمارس «الذكر» على النحو الذي كان يظن فيه الشعوذة! وربما يربط ذلك بكثرة الذين استطاعوا في ظلها من المريدين أن يتميزوا بعقيدة صلبة تمتد جذورها قوية في أغوار اللاشعور وهي وحدها أساس العمل الخارق<sup>(74)</sup>.

العمل الخارق. والذي يلفت النظر أن الألوسي الكبير كمان يلح في نبذ «الرفاعية» بخاصة ويسم أتباعها بكثرة الفسق منطلقاً إلى ذلك من طقوسها في حلقات الذكر<sup>(75)</sup>.

- (72) خوارق اللاشعور، ج 1، ص 216–217.
- (73) هي الرقاعية وينتسب مريدوها إلى السيد أحمد الرفاعي. والقادرية وينتسب مريدوها إلى الشيخ عبد القادر الكيلاني أو الجيلاني، والنقشبندية وينتسب مريدوها إلى الشيخ خالد النقشبندي.

انظر: الشعر العراقي: أهدافه وخصائصه في القرن التاسع عشر، ص 139.

- (74) خوارق اللاشعور، ص 215 وفيها: (إن الخوارق تدخل كلها في موضوع تأثير الفكر في البدن. وهو في الواقع ناتج من سيطرة عقيدة معينة على بدن الإنسان فالفقير الهندي حين يمشي على النار يعتقد اعتقاداً جازماً بأن النار لا تؤذيه. إن هذه العقيدة تستحوذ على ذهنه استحواذاً تاماً بحيث يصبح في شبه غيبوبة عما حوله وأي شك يخالج نفسه يؤدي حتماً إلى هلاكه).
  - (75) \_ روح المعاني، ج 17، ص 69–70؛ ومحسن عبد الحميد، الألوسي مفسرًا، ص 307.

وإذا كان من غير المعقول أن يلام أبو الثناء في ضوء الرأي الذي يقرّه العلم في الخوارق وراء ما يزيد على قرن من عصره، فقد كان معقولاً جداً ألا يقع الألوسي في مفارقة الجميع بين رفض الشكل الصوفي، وهو في نظره لا ينطوي على أكثر من فسق، وقبول المضمون الصوفي وهو في جملة مسلماته خروج صريح على كثير من حقائق الإسلام التي لا تقبل الاجتهاد<sup>(76)</sup>. ويبقى أن نلاحظ هنا أن «الرواس»<sup>(77)</sup> وهو من أقطاب الرفاعية يخصص في «بوارقه»<sup>(87)</sup> ما لا يقل عن خمس وعشرين صفحة لـ «ما لا يلتفت إليه» في الطريقة فإذا جميعه مما لا يتناسق مع المبادئ الإسلامية الكبرى، وإذا الرفاعية تبرأ حقاً من كثير مما يواخد عليه التصوف بعامة. وحتى هوحدة الوجودة يؤكد الرواس أنها «من الهجس الذي يوقعه المبتدعة في عقول أهل النقص»<sup>(97)</sup> ويحدد موقف الرفاعية منها بقوله:

دع وهم أهل الوحدة المطلقة وافهم رموز الجمع والتفرقة كل اتحاد حكمه باطبل وشاهد الظاهر قبد مرزقة من غيير الأيام أحوالية وتسيّبت رغماً له مفرقة

مرز تحقیق تر مین مردی

- (76) كان الألوسي يؤمن بالكشف طريقاً من طرق المعرفة، وعنده أن الاجتهاد كما يكون مقيداً بشروط معلومة تُهيمُ لاستنباط الأحكام، يكون موصولاً أيضاً بتصفية النفس وتزكيتها وتخلقها بالخلق الرباني وتهيؤها واستعدادها لقبول العلم من الله تعالى. ويذكرنا هذا بالاجتهاد الذي ينسبه الإمامية لأهل البيت كما تقدم. والألوسي لا يطعن في أقوال الذاهبين إلى عدم الخلود من شيوخ المتصوفة كابن عربي، وفي نظره أن طريقتهم في فهم حقائق الوجود صحيحة. وهو يوصي بأنه كلما وجلنا لهؤلاء شيئاً يجب أن نسلمه لهم بالمعنى الذي أرادوه مما لا نعلمه نحن. وحتى وجود الوجود لا يستبين له رأي واضح في نبزها. انظر: الألوسي مفسراً، ص 204-306.
- (77) هو بهاء الدين محمد مهدي الشيوخي الشهير بالرواس وكان من أقطاب الطريقة الرفاعية ويتصل نسبه بالإمام الحسين من الأب وبالإمام الحسن من الأم، وقد ولد في سوق الشيوخ بالعراق عام 1220هـ. وبهاء الدين محمد مهدي الرواس، بوارق الحقائق، تحقيق عبد الحكيم بن سليم عبد الباسط، ط 1، دمشق 1967م، ص 463.
  - (78) بوارق الحقائق، ص 247-270.
    - (79) م. ن، ص 252.

فمي ادب العراق الحديث

شم حنت ثم طاحت به تحت الثرى في حفرة مغلقه ومن يرى الفقر ويلقى العنا وتعتريه النوب المقلقه يكون عين اللَّه عزّ اسمه حشا وذا من دنس الزندقه فنزه الخالق عن قول من أشرك واطرح هذه الشقشقه ما وحد اللَّه تعالى أمرة معتقد بالوحدة المطلقه<sup>(80)</sup>

وحين يكون الرواس من شيوخ «الرفاعية» ويبايع في الحضرة «على حب» العرب لأن بغضهم من الكفر وحبهم من أعظم أسباب السعادة على حد قوله<sup>(81)</sup> يكون من الإنصاف أن يلحظ هذا في العلاقة التي كانت تقوم بين أبي الهدى الصيادي \_ وقد أخذ البيعة عن الرواس<sup>(82)</sup> \_ والسلطان عبد الحميد.

ولطالما انطبع في الأذهان أن هذه العلاقة لم تقم لغير مصلحة فردية، وأن تضليل الناس عن واقع الحكم الفاسد بما يرثه التصوف من ثقة كان ثمناً لتلك المصلحة<sup>(83)</sup>.

وفي الموضوع الديني تميّز القطاع الشيعي بكثرة البكاء على من صرع من آل الرسول في عاشوراء الحزينة. وربما علّل لهذه الظاهرة بما كان يعانيه هذا القطاع من اضطهاد يلجئ بالضرورة إلى ضرب من المتفيس لم يكن محظوراً أن يقع من خلال الرئاء الديني الذي يتخذ من مأساة الحسين موضوعه الكبير، لكأن هذا القطاع المأزوم يربط بين هذه المأساة ومحنته بالسلطة. ولعله من هنا كان يظن في خواطره الباكية

- (80) بوارق الحقانق، ص 253.
  - (81) م. ٽ، ص 286.
- (82) السيد محمد أبو الهدى الصيادي، الطويقة الوفاعية، مطبعة دار البصري، بغداد 1969م، ص 3.
- (83) الشعر العراقي: أهدافه وخصائصه في القرن التاسع عشر، ص 135؛ والشعر السياسي العراقي في القرن التاسع عشر، ص 84. وبهذه المناسبة يرد للشيخ إيراهيم الراوي، مختصر القواعد المرعية في أصول الطريقة الوفاعية، مطبعة دار البصري، بغداد 1388هـ 1968م، ص 47 رواية عن السيد أحمد الرفاعي ما نصه:

قومن اتخذ الكرامة التي أكرم الله بها أولباءه شبكة لصيد الدرهم والدينار قليس مني! أنا بريء منه في الدنيا والآخرة». عمر الدسوقي، في الأدب الحديث، ج 1، ص 220. فهو يؤكد أن أبا الهدى كان ممن انتفعوا بعلاقتهم بعبد الحميد انتفاع دنيا. حنزلة الشيعة في تأريخ الامة للعربية وادبها

صدق العاطفة لأنها تعبّر عن أزمة تقع بالفعل وإن تبطّنت أزمة تقع في التاريخ البعيد<sup>(84)</sup> ولسنا نميل إلى هذا التعليل على إطلاقه فقد ظلت صور من هذا الرثاء تصاغ بطيئاً وعلى امتداد الحول<sup>(85)</sup> لتذاع في موسم العزاء من كل عام كأن الذكرى في ذاتها لم تكن مناسبة بكاء بقدر ما كانت سوقاً أدبية تتبارى فيها مواهب الشعراء وطاقاتهم في صنع العمل الفني. وفي هذا الضوء لا يبدو غريباً أن يستأثر بجماعة الأدباء إصغاء وتفكير وهم يستمعون ليلة عاشوراء إلى حولية السيد حيدر الحلي التي يستهلها بقوله:

- تــركــت حــشــاك وســلــوانــهــا فــخــلّ حــشــاي وأحــزانــهــا<sup>(86)</sup> في حين غمر الناس حزن عظيم خارج المأتم<sup>(87)</sup>. لقد كانت الحولية مشروعاً أدبياً بحتاً يجتاز محنة الاختبار في حفل يضع الفن فوق
- (84) كان السيد حيدر الحلي لا يذيع مرتبته في آل البيت إلا بعد أن يمر عليها عام تخضع خلاله إلى كثير من محاكمته هو، ومحاكمة الفحول من الشعراء. من أجل هذا عرفت مراثبه به «الحوليات» وكانت تشتمل على شعر رصين خال من الحشو.
- (85) انظر: ديوان السيد حيدر الحليّ، بقلّم عليّ الخاقاني، مقدمة الجزء الأول، 1950م، ص 17؛ والخاقاني، شعراء الحلة أو البابليات، ج 2، 1952، ص 333.
- (86) الدكتور داود السلوم، تطور الفكرة والأسلوب في القرن التامع عشر والقرن العشرين، ص 145؛ وديوان السيد حيدر الحلي، ج 1، 1950م، ص 108. ويرد في القصيدة بعد مقدمة طويلة في الغزل التقليدي:

كمغنانسي ضبيتني أن تبرى فني البحسبيين شبقبت آل مبروان أضبغنانيهما وأرضت بسللمك شميط انسهما فيأغضبت البله في قيتله فجامته تبركب طغيانها مشيبة أنبهبضهما بالخبيهما وحقبت ببمن حيبث يلقى الجموع بشني بمماضيه وحدانهما وقبد صبرت البحبرب أستنانيهما وسامته يركب إحدى الشتين تسغسس أبسى السعسز إذعسائسهسا فإما يرى مذعناً أو تموت فسنسفسس الأبسي ومسا زانسهسا فقال لها اعتصمي بالإباء إذا ليم تبجيد غبيبر لببس البهبوان فببالبمبوت تبتيزع جشممانيهما وفسخمرأ يسزيسن لمهما شمانمهما رأى المموت قسلاً شعار الكرام شعراء الحلة أو البابليات، ج 2، ص 332. (87) كل اعتبار، بل لعله لم ينعقد لغير هذا الغرض. ويبدو أنه في الرثاء كما في الاستنهاض يمكن أن تحسب أمثلة كثيرة على تقليدية الموضوع في الأدب الشيعي. ثم يبقى أن «حسينيات» الحلي لا تعود تنطوي على صدق في العاطفة بقدر ما تنطوي على صدق في الفن! لقد كانت العاطفة أبداً فورة آنية حارة وإذا صحّ أن تظل في «الحسينية» وراء التحكيك الطويل نبضات حية فهي في الغالب نبضات فكر لا نبضات قلب<sup>(88)</sup>.

وفي نطاق الدين كذلك كانت «الدعوة الوهابية» تثير في العراق نشاطاً شعرياً يتلاقى على التشهير بها فيه قطاعا السنَّة والشيعة على السواء<sup>(69)</sup> وربما صدرا في ذلك عن وحدة النظرة الدينية إلى تطرف الدعوة في توسيع البدعة حتى تشمل كثيراً من الشعائر التي يتسالم المسلمون على صحتها. وإذا جاز أن يكون من بواعث هذا التشهير في التي يتسالم المسلمون على صحتها. وإذا جاز أن يكون من بواعث هذا التشهير في القطاع السنَّي أنه يؤمن بالخلافة العثمانية القائمة ويرفض التطلع إلى خلافة عربية جديدة<sup>(90)</sup> – وكان هذا من أهداف الوهابية وراء مظهرها الديني كما يبدو – فقد ظل باعث التنديد بالحدث الوهابي واحداً في القطاع الشيعي على الأغلب: فهو يجادلها منطلقاً من مسلماته الدينية فإذا تجاوز جدال العقيدة إلى مضمون آخر لم يبعد به عنه، لأن رأيه في الحكم العثماني لا يختلف عن رأيه في الحكم الوهابي، كلاهما بعيداً عن الأئمة الاثني عشر، يقعان اغتصاباً...

- (88) يلاحظ ذلك بوضوح في كثير من مراثي الحلي. انظر العينية في الديوان، ص 13؛ واللامية في الديوان أيضاً، تحقيق الخاقاني، ص 110.
- (89) شذّ في القطاعين عبد الجليل البصري المتوفى عام 1270هـ. فقد مدح الوهابيين واتهم المسلمين بالشرك. انظر: الشعر السياسي العراقي في القرن التاسع عشر، ص 144. ويلاحظ أن هذا الشاعر لم يكن صادقاً في صلته بالوهابيين فقد كانت له رسائل بعث بها إلى أحد أصدقائه تناقض ما تضمنته قصائده في مدحهم. يعقوب سركيس، مباحث عراقية، ص 196.
- (90) كان عبد الغفار الأخرس وكثيرون من أمثاله يصدرون في التنديد بــ (الوهابية) عن رأي خلاصته: أن بلاد العرب ملك للسلطان العثماني. الواثلي، الشعر السياسي العراقي في القرن التاسع عشر، ص 135.

لقد كان الكعبى<sup>(91)</sup> مثلاً يندِّد بالوهابية ويحملها مسؤولية الدماء البرينة التي سفكت فى كربلاء<sup>(92)</sup> فيقول: نبكي فربت عبرة تروي ظما ياً سعد قف بي في المنازل ساعة ظلما واجسادا تغسلها الدما نبكي نفوس تقي تراق على الظبا في الليل من فوق البسيطة أنجما نبكي لصرعي في التراب تخالها بعد الحجاب فأصبحت مثل الإما<sup>(93)</sup> نبكي حرائر هتكت أستارها أن تتهم المسلمين بالشرك فيقول: وكان الأزري<sup>(94)</sup> يجادلها وينكر عليها حديثاً فسلم تدرك مداه الأوائيل ولم أدر ذا وحي عن الله جاءكم أتباكم وكبل فسي البشريعة بباطبل أم الأمر ممن قد حكمتم يشركهم ثم يستأنف فيقول:

- (91) هو الحاج هاشم الكعبي الذي توفي بين سنة 1816–1817م.
- (92) جاء في: بغداد مدينة السلام، ج 2، من 104 (أنه في بواكير ربيع 1801م وردت الأنباء بغداد بأن الوهابيين زحفوا صعداً نحم شط الفرات، ولم يهتم أحد بللك سوى أن «الكهية» مماون الوالي أنفذ من تلقاء نفسه إلى الشامية يأمر باتخاذ الحيطة لمواجهة إزعاج متوقع. وفي الحقيقة كان ذلك الاختياط متأخيراً ففي مساء أحد الأيام من نيسان بينما كان أهل كربلاء خارجين إلى زيارة النجف ظهر الوهابيون خارج المدينة واستطاعوا أن يخترقوا تحصيناتها الوامية على حين هرب بقية مكانها طلباً للنجاة بأنفسهم. وبلغ الوهابيون مشهد الى الشامية يأمر باتخاذ الحيطة لمواجهة إزعاج متوقع. كربلاء خارجين إلى زيارة النجف ظهر الوهابيون خارج المدينة واستطاعوا أن يخترقوا تحصيناتها الواهية على حين هرب بقية مكانها طلباً للنجاة بأنفسهم. وبلغ الوهابيون مشهد الحصيناتها الحسين وما كان أسرع ما جردوا المسجد من كل ما تشعر به الوثنية في رأيهم من التعاليق الغالية وصفائح الذهب والغضة ومناطة الأحجار الكريمة والسجاجيد التي لا يقدر ثمنها الغالية وصفائح الذهب والغضة ومناطة الأحجار الكريمة والسجاجيد التي لا يقدر ثمنها لنفاستها. ومن حالوا دون ذلك من أهل كربلاء قتلوا بفظاعة المعادي أنه ومناطة الأحجار الكريمة والسجاجيد التي لا يقدر ثمنها الغالية وصفائح الذهب والغضة ومناطة الأحجار الكريمة والسجاجيد التي لا يقدر ثمنها الغالية وصفائح الذهب والغضة ومناطة الأحجار الكريمة والسجاجيد التي لا يقدر ثمنها وجاء في النقدي النه ومناحة الفسما ومناطة الأحجار ولكريمة والسجاجيد التي لا يقدر ثمنها الخالية وصفائح الذهب والغضة ومناطة الأحجار الكريمة والسجاجيد من كان أموع ما جردوا المسجد من كل ما تشعو به الوثنية في رأيهم من التعاليق ومائلية العام ومن حالوا دون ذلك من أهل كربلاء قتلوا بفظاعة حتى داخل المشهد المغدس). وجاء في الشور السيامي العواقي في القون النامع عشو، ص 103 أن الوهابيين غزوا زيفامية المغام ومن حال المي والغامي ومل النامي ورجاء في المورين لهم وفيم ورجاء في الميرا والأطفال والنيام المحاورين المام وفيم ورجال الذين والأطفال والنيام).

وغزا الوهابيون النجف في الأيام الأخيرة من سنة 1803م وإن كانت النجف قد صمدت وبقيت قبة الإمام علي ثابتة داخل سورها المنيع. وفي سنة 1806م أغاروا على النجف مرة أخرى وأوشكوا أن يوقعوا بها لولا أن النجفيين عاجلوهم من السور فكسروهم شر كسرة. انظر: أربعة قرون من تاريخ العراق الحديث، ص 276–277.

- (93) الشعر السياسي العراقي في القرن التاسع عشر، ص 123.
- (94) هو الحاج محمد رضا الأزري التميمي أخو الشاعر المشهور الشيخ كاظم الأزري، توفي بين سنة 1824م وسنة 1825م.

في اهب العراق الحديث

هسبوا أنسهم جاءوا بكسل كسيرة فما ذاك كفر بسل فسوق وباطل بل الكفر تحليل الدماء التي أتى بتحريمها الإجماع والذكر نازل<sup>(95)</sup> والواقع أن كلا المضمونين يتأثران بغلو الوهابية في غلق الإسلام على معنى هو أقرب إلى طبيعة البداوة وكان في مفهومه أبدأ أنه يصلح للانفتاح على كل زمان ومكان.

وكان ابن سند<sup>(96)</sup> في القطاع السنّي، وذلك مثل نضربه، يحمّل الوهابية مسؤولية هذه النظرة الضيقة ويندّد بسعود بن عبد العزيز فيقول: نسبيا المالية المسارية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية

ســفـــك الـــدمـــاء وظــــن أن صـــنـــيـــعـــه يـــنـــجـــيـــه ولـــقـــد تــــجـــاوز حــــده فـــي كـــل مـــا يــــجــــنــيـــه فـــلـــسـوف يـــعــلـــم غــــــــم مــــا أبـــداه مــــن تـــمــويــــه وينطلق هو وغيره إلى التنديد السياسي من خلال كل المعارك التي خاضها العثمانيون ضد الوهابية وانتصروا فيها. وربما وقع ذلك حتى في معارك الهزيمة<sup>(97)</sup>

- (95) م. ڻ، ص 127.
- (96) هو عثمان بن سند البصري الوائلي 1180-1259هـ وقد أرّخ لخمسة وخمسين عاماً من تاريخ العراق بين سنة 1188هـ و1244هـ في كتابه الذي يعرف بـ «مطالع السعود بطيب أخبار الوالي داود».
- (97) في سنة 1212هـ قتل تويني بن عبد الله على يد عبد أسود من عبيد آل سعود في النجدة هو (طعيس) وكان تويني قد حشد جيشاً لمحاربة الوهابيين بعدما ملكوا الأحساء واشرأبوا إلى غيرها من البلدان ليملكوها. قوقد سقط في أيدي الجيوش التي معه وانفلوا راجعين. وفي سنة 1213هـ غزا الكتخدا علي بك (الحسا) من البحرين بعدما تولاها سعود بن عبد العزيز وكان بعض كبار عسكره من أقارب سعود ومن مذهبه قد هولوا أمر سعود للكتخدا فداخله الخوف وانهزم. وقد عرض ابن سند لهذه الهزيمة وحدد أسبابها في تنديد شديد للسعوديين

لسان الحال قال لهم غزوتم سعوداً كي يعزّ وكي تـذلوا تـمـتـوا أن يـلاقـوه بـنـجـد فـلـما أن دنـا جـيـنـوا وذلـوا غـديـري مـن أنـاس عـظـمـوه بـعـيـن الـكـتـخـدا فـعـراه ذل ومن يـجـعـل معاديـه مشيـراً فـمـا لـنـصيـحـة فـيـه مـحـل انظر: مختصر مطالع السعود بطيب أخبار الوالي داود، اختصار الشيخ أمين بن حسن الحلواني المدني، القاهرة 1371هـ، ص 57-58، 66، 66؛ والشعو السيامي العراقي في القرن التامع عشر، ص 131.

فقد رثي عثمان بن سند، تويني بن عبد الله ـ وكان قد عاد من حرب السعوديين فاغتاله «طعيس» وهو عبد من عبيدهم ــ بقصيدة جاء فيها قوله: تأثف طلاب الجدى بعده اليتم فشلت يمين من طعيس سطت به وأشمسلمهم بسذلأ إذا كسلح الأزم جدعت به يا كلب عرنين قومه سجيته التقوي وديدنه الرحم قتلت ابن عبد الله والحاكم الذي ومن حكمه لم يعر ساحته ظلم(98) ومين هيو ليلإسيلام وجبه ومنقيلية وفي نطاق السياسة كان الشعر يمد موضوعه إلى أكثر من التشهير بالوهابية: كان يمده مثلاً إلى نقد جرى لما يستشري في الحكم القائم من فساد فنقرأ لعبد الغفار الأخرس قوله: يسلمفني السكسرام بسمسوطسن وعسر بعدد الرجاء بمموطن خسن صــاروا ولاة الـــنــهــي والأمــر بسلسد كسبسار مسلسوكسه بسقسر فسيسهسزهسم نسظسمسي ولا نسشري لا يـ فـ قـ هـ ون حـ ديـث مـكـرمــة فيكمانيني أصبيحت في أسير أصبحت أشقى بين أظهرهم جتى يريك النعل في الصدر<sup>(99)</sup> يسرقسي السدنستي إلسي مسواتسبسهام وكان يمدّه مثلاً إلى ما يشبه أن يكون من اليقظة القومية وراء الضياع الطويل للهوية العربية خلال أزمتها بالعجمة الحاكمة فنقرأ لعبد الغني الجميل قوله: سيوف بأعناق اللئام صليلها متى يلثم اللبات رمحي وترفوي مصاليت للحرب العوان قبيلها وحولي رجال من معد ويعرب مجامرها والبيض تهمي نصولها(١٥٥) إذا أوقدوا للحرب نارأ تأججت ونقرأ للسيد صالح القزويني قوله: لأهل النهى والغدر من شيم الترك وكم لملوك الترك هتك لحرمة ونقرأ لأحمد الشاوي قوله: وعمر الفتي ۔ إن عاش ما عاش \_ للهلك الاليت شعري والأمناني ضلة لأدرك لـلإسـلام ثـأراً مـن الـتـرك<sup>(101)</sup> أمخترمي ريب المنون ولم أكن

- الشعر السياسي العراقي في القرن التاسع عشر، ص 130. (98) الأخرس البغدادي، الطراز الأنفس، إستانبول، ص 197-199.
  - (99) الشعر السياسي العراقي في الفرن التاسع عشر، ص 173.
    - (100)
      - م. ن، ص 177–178. (101)

ونقرأ للزهاوي في أخريات القرن قوله: تحسيق ل قسليلاً لا تسغيظ أمسة إذا تحرك فيها النعييظ لا تشميق ل وأيديك إن طالت فلا تغترر بها فسإن يسد الأيسام مسنهسن أطول لهم أثر لسلجور في كمل بسلدة يحشل من أفعالهم ما يحشل وبغداد دار العلم قد أصبحت بهم يهدّدها داء من الجهل معضل ولسنا ندري إلى أي مدى يمكن أن تكون دوافع هذه الخواطر حقيقية بالنسبة لأدباء كانوا يعملون في جهاز الحكومة التركي؟

لقد كان يلاحظ مثلاً أن عبد الغني الجميل شرع ينظم في هذا الغرض بعد تغيرات سياسية جذرية سلبته وظيفة الإفتاء<sup>(103)</sup> وكان يشكك أبداً في جدية هذه الخواطر أن أبناء الأسر ذوات الشهرة التاريخية ممن كانوا يعملون في وظائف الدولة وفي طليعتهم الجميل والعمري لم يكشفوا عن إخراج السلطة للمئات من الفقراء العرب وراء أسوار المدينة إلا حين غاضبوها، وأن جملة الأدباء المسلمين الذين اطلعوا على هذا الوضع المزري لم يرفعوا صوتاً واحداً في شجب وعلى كل حال يظل يرد في هذا الصدد احتمال قوي بأن خواطر الوعي القومي يمكن أن تكون أحياناً حصيلة خلاف شخصي وشعور بالخيبة<sup>(104)</sup>.

ثم يقع وراء ذلك كله فراغ كبير تنتسب إليه كل موضوعات الشعر التي تحمل طابع الاهتمامات الرخيصة<sup>(105)</sup>.

هذا في الموضوع، أما في المضمون فقد ظلت ثقافة المسجد هي التي تصوغ

- (102) الزهاوي، الكلم المنظوم، ص 9؛ والخطاب في البيتين للسلطان عبد الحميد الثاني.
- (103) ربما قبل فإن النعسف الذي رافق حكم علي رضا وتضييقه على الأهلين لجمّع إعانات للجيش وتقديم المال للسلطان. . . أدّى إلى غضب عبد الغني الجميل وإلى أن تقوم بينه وبين السلطة جفوة عميقة»، ومع ذلك يظل الجميل مسؤولاً عن تستره على تشريد السلطة للناس. انظر: الشعر السياسي العرافي في الفرن التاسع عشر، ص 168.
  - (104) تطور الغكر والأسلوب في الأدب العراقي في القرنين التاسع عشر والعشرين، ص 65–66.
- (105) كولادة ابن، أو ختان طفل، أو ظهور عذار، أو استهداء دجاجة، أو عباءة... إلخ. انظر: فصل الموضوعات الفردية للدكتور يوسف عز الدين، الشعر العراقي: أهدافه وخصائصه في القرن التاسع عشر.

معانيه وأخيلته لأن الفكر الجديد ظل عاجزاً عن أن يتسلل إلى الحياة العقلية في العراق، لا في خلال البعوث العلمية على نحو ما كان يقع في مصر<sup>(105)</sup> ولا من خلال الإرساليات التبشيرية على نحو ما كان يقع في بلاد الشام<sup>(107)</sup> ولا من خلال الصحافة التي كانت في هذين القطرين العربيين منارة من منارات النهضة العربية الفكرية يومذاك<sup>(108)</sup>. ولعله من هنا يوشك أن يكون المضمون واحداً في جملة الأثار التي صنعها الشعراء خلال هذه الفترة إلا ما يقع من فروق القرائح. وكان الأمر يجري على غير هذه الصورة في الشعر المصري، مثلاً، يومذاك، لأنه كان يسترفد ثقافات تتفاوت تفاوتاً كبيراً من حيث طبيعتها<sup>(109)</sup> وقد سبقت إشارة لذلك.

وكانت ظلال واضحة أبداً في هذا المضمون تشير إلى هذه الثقافة التي كان يسترفدها الشعر العراقي وحدها آنذاك. وربما كان الجانب التاريخي فيها، هو الذي يطغى. ويخيّل إلينا أن الانتفاع به في المضمون الشعري لم يكن مجرد نثر لأحداثه هنا وهناك بقدر ما كان في الغالب تذويباً لدلالاتها التاريخية على معنى الانتفاع بها في تعميق المضمون أو أقداره على الإقناع أو تحميله قيماً فنية أطرف. ويلاحظ أن

- (106) عمر الدسوقي، في الأدب التخديث، الجزء الأول، ص 18. ففيها أن محمد علي «أدرك أن التهضة الحقة لا تتم إلا على يد أبناء البلاد فاكثر من البعثات، وفي سنة 1826م أرسل بعثة إلى فرنسا عدّتها أربعة وأربعون طالباً».
- (107) م. ن، ص 51. ففيها قأن المبشرين كانوا حملة مشاعل النهضة السورية أول الأمر وكان همهم نشر التعاليم الدينية طبقاً للمذاهب المسيحية الغربية وقد عنوا بترجمة التوراة وظل الجدل الديني مسيطراً على الصحافة السورية ومجالس الأدب ردحاً طويلاً من الزمن<sup>ي</sup>. (108) م. ن، ص 69.

هذا واضح في انتفاع السيد محمد سعيد الحبوبي مثلاً بوقائع تاريخية في موشح يديره حول تهنئة بزواج صديق له: كنت لولا فضل "موسى" مدركي وأيساديسه الستسي أعسيست أيساد<sup>(110)</sup> مغرقي شوقي ودمعي مهلكي للحبيبيين شبابي وسعاد باليد البيضاء أضحى ممسكى إذ طغى فرعون حزني في الفؤاد((()) ولسقد دلة بسه طسود السعسنسا إذ بــدا فــي نــوره الــمــنــبـلــج وهسو مسن يسأس وكسرب قسرنسا كسان لسي بساب السرجسا والسغسرج ويلاحظ أنه واضح كذلك فيما يرد على لسان السيد جعفر الحلى وهو يعتذر للسيد إبراهيم الطباطبائي عن موقفه من قصيدة كانت قد أنشدت له ذات يوم في محفل من محافل النجف ولم يستحسنها الحلى: رأيست، إبسراهميم، رؤيسا بسهسا أضحى «كإسماعيلها» جعفر ها أنذا جئتك مستسلماً (يا أبت افعل بي ما تـوْمـر)<sup>(112)</sup> ويلاحظ أنه واضح أيضاً في بعض خواط الرثاء التي كان يرسلها الكواز الكبير في شهداء الطف: لي حزن يعقوب لا ينفك ذا لهاب المراع نصب عيني لا الدم الكذب وغلمة من بني عدنان أرسلتها واللحة والدها في الحرب لا اللعب فانظر لأجسامهم قد قدّ من قُبُلٍ 🕺 أَعَضَاؤها لا إلى القمصان والأهب(113) وكان يؤيد ما نؤكده من وحدة الثقافة وطابعها الواضح الذي تتركه على قصائد الشعر العراقي خلال القرن التاسع عشر كله تقريباً، أن المضمون الشعري ظل مضموناً

- (110) «موسى» هو صديق الشاعر، وأياد هو ابن نزار بن معد بن عدنان منه تشعبت قبائل أياد وهو أخو ربيعة ومضر وإليه ينسب كعب بن أمامة وقد ضرب به المثل في الجود لأنه جاد بسهمه من الماء عند مصافنته مع الأعرابي وكان هو ماء حياته.
- (111) أكثر الشعراء من ذكر يد موسى ومن الجيد فيه قول بعضهم: لك صدع كأنه قلب فرعون ووجه كأنه يد موسى انظر: ديوان الحبوبي، منشورات مكتبة العرفان، ص 23؛ وهامش رقم 4، 6 من الصفحة نفسها.
  - (112) نهضة العراق الأدبية في القرن التاسع عشر، ص 144.
  - (113) م. ن، ص 300. والحق أن الشاعر ينتغع انتفاعاً بارعاً بقصة يوسف.

منزلة الشيعة في تاريخ الامة العربية وأدبها

محافظاً حتى في الموضوع الذي لم يطرق من قبل<sup>(134)</sup>. وإذا كان الزهاوي قد انتفع في مضمونه الشعري بما كان يتوفر على قراءته من خواطر الفلسفة الغربية وحقائق العلوم الحديثة التي يتلقفها هنا وهناك في مجلة عربية كالمقتطف، أو في كتب مترجمة إلى التركية، فلم يكن ذلك يمثل استثناء كبيراً في القاعدة العامة!

ويبقى أخيراً أسلوب الشعر وفي هذا أيضاً لم يتغير شيء كان قد اصطنعه الشعراء في القديم وكان واضحاً جداً أن التعبير لم يخرج على فن القول التقليدي في كل ما انتهى إليه من قواعد حاولت أن تضبط جمالية البلاغة... وكانت أصالة في الشاعر تبعد به أحياناً عن هذه الاتباعية فيصطنع بلاغة على غرارها. وربما كان أبو تمام مثلاً واضحاً لهذه الأصالة التي خرجت به عن عمود الشعر كما كان يقال. ولعله كان ينبز بذلك! كان فن القول لا يخضع لسنة الحياة في التطور!! نريد أن نقول: إن التقليدية التي حدّدت طبيعة البلاغة في مضمون الشعر العراقي خلال القرن التاسع عشر يمكن أن تربط بنظرة الاحترام الشديد لتراث العرب من الأدب لكأن الخروج على منهجه في البلاغة امتهان لقداسة كانت ترافق القديم أبداً. وإذا جاز أن يقع في عصر أبي تمام البلاغة امتهان لقداسة كانت ترافق القديم أبداً. وإذا جاز أن يقع في عصر أبي تمام التثناء لهذه النظرة – وهو استثناء كان يُعَد نقصاً في القريحة! ... فلم يكن في عصر العثمانيين وفي أخرياته بخاصة ما يسمع بأن يتحرر الناس من هذه النظرة لما يشبه أن يكون يومنذ من الدين وإن كان من الأديب التاس من هذه النظرة لما يقر أبي تمام

(114) من ذلك وصف عربة التوام للشيخ جعفر الشرقي، ووصف النارجيلة للعمري، وأقداح الشاي لمحمد سعيد الحبوبي، ووصف (التلغراف) لعبد الباقي العمري أيضاً، والباخرة لعبد الغفار الأخرس.

انظر: نهضة العراق الأدبية في القرن التاسع عشر، ص 282؛ وديوان الحبوبي، ص 308–309؛ وديوان الأخرس، ص 427.

(115) لقد كان الموضوع القديم والأسلوب القديم ظاهرتين بارزتين في الشعر العراقي بعامة خلال القرن التاسع عشر أما المضمون فقد ظل يفتقر إلى ثقافة جديدة غنية بفكرها المتطور. وكان يلاحظ أن الشعراء في أواخر القرن بخاصة يعوضون ما فاتهم من هذه الثقافة بقوة أساليبهم التي تميزوا بها على كثير من زملائهم في مصر. إبراهيم الوائلي، الشعر السياسي العراقي في القرن التاسع عشر، مطبعة العاني، بغداد 1961م، ص 270–273.

يوسف عز الدين، الشعر العراقي: أهدافه وخصائصه في القرن التاسع عشر، مطبعة الزهراء، بغداد 1958م، ص 228. ففيها فأن هذا العصر–ويقصد الباحث به القرن التاسع

### صورة النثر العامة في القرن التاسع عشر

النثر وسيلة التعبير عن المنطق، وهو أداة تحليل. ولعله من هنا يظل الشعر يحتل المكان الأول كلما افتقر المجتمع إلى حياة عقلية معقدة.

وكان طبيعياً في ضوء هذه الحقيقة أن يظهر الشعر قيل النثر في حياة الشعوب «لأن الشعوب في عهودها الأولى تكون على الفطرة، والبشر مع الفطرة يتحركون بالعاطفة أكثر مما يتحركون بالعقل والشعر أمضى في التعبير عن العاطفة وأقوى على تحمل الخيال»<sup>(116)</sup>.

ثم تتطور الأمم ويرتقي عقلها وتتغير نظمها السياسية والاجتماعية وتتصل بغيرها من الأمم فينشأ عن ذلك أن توجد فيها أفكار وآراء لم توجد عندها من قبل، وتحتاج أن تنظّم هذه الأفكار والآراء وأن تصورها وتعلنها فيعجز الشعر عن أن يعبِّر عنها فتضطر أن تعبِّر عن هذه الحاجات بأوسع من الشعر فتعبِّر عنها بالنثر<sup>(117)</sup>.

لقد كان الشعر في جاهلية العرب هو الذي يحتل المكان الأول في حياتهم الأدبية. ثم كان الإسلام وفتوحاته ولتصل العرب بالأمم الأخرى اتصالاً أخذ يشتد ويقوى حتى أصبح اختلاطاً ثم امتزاجاً، ونشأ عنه أن اطلع العرب على ما كان لهذه الأمم من آراء وأفكار وديانات وعلوم وفلسفة وأخذوا منه قليلاً قليلاً بحظوظ تقوى وتضعف و(نتج) عن هذا أن تغيّرت حياتهم العقلية والعاطفية والاجتماعية، فبعد أن كانوا في عصرهم الأول متأثرين بالحس والشعور أخذوا في هذا العصر الجديد يفكرون ويروون وظهرت أمامهم مسائل ومشكلات جعلتهم (يتلمسون الحلول لها). ونشأ عن هذا كله أن تغيرت الحياة وتغيرت موضوعات التفكير واستلزم ذلك أن تتغير ونشأ عن هذا كله أن تغيرت الحياة وتغيرت موضوعات التفكير واستلزم ذلك أن تتغير العبارة التي يعبرون بها عما في أنفسهم (فوجد) لها لسان جديد لم يكن لهم من قبل

- - (116) رئيف خوري، التعريف في الأدب العربي، ط 1، 1951م، ص 24.
    - (117) الدكتور طه حسين، حديث الشعر والنثر، 1951م، ص 22–23.
      - (118) م. ن، ص 24.

منزلة الشيعة فمي تاريخ الامة العربية وادبها

وعلى كل حال فقد كان يلاحظ أن النثر في غير العراق من الأقطار العربية التي احتكت بالغرب في القرن التاسع عشر يتميّز بنهضة قوية وفّرت له تطوراً سريعاً وتحرراً من أغلال التكلف والتقليد<sup>(119)</sup> وكان ذلك يرتبط بما كان يتوافر من أسباب هذه النهضة من شيوع الأفكار الغربية الجديدة، وظهور النقد الأدبي، وانتشار الصحافة، والترجمة وبعث المخطوطات العربية القديمة(120) في حين ظل العراق في غفلة طوال الحكم العثماني، وكان العثمانيون قد تعمدوا إماتة اللسان العربي فيه وفرض التركية لغة تعليم في مدارسه(121) حتى عاد أبناء العرب لا يعرفون من لغتهم أكثر مما يعرفه التركي منها! ولم يكتف الأتراك بذلك ولكنهم عمدوا إلى عزل العراق عن كل ما هو حديث فلم يعد به حاجة ملحة إلى النثر وانصرف إلى الشعر يتلوه ويردده ويعدّه أداته الأولى في التعبير<sup>(122)</sup>. ومن هنا ظل دور النثر في الغالب دوراً ثانوياً يتصل بتعليق أو بشرح أو بما يشبه أن يكون من الموضوع الجانبي. وكان الأمر في مصر مثلاً يقع على خلاف ما يقع في العراق فقد كان النثر هو القائد الحقيقي لجميع الفنون الأدبية(123). ولعل طبيعة اختلاف الثقافة في كلا البلدين هي التي أدّت إلى هذا التباين في اصطناع الفن الذي يسدّ حاجة الحياة العقلية من التعبير فقد احتكت مصر بأمتين عريقتين في الحضارة هما فرنسا وإنكلترا وتوفرت على كثير من جوانب الحياة العلمية والأدبية فيهما فلم يكن بلاً من التثر ليفصح عن هذا كله<sup>(124)</sup> في حين ظل العراق بعيداً عن الاحتكاك بالثقافات الجديدة التي كانت تشيع في الغرب \_ ومن هنا

- (119) بطرس البستاني، أدباء العرب في الأندلس وعصر الاتبعاث، ط 3، 1937م، ص 251. ويلاحظ هذا في مصر ولبنان بخاصة.
  - (120) أدباء العرب في الأندلس وعصر الانبعاث، بيروت 1937م، ص 252.
- (121) الحتى في مصر وفي عهد عباس الأول كان الحاكم يقدم التركية في دواوينه ومنشوراته وما يطبع من كتب وآثار، بل كانت اللغة العربية مضطهدة إلى حد أن من تكلم بها من طلبة المدارس الحربية توضع في فيه (العقلة) التي توضع في فم الحمار حينما يقصّ ويبقى كذلك نهاراً كاملاً عقوبة له على تحريك لسانه بلغة القرآن العزيز أثناء (فسحته)». انظر: الأدب العربي المعاصر في مصر، ص 145–148.
- (122) منير بكر التكريتي، الصحافة العراقية وانجاهاتها السياسية والاجتماعية والثقافية، ص 224-225.
  - (123) الدكتور عبد اللطيف حمزة، مستقبل الصحافة، الجزء الأول، ط 1، 1960م، ص 5.
    - (124) الصحافة العراقية واتجاهاتها السياسية والاجتماعية، ص 224-225.

كان الشعر في العراق قادراً على أن يسدّ مسد النثر على مستوى الغرض الوجداني ــ ولم يكن يومئذ للنثر مجال غيره ــ لأنه أقرب إلى العاطفة من جهة، وألصق بفطرة العراقيين من جهة أخرى.

والحق أن العراق كان لسوء الحظ أقل نهضة وأطول ركوداً، إذ لم يجد من الاستقلال عن الدولة العثمانية ما وجدت مصر عند محمد علي وذريته، ولم يكن له الوفرة الكثيرة من سكانه النصارى مثل ما للشام ولبنان حتى يتجه إليه المبشرون، وكانت الدولة العثمانية تعدّه منفى للمغضوب عليهم، ومن تثقّف من أبنائه فقد تثقّف بالثقافة في الآستانة. لذلك كله تأخرت نهضته إلى عهد فيصل. فالحركة العلمية والأدبية فيه كانت مقصورة على النمط القديم تدرس في معاهده الشيعية والسنّية من دين ولغة وأدب وفلسفة، والنابغ منهم مصبوغ بهذه الصبغة... وعلى الجملة لم يساير العراق الشام ومصر في العلوم الحديثة والنهضة المدنية وإن سايرهما بعض الشيء في الإنتاج الأدبي في مواد الثقافة العربية<sup>(125)</sup>.

وهكذا يكون الاحتكاك الشديد بحضارة الغرب في مصر والشام من عوامل النهضة الاجتماعية التي اقتضت هي الأخرى أن ينهض معها النثر لأنه وحده الذي يستطيع أن يعبَّر عنها. ومن الحقائق المقررة في تاريخ الأدب ... وقد سبقت إلى ذلك إشارة ... أن النثر يجيء في مرحلة متأخرة عن النتعر في حياة الأمم الأدبية لأنه وسيلة تعبّر عن معطيات عقلية في حين لا يعبّر الشعر في الغالب إلا عن معطيات عاطفية. وحتى حين يجوز أن يعبّر الشعر عن معطيات عقلية يظل النثر أكثر تأثراً بالتقدم العلمي من الشعر لقربه من الحقائق وقرب الشعر من الخيال، ومن هنا يميل النثر إلى الدقة في الشعر لقربه من الحقائق وقرب الشعر من الخيال، ومن هنا يميل النثر إلى الدقة في التعبير والمنطق في التحرير والصحة في المنهج واستخدام كثير من القضايا العلمية في الأدب. وعلى كل حال فقد تأثر النثر في هذا العصر بمؤثرين كبيرين هما: الثقافة الغربية وأظهر ما كان أثرها في المعاني والموضوعات، وتسرب بعض الأساليب من الثقافة العربية القديمة وأظهر ما كان أثرها في الموا في الجزالة وحسن السبك<sup>(121</sup>).

وطبيعي ألا يتأثر العراق بالثقافة الغربية فقد كان ينغلق مرغماً على ثقافة قديمة لم

- (125) أحمد أمين وزكي نجيب محمود، قصة الأدب في العالم، ج 3، القاهرة 1959م، ص 292.
  - (126) م. ن، ص 311.

منزلة الشيعة لهي تاريخ الامة العربية وادبها

تسلم من تشويه في منهجها التعليمي على الأقل. ولم تكن تتسرب إليه من خلال التراث الذي كانت تحييه المطبعة الحديثة ملامح واضحة لأساليب النثر المرسل في أقرب صوره إلى «الطبعية»<sup>(127)</sup>.

ومن هنا ظل موضوع النثر في العراق حتى مطلع القرن العشرين أقرب بطبيعته إلى أن يكون من موضوع الفترة المظلمة التي انحط فيها الأدب انحطاطاً كاملاً وعاد تقليداً بغير روح<sup>(128)</sup>.

وكان في طليعة الموضوعات التقليدية التي نشط فيها النثر العراقي خلال هذه الفترة المقامات <sup>و</sup>همي نوع من الحكايات القصيرة تروى على لسان أحدهم وبطلها رجل أحكم التحيل وقصر همّه على تحصيل الطفيف من الرزق ويوصف عادة بالدهاء والتكدية وغايتها لغة أدبية»<sup>(129)</sup> وقد وصفها ابن الطقطقي بقوله:

«إن المقامات لا يستفاد منها سوى التمرن على الإنشاء والوقوف على مذاهب النظم والنثر وفيها حكم وتجارب إلا أن ذلك مما يصغّر الهمة إذ هو مبني على السؤال والاستجداء فإن نفعت من جانب ضرّت من جانب»<sup>(130)</sup>.

ويبدو أن المقامات ظلت منذ أيام الحريري وحتى أواخر القرن التاسع عشر باباً من أبواب الأدب قلما مرّ به أديب من الأدباء دون أن يطرقه<sup>(131)</sup>. وفي العراق كانت المقامة موضوعاً بارزاً من موضوعات الألوسي الكبير خلال النصف الأول من القرن التاسع عشر. والألوسي الكبير إذا كان لا بد من الإنصاف أكبر ناثر عرفه العراق في

(127) ملاك الطبعية في الأسلوب أن يعبّر الكاتب عن فكرته دون أن يترك آثار جهد ظاهر. يقول «باسكال» وهو من عباقرة فرنسا في القرن السابع عشر في حديث له عن الناقد الفرنسي «مونتيني» «عندما نجد إنشاء طبيعياً يتملكنا العجب لأننا كنا ننتظر أن نجد كاتباً فوجدنا رجلاً».

«Quand on voit du style naturel on est tout étonné et ravi, car on s'accendait de voir un auteur et on trouve un homme». Maximes, edit, Garnier, p. 152.

- (128) قصة الأدب في العالم، ج 3، ص 278.
- (129) أنيس خوري المقدسي، تطور الأساليب النثرية في الأدب العربي، طبعة دار العلم للملايين، 1960م، ص 362.
  - (130) ابن الطقطقي، الفخري، المطبعة الرحمانية، مصر 1340هـ. ص 13.
  - (131) تطور الأساليب النثوية في الأدب العربي، دار العلم للملايين، 1960م، ص 367-368.

تلك الفترة. (ونحن حين نفتقد في مقاماته الخمس<sup>(132)</sup> الترف العقلي والتعليم اللغوي والسخرية الاجتماعية فإننا نجد فيها الدروس القيمة في فلسفة الحياة والمجتمع)<sup>(133)</sup>. ولعل هذا هو الذي يبعدها عن «تقليدية» المقامة ويسلكها في جملة الأدب الهادف، وتلك ميزة في النثر العراقي ظل ينقص من قيمتها أنها لم تنتشر على جبهة عريضة... ومما يرد في هذه المقامات قوله يوصي أولاده:

<sup>«</sup>يا بني بعض الناس ذئاب عليهم من جلود الشياه ثياب، فلا تخدعوا بمتحادث نعمت كالهلوك كلمته ولانت كالصعلوك عريكته، وولع الذبول بقامته فتناطحت تفاحة كتفه ورمانة هامته. وربما لزق ذقنه بصدر وأصاخ بسمعه نحو يسره، وحمل سبحة من ذوات الأذناب وجعلها شبكة وأعمل فيها سبابته تنقر حباتها كما تنقر الحَبِّ الديكة، قريب الخطو تحسبه ـ وليس مقيداً ـ يمشي بقيد. فوأبي لقد رأيت في هؤلاء من هو أمرّ من أبي مرّة<sup>(134)</sup> وأضر منه بألف مرّة:

وقد جربتهم فرأيت منهم خبائث بالمهيمن تستجير<sup>(135)</sup> ومن الموضوعات التقليدية التي نشط فيها النثر العراقي خلال هذه الفترة ما يعرف بـ «الإخوانيات» وكان مثلها يقع في أغراض الشعر ولكنها في النثر تتميز بمضمون متكلف وأسلوب غثيث.

- (132) هي «إنباء الأبناء بأطيب الأنباء» وتنطوي على وصية لأبنائه بأن يتحلوا بالآداب الجميلة والنفور من البدع والتمسك بعقيدة السلف وحفظ الشعر الذي يعمّق في نفوس الناس مفاهيم الأخلاق العالية و«الأهوال من الأخوال» وتنطوي على حديث في حياته الخاصة، و«قطف الزهر من روض الصبر» وتصور طرفاً من حياته العلمية، و«زجر المغرور عن رجز الغرور» وفيها تحذير من الدنيا وربما كان إنشاء هذه المقامة بتأثير ظرف سيّئ سلبه وظيفة الإفتاء، ثم أخيراً «سجع القمرية في ربع العمرية» وتعرض لما يشيع في المجتمع الصوفي البكتاشي من عادات وأخلاق ولعلاقات الألوسي بتلامذته في المدرسة العمرية وهما أبرز قضاياها، محسن عبد الحميد، \لألوسي مضراً، ص 139-141.
  - (133) م. ن، ص 154؛ والأثري، أعلام العراق، 1945م، ص 32-33.
    - (134) أبو مرة من كنى الشيطان.
- (135) الحاج علي علاء الدين الألوسي، الدر المنتثر في رجال القرن الثاني عشر والثالث عشر، تحقيق جمال الدين الألوسي وعبد الله الجبوري، ص 23–24.

منزلة الشيعة في تاريخ الامة العربية وادبها

وربما كانت رسالة الأديب البغدادي بكر زادة إلى الشيخ ناصيف اليازجي مثلاً واحداً من أمثلة عدة تؤكد هذه الحقيقة في غير مغالاة<sup>(136)</sup>:

«سلام لا تحصيه ألسنة العارفين، وثناء متعدد اتصال الأيام بالسنين، ودعاء انشق له جوهر الإجابة على طور سينين علا فارتفع، وأضاء فلمع، تحمله نياق الاشتياق، وتقتاده أزمة الوجد والاحتراق، من محب أنحله الجوى، وأذابه الهجر والنوى، دموعه تتبدّد وأنفاسه تتصعّد وأحزانه تتجدّد، ونيرانه تتوقد:

فإن بكى في قفار خلتها لججاً وإن تسفّس عبادت كبلها يسببا يهدى إلى من توشّح سوابغ المجد والكرم، وامتطى سوابق الفخر والشيم، البحر الزاخر، والقمر الزاهر، والكلم الظاهر، ذي الثوب الطاهر، والعقل الباهر، والأيادي السخية والأخلاق المرضية...».

والواقع أنه حتى في «العقد المفصل»<sup>(137)</sup>، وعلى الرغم مما يوحي به من سعة في ثقافة صانعه القديمة، ومن ترف في ذوقه، ظلت الأخوانيات تمثل الجزء الأكبر من صفحاته، وظل مضمونها متكلفاً وأسلوبها بغير حيوية. وإذا كان لا بد من مثل يؤكد هذا الادعاء فلنقرأ رسالة بعث بها الحلي إلى صديقه الشيخ محمد حسن كبة: في فمي لم يـزل لـذكـرك نـشـرً عَلَيْبَ وَاخْتَبِرُ بـذاك الـنـسـيـمـا وسمرآة فكرتـي لـم يـزل شـنحصك نصب الـعـيـنيـن منّي مقيما وعـلى الـنحر مـن عـلاك ثـنائـي ليس يـنـفـكُ عـقـده مـنـظـومـا إلى ومن جعلك ريحانة الأديب وسلوة الغريب لم أستوجب منك كل هذا العتاب،

ولم أستجلب بمساءة كل هذا الخطاب. وهبني أسأت فأين العفو والكرم، ولعمري لقد تجرّمت فلا جرم. إني أعتذر الآن فأقول:

ما حلّت أزرار جيبها الصبا، ولا فتحت أكمام النور على الربى، بأوقع في النفس وأشغل للحواس الخمس من بديع بيان كأنه قطع جنان يجلو بواضح الاعتذار ظلمة

- (136) تطور الأساليب النثرية في الأدب العربي، ص 353.
- (137) هو كتاب أدب يقع في جزمين وقد طبع في بغداد بمطبعة الشابندر 1331هـ.، ألّفه السيد حيدر الحلي لصديقه العلامة الشيخ محمد حسن كبة وسجّل فيه مآثره وآثاره وما قاله فيه وما قيل في الأسرة من نظم ونثر وكثيراً من أخبار الأدباء والشعراء. والكتاب يعدّ بحق فموسوعة أدبية مصغرة؛ تدل على اطلاع واسع. انظر: ديوان السيد حيدر الحلي، نشر الخاقاني، ج 1، ص 22.

العتب، ويمحو بصادق التنقل كاذب الذنب...»<sup>(138)</sup>. ولنقرأ كذلك رسالة بعث بها إلى صديقه الحاج مصطفى كبة الذي التمس منه تشطير بيتين كان (أحمد مدحت باشا) قد نظمهما في الحماسة إثر قدومه والياً على بغداد وهما قوله: فـلا والـقـنـا والـمـرهـفـات الـبـواتـر فـلا تـرة أبـقـيـت لـي عـنـد واتـر أيـذهـب خـصـم فـي دم لـي مـضـيّـع ولست أذيق الخصم طعم البواتر<sup>(139)</sup>

وقد بدأ الحلي رسالته بالبيتين التاليين: لي قواف في جنبها البحر رشحه سلسلتسها روية لي سمحه مدح الـدهـر حـــــنـهـا غـيـر أنـي لــــت أرضـى بـهـا لأحـمـد مـدحـه ثم عقّب بعدهما فقال:

«ذاك من ألحف بيضة الإسلام جناح ظله، وأقام دون حوزة الملك سوراً من زبر آرائه ونصله، ومدّ غطاء الأمن على الدين وبسط العدل بين جميع المسلمين، قد اصطفاه حضرة مصدر التأمير للرياسة، وأرسله على حين فترة من التدبير والسياسة، فجاء بعدما غاضت بحيرة اليراعة وخمدت نيران البأس والشجاعة، جامعاً بين آية النصل ومعجز للمقال الفصل، تنفجر من بنانه ينابيع الدم، وتفرق عن بيانه جوامع الحكم، حتى هتف لسان العراق: الآن برزت شمس العدل باهرة الإشراق...»<sup>(140)</sup>. ويبدو أنه حتى إخوانيات الشبيبي الكبير في أخريات القرن لم تكن أحسن حالاً لا من حيث مضمونها ولا من حيث أسلوبها<sup>(141)</sup> فقد ظل الشيخ حليف صناعة وقرين تصنّع في الغالبية العظمى من تراث رسائله<sup>(141)</sup>.

ومن الموضوعات التي كان يتناولها النثر في القرن التاسع عشر ما يعرف

- (138) العقد المفصل، ج 2، ط 1، مطبعة الشابندر، 1331هـ، ص 149.
- (139) يشك في نسبة هذين البيتين لمدحت باشا لأنهما يدلان على شاعرية ممتازة لا يمكن أن يكونا وحدهما كل نتاجه من الشعر... وأغلب الظن أنهما منظومان على لسانه.
  - (140) السيد حيدر الحلي، العقد المفصل، ج 2، ص 154–155.
    - (141) حمود عبد الأمير، الشبيبي الكبير، ص 117.
      - (142) م. ن، ص 136.

منزلة للشيعة فمي تاربخ الامة العربية وادبها

بـ «الرحلات» وتستمدّ الرحلة أهميتها مما يقع فيها من تصوير لجوانب متعددة من حياة المجتمع في ذلك العصر ومن أوصاف أدبية للمدن والطبيعة<sup>(143)</sup>. ولعل أروع ما يمكن أن يضرب مثلاً لموضوع الرحلة ما يقوله الألوسي الكبير في وصف الموصل:

«وهي عذبة الماء، طيبة التربة والهواء، طعامها هنيّ وشرابها مريّ. واسطة البلاد وسرتها، ووجهها الصبيح وغرّتها، تلد الربيع في السنة مرتين، فهي بين البلاد أم الربيعين. فأراضيها في فصلين قد علا جنسها، وتجرّد من عوارض الكدر أنسها ــ وهي كالعرائس في حليها وزخارفها والقيان في وشيها ومطارفها، باسطة زرابيها وأنماطها، ناشرة حبرها ورياطها:

كمان نسيم الريح في جنباتها نسيم حبيب أو لـقـاء مـؤمـل ... ولعمري أن من اختبر وامتحن، حكم بأن كل روضة بالنسبة إلى رياضها خضراء الدمن، وأنها تنبت العلماء المحققين كما تنبت الأقحوان والنسرين، وتخرج الأخيار كما تخرج الأزهار، وهذا أظهر من الشمس وأقوى تحققاً من الأمس فلا حاجة إلى التطويل بإقامة الدليل<sup>(144)</sup>.

ولـيـس يـصـح فـي الأفـهـام شـيم إذا احـتـاج الــنـهـار إلــى دلــيـل ثم يلاحظ في موضوع النثر وراء ذلك كله تقريظ المؤلفات، ومقدمات الكتب، والإجازات العلمية. وينبغي أن نتذكر أن النثر الديواني ــ وكان يمارسه في تأريخ الأدب العربي نوابغ لا يشق لهم غبار ــ لم يبقَ له ظل واضح في هذه الفترة المظلمة من الحكم العثماني في العراق، لأن انتشار التركية في دواوين الدولة قضى عليه. أما

- (143) الألوسي مفسرًا، 1319هـ، ص 129.
- (144) نهضة العواق الأدبية في القرن التاسع عشر، ص 238. وينبغي أن يلاحظ هنا أننا نضرب الأمثلة من نثر الألوسي في الغالب لأنه يمثل أرفع نماذجه يومثذٍ والحق أنه اشتهر بالنثر في العراق ابتداء بعهد المماليك وانتهاء بالحرب العالمية الأولى نفر يجيء في طليعتهم بعد أبي الثناء، عبد الله السويدي، وعثمان العمري، ومحمد مصطفى الغلامي، وعبد الله الفخري، وعثمان بن سند، وصالح التميمي، وعبد الفتاح الشواف، ومحمود شكري الألوسي، وجواد الشبيبي . . . إلخ. انظر: تاريخ الأدب العربي في العراق، ج 2، 1962م، ص 200.

الخطابة «فكانت في هذا العهد سيئة الحال لا يكاد يسمع لها صوت في غير المعابد والمساجد وذلك لفقدان الحرية وخمود الوعي القومي فقد عقل الظلم ألسنة الخطباء وجمد الشعور القومي فجمدت معه الجهود في سبيل الحرية»<sup>(145)</sup>.

وحين كانت موضوعات النثر في العراق قاصرة في الغالب على ما يقع في نطاق الاهتمامات الرخيصة كانت هذه الموضوعات في مصر مثلاً تتناول الدفاع عن الشعوب المظلومة والدعوة إلى الأخذ بنظام الشورى في الحكم ومحاربة الاستعمار والسعي في إصلاح المفاسد الاجتماعية<sup>(146)</sup> ولعل هذه المفارقة هي التي تعين مكان كل من مصر والعراق من النهضة الاجتماعية خلال القرن التاسع عشر.

هذا في الموضوع أما في الأسلوب فالذي يلاحظ أن الطريقة المتكلفة المثقلة بالسجع وما يرتبط به من قيود البديع كانت تشيع يومئذ حتى بين الذين تأثروا بآداب الغرب فقد كانوا على ما يبدو يتعصبون لها وكأنهم لا يستطيعون أن يعبّروا عن أي شيء إلا بها. وظل الأمر على هذا النحو من تخلف الأسلوب في الكتابة غير قليل من النصف الثاني من القرن التاسع عشر<sup>441)</sup> وكان يؤيّد هذا أن الإمام محمد عبده وزملاءه وتلاميذه كسعد باشا زغلول وحفني ناصف وغيرهما اصطنعوا السجع حقبة ليست بالقصيرة قبل أن يعدلوا عنه إلى الأسلوب؛ العرسل<sup>441)</sup>.

وطبيعي بعد ذلك أن يشيع هذا الأسلوب العتيق وحده في العراق، وكان العراق يومئذ عاجزاً عن أن ينفتح على ثقافة الغرب كما انفتح عليها اللبنانيون والمصريون، وأن يتوفر على المصادر العربية الأولى في اللين والأدب وكانت نهضة المطبعة قد ساعدت يومذاك على إحيائها وإشاعتها في الناس<sup>(149)</sup>.

- (145) حنا فاخوري، الأدب العربي، مطبعة حاريصا، لبنان 1951م، ص 936.
  - (146) عمر الدسوقي، في الأدب الحديث، الجزء الأول، ص 189-198.
- (147) الدكتور شوقي ضيف، الأدب العربي المعاصر في مصر، ص 145–146؛ والمقدسي، تطور الأساليب النثرية في الأدب العربي، ص 352. وفيها قان السجع ظل أسلوب الكتّاب العام مدة طويلة في القرن التاسع عشر؛ ونشأة النثر الحديث وتطوره، ج 1.
  - (148) مجلة الهلال، عدد كانون الثاني/يناير، السنة 41، ص 449-450.
    - (149) الأدب العربي المعاصر في مصر، ص 148.

وعلى الرغم من أن الوسط الأدبي في العراق لم يكن يرفض التحرر من أغلال التصنيع، بل لعله كان يستريح إليه وظل يصدف عنه لأنه ليس مجال افتتان في الإفصاح عن خواطر الأدب! ولعله من هنا كان الألوسي الكبير يقول: «كتبت ما جاء عفواً إلى بناني، ولم أكلف أدهمي عدواً على شوارد المعاني تأسياً بالفاضل المتفضل بأرسال الكتاب، ويتطابق في ذلك الأصل والجواب على أن الذهن أشغل من ذات النحيين، وأذهل في ديار بكر من أم الربيعين والقلم قد ضجَّ من لغب إلى باريه، والمداد قد شيّب فودي فؤاده مما يعانيه:

وإني مللت السجع من أجل أنه بمعظم أرض الروم قد كسد السجع وكم فكرة قد أحكمتها قريحتي تلوت بأرجاها فما ساغها سمع وكنت قلت أيضاً قبل ذلك لما أن شاهدت ما شاهدت من فضلاء تلك الممالك: الا إني كرهت السجع حتى كرهت لذاك ساجعة الطيور ولم أكرهه من عيب ولكن لما في السامعين من القصور<sup>(150)</sup> والواقع أن مذهب الحريري في مقاماته هو الذي كان يشيع في صدر هذه الفترة

والواقع إن مذهب الحريوي في معاملة مو الدي كان يسيع في عبدو مده الصر. «لأن القلوب كانت لا تزال مأخوذة بسحر المقامات لدقة صناعتها وذيوع طريقتها وقصور العقول عن البحث وعجز القرائح عن التوليدا<sup>(151)</sup>.

ثم ما زال الاحتكاك بالغرب، وَوَعي الروائع الأدبية القديمة التي يوفرها إحياء التراث يبعدان النثر عن طرق التعبير المتكلفة حتى انتهى في جملة الأقطار العربية إلى المرسل المطبوع الذي تميّز به ابن خلدون في مقدمته. وينبغي أن نعترف بأن العراق لم يكن في طليعة هذه الأقطار التي سبقت إلى هذا الأسلوب الذي ينفر به الأدباء من إضاعة الوقت في التصنيع البارد ويعدلون إلى التعبير المباشر عن الحقائق<sup>(152)</sup> بل لعل العراق تأخر كثيراً في اصطناع هذا الأسلوب.

وأخيراً فلم يكن مضمون النثر في العراق على شدة تكلفه يسترفد غير الثقافة القديمة التي كان يسترفدها الشعر، وذلك أمر لم يكن عنه مندوحة، على أننا ينبغي أن نتذكّر أن انتفاع المضمون الشعري بها كان أعمق وأشمل!!

- (150) العزاوي، تأريخ الأدب العربي في العراق، ج 2، ص 233–234.
  - (151) الزيات، تأريخ الأدب العربي، ط 11، ص 415.
- (152) جرجي زيدان، تأريخ آداب اللغة العربية، ج 4، 1937م، ص 232.

ويخبِّل إلينا ونحن نضع اللمسات الأخيرة لصورة الأدب في العراق قبيل فترة البحث الذي نحن بصدده أن الشيعة لم ينفردوا خلال القرن التاسع عشر بأدب يمكن أن يحمل سمات مميزة، إذا استثنينا ما يقع في قطاع الشعر من إلحاح على موضوعي الرثاء والاستنهاض.



# الباب الأول





.

## الفصل الأول

#### الحالة السياسية في العراق

#### 1958 \_ 1900

1 ـ الحالة السياسية من مطلع القرن العشرين إلى خلع السلطان عبد الحميد

لقد كان الاضطراب السياسي هو الذي يعتر هذه الفترة القصيرة من الحكم التركي في العراق ولعل من أدلة ذلك: «كثرة الولاة الذين شهدتهم بغداد في جيئة وذهوب<sup>(1)</sup> وكان العراق بعامة سيء الظن بولاته فهو معهم في مشادة أبداً..! وكان هؤلاء يعانون ضغطاً شديداً من الحكومة المركزية للحصول على المال وخيرهم من كان نهجه أن يأخذ ويعطي على نحو ما كان يفعل مدحت باشا من قبل. وينبغي أن نسجّل هنا أن طائفة من الولاة الذين تعاقبوا على إدارة العراق كانوا يتميزون بسمعة طيبة ولكن

- (1) بغداد مدينة السلام، ج 2، ص 181؛ وم. ن، ص 253-254، فقد بلغ عدد الذين تعاقبوا على ولاية بغداد بين الأعوام 1899 و1909 تسعة هم: نامق باشا الصغير وأحمد فيضي باشا وعبد الوهاب باشا وعبد المجيد أفندي وحازم بك وناظم باشا الأول ومحمد فاضل الداغستاني ونجم الدين باشا ومحمد شوكت باشا.

ومن الغريب أن يرد في أوامر التعيين ما يشير إلى أن الدولة لا تفكّر بغير الإصلاح ولا ترغب إلا في خدمة الرعية ويبدو أن ذلك تقليد جرى عليه السلاطين وهو مجرد كلام يخدّر العصب ويشدّ الناس إلى الخلافة التي ينبغي أن يظن فيها الخير على كل حال<sup>(3)</sup>.

والواقع أن سيرة الإدارة العثمانية في ظل عبد الحميد كانت من أخطر الأمور في حياة الناس السياسية... فقد حيل بين الناس والعدل وحيل بينهم وبين الأمن، وأصبحوا يعيشون تحت رحمة حكام يندر بينهم من لا يريد رضا السلطان وحاشيته بأي ثمن. وطوّقتهم شبكة رهيبة من التجسس. وإذا كان من الإنصاف أن يذكر لعبد الحميد عمله في سبيل الجامعة الإسلامية<sup>(4)</sup> ومحاولاته العديدة لإنقاذ الدولة والإمبراطورية غير أن أموراً كثيرة قد اختلطت عليه فكوّنت في نفسه عقدة بل كوّنت فيها عقداً لعل أخطرها الخوف على حياته. ولقد امتزجت حيطته وحذره ببطشه واستبداده فنشاً من ذلك هذا الطابع الصارم للحكم الحميدي بكل ما فيه من قسوة وظلم<sup>(5)</sup>.

- (3) ورد في ففرمان التعيين، الذي نقب فيه الخليفة الوالي حازم بك لإدارة بغداد النص التالي: د... فعليك أنت أيضاً حسبما جبلت عليه شيمتك البهية وبمقتضى ما اتصفت به من الدراية والأهلية أن تبذل الوسع في إيفاء مصالح الولاية وحسن تسوية أمورها وفق أحكام القوانين المؤسسة والأنظمة الموضوعة تمسكاً وتوسلاً في جميع الأحوال بالشريعة المطهرة النبوية.. وأن تخفض للجميع جناح الرافة والشفقة فلا تجعل لسبب ما أحداً يؤخذ بالجرر والأذى بغير حق وأن تهتم كل الاهتمام وتعتني غاية الاعتناء بالخصوصيات المتعلقة بتزييد الثروة وتوفير التجارة...».
- (4) يذهب بعض المؤرخين إلى أن فكرة «الجامعة الإسلامية» كانت بديلاً براقاً كثير الإغراء لفكرة «الخلافة العثمانية». وما دامت آمال المسلمين جميعاً تتجه شطر الخلافة العثمانية بوصفها رمزاً للإسلام قلِمَ لا تكون الدعوة إلى جامعة إسلامية هي الدريئة لمناصرة الخلافة والخليفة العثماني والقضاء على فكرة العروبة والقومية العربية. محمد عبد الغني حسن، صراع العوب خلال العصور، مطبعة دار العالم العربي، القاهرة، ص 94.
- (5) الدكتور أرنست أ. رامزور، تركيا الفتاة وثورة ١٩٥8، مقدمة الدكتور نقولا زيادة، ترجمة الدكتور أحمد صالح العلي، ص 10؛ وجورج أنطونيوس، يقظة العوب، تعريب علي حيدر الركابي، مطبعة دمشق 1946م، ص 58؛ والدكتور محمد ضياء الدين الريس، في التاريخ الإسلامي الحديث، ط. أولى، 1958–1959م، ص 29.

(وكان يلاحظ أن عبد الحميد لم يترك في البداية انطباعاً سيئاً عنه لا في الداخل ولا في الخارج بل لعله ظل عدة سنوات لا يلقى من شعوبه أية معارضة لحكمه، كما أن المراقبين الأجانب أجمعوا تقريباً على الثناء على السلطان الجديد)<sup>(6)</sup>، ولعله كان يدرك فأن إرضاء الشعوب التي تستظل بالراية العثمانية تدبير حكيم وأنه في اليوم الذي تنفض فيه هذه الشعوب عنها سطوة العثمانيين سيكون هلاكه وانهيار عرشه لذلك حرص على أن يضم إلى بطانته وحاشيته عناصر من هذه الشعوب المختلفة جمعاءة<sup>(7)</sup>.

ولكن المذابح الأرمنية التي حدثت في العقد الأخير من القرن التاسع عشر غيرت من ملامح الصورة الجميلة التي كان يعرفها العالم الغربي عن عبد الحميد فبعد أن كان يقال فيه:

(إن جده النادر، واقتصاده الفريد، وأهدافه العتيدة، وشجاعته المعنوية، قد أكسبته احترام رعاياه وتقدير الأجانب الذين يزورون عاصمته)<sup>(8)</sup> أصبح يقال فيه: قبل حوالى سنة<sup>(9)</sup> كان السلطان عبد الحميد يبدو كانه يناضل بإخلاص ضد محن قاسية وأنه يعمل خير ما يمكن لشعبه غير أن الأحداث الأخيرة تتطلب تغيير الرأي لأن الخير الذي عمله غرق في لجة دماء عدد لا يحصى من القتلى من الرجال والنساء والأطفال. وفي الضوء المكفهر لهذه المناظر المرعبة صار له شكل العنكبوت الكريه. وقد وقع في إسار شبكة حريرية لحريمه الخاص وحكم عليه بأن يتقمص أخبث ما في أسلافه الذين تستثير أسماؤهم ذكريات مرعبة من السفك والنهب والنهب والنون.

- (6) تركيا الفتاة وثورة 1908، ص 44–45.
- (7) سليمان فيضي، في غمرة النضال، ص 46.
- (8) تركيا الفتاة وثورة 1908، هامش رقم 9، ص 166.
  - (9) تاريخ النص هو 1897م.
- (10) تركيا الفتاة وثورة 1908، ص 46. ومن الطريف قأن أي موظف في تلك الأيام لم يكن يأمن على منصبه. وكان الكثيرون يفضلون قضاء الليل في مكاتبهم على أن يجدوا أحد منافسيهم يحتلها صباحاً». نجدة قتحي صفوت، العراق في مذكرات الدبلوماسيين الأجانب، منشورات المكتبة العصرية، صيدا-لبنان، ص 46.

ويبدو أن الرأي الخارجي تأخر كثيراً في تبديل نظرته فقد أدرك الأحرار الأتراك من قبل طبيعة عبد الحميد الحقيقية: أدركوها حين أغلق حدود الإمبراطورية إغلاقاً تاماً بوجه المؤثرات الأوروبية الغربية، وحين خنق مدحت في منفاه، وحين انعزل وراء الأسوار العالية في <sup>و</sup>يلدز» لا يهتم بغير الاحتفاظ بالعرش مكرّساً كل حكمه لهذه الغاية<sup>(11)</sup>.

وكان يلاحظ أنه اكلما أمعن عبد الحميد في التشديد والظلم ازداد الناس تشوقاً إلى الدستورة<sup>(12)</sup> وهو الذي عمل على تجميده بعد أن كان مدحت وصحبه من الأتراك الأحرار قد انتزعوه انتزاعاً في مطلع حكمه!

2 ـ انتصار الأحرار واسترداد الدستور

لم تكن الحركة الدستورية التركية عام 1908م أول تعبير عن ضيق الأحرار الأتراك بالحكم المطلق فقد قامت حركة من هذا القبيل عام 1876م انتزعت من عبد الحميد دستوراً وبرلماناً. ولكن عبد الحميد كان ما يزال يومئذ قوياً لأن الوازع الديني ظل يشدّ الكثرة إليه. ولعله من هنا فوجئ الناس به يعلّق الدستور، ويؤجل جلسات

- (11) توكيا الفتاة...، ص 66–47. وكان العالم المجري فأرمينيوس فامبيري، يقول في عبد الحميد وقد عرفه حق المعرفة: الم أصادف قط كالسلطان عبد الحميد رجلاً لصفات خلقه البارزة مثل هذا التناقض والتطرف والاختلال. فالخير والشر والسخاء والمناءة والجبن والشجاعة والدهاء والجهل والاعتدال وعدد كثير جداً من الصفات المتناقضة نجدها في أعماله وأقواله...». وفي غمرة النفسان، ص 48. ففيها: فأن الحرية كانت عدو السلطان وأعوان السلطان اسمها محرّم لفظه وممارستها جريمة لا تغتقر والحر الأبي في نظره غول مخيف والعبد اللذيل في اعتقاده مواطن صالح». وذكريات علي جودة الأيوبي من 1000-مخيف والعبد اللذيل في اعتقاده مواطن صالح». وذكريات علي جودة الأيوبي من 1000-وإن الأفكار الحرة التي تفتح الأعين على تقويم الحكم العثماني يومثل كانت محاصرة ولم يكن من الميسور اطلاع المثقفين عليها سواء في ذلك العرب وغيرهم (وكان العثور عليها مع أي ضابط يؤدي إلى إعدامه أو إلى سجنه مدى الحياة)». وعبد العزيز القصاب، ذكريات، معام عرفي من 1962، يكن من المثقين عليها مواء في ذلك العرب وغيرهم (وكان العثور عليها مع في ضابط يؤدي إلى إعدامه أو إلى سجنه مدى الحياة)». وعبد العزيز القصاب، ذكريات، معارم منوب من 1964، قد إلى العبد مدى الحياة مدى العرب في منظر عليها مع ما عالم من عودي إلى إعدامه أو إلى سجنه مدى الحياة)». وعبد العزيز القصاب، ذكريات، معارم من ما يشر عليها أن جواسيس عبد الحميد كانوا ينبثون في كل مكان.
- (12) تركيا الغتاة...، مقدمة الدكتور نقولا زيادة، ص 10؛ وتركيا الفتاة...، ص 124. ففيها أن الحديث حتى عن الطقس لم يكن ممكناً دائماً أن يبحث علناً..!

البرلمان ويفرض على أعضائه العودة إلى بلادهم ويحتجز بعضهم في مناطق نائية ثم يلصق بمدحت تهمة تنتهي به إلى الحجاز منفياً حيث يضع عبد الحميد نهاية فاجعة لحياته<sup>(13)</sup>.

ويبدو أن روح الشورى كانت قد تسرّبت إلى شعوب هذه المنطقة إثر اتصالها بأوروبا وحكوماتها الديموقراطية وثقافاتها الحديثة في أواخر القرن التاسع عشر ومطلع القرن العشرين بخاصة<sup>(11)</sup>. ومن هنا كان الإيرانيون وراء حدود العراق الشرقية ينتفضون بوجه الاستبداد ويحملون مظفر الدين شاه على إعلان الدستور والالتزام به أواخر عام 1906م. وحين خلفه ولده محمد علي شاه عام 1907م فهدم الشورى، ونبذ الدستور، عارضه علماء الدين ومعهم جملة المثقفين في إيران وقد عرفت هذه الحركة بـ «المشروطة والمستبد»، وواضح أن المشروطة هي الحكم الديموقراطي الذي يحدّ من فردية الحاكم ويضبط تصرفاته في حدود المصلحة العامة التي تتلاقى عليها الأكثرية النيابية وأن «المستبد» هو الحكم المطلق الذي يرتبط بما يراه السلطان وحده<sup>(15)</sup>.

والواقع أن هذه الأفكار السياسية الجديدة تجاوزت إيران إلى العراق... وفي الأوساط الشيعية وفي النجف بخاصة باتت شاغلاً يطغى في حلقات العلم وفي نوادي الأدب. وإذا كان جملة الفقهاء الكبار من الإمامية أفتوا بوجوب الأخذ بنظرية المشروطة وفي طليعتهم العلامة حسين الخليلي وكاظم الآخوند وأبو الحسن

- (13) تركيا الفتاة وثورة 1908، المقلمة، ص 10.
- (14) يبربط المدكتور زيادة ذلك-بالنسبة إلى إعلان المستور التركي الأول-بالاتصال بالغرب وتطور التعليم العالي في العاصمة التركية والحركات الإصلاحية التي خبرتها الجماعات التي كانت تتكوّن منها الإمبراطورية، والزعامة الواعية المتفتحة التي كان بعض أجزاء الولاية قد عرفها. م. ن، ص 9.
- (15) الأستاذ عبد الكريم الدجيلي، محاضرات عن الشعو العواقي الحديث، القاهرة 1959م، ص 24–25. ويرد فيها أن الشعر العراقي ينشط نشاطاً كبيراً في هذا النزاع العقائدي وكان أغلبه في جانب المشروطة. وأن السيد عبد المطلب الحلي مدح الرئيس الأعلى للمشروطة وهو العلامة المتحرر الشيخ ملا كاظم بقصيدة عامرة عدد فيها مساعي هذا الزعيم الروحي في تحرير تركيا وإيران وعرض بخلع شاه إيران والخليفة العثماني وشرح فيها زحف محمود شوكت من سلانيك إلى الآستانة.

فمي أدب العراق الحديث

الأصفهاني وهبة الدين الحسيني ومحمد حسين النائيني<sup>(16)</sup> فقد كان هناك من يعارضها منهم وفي طليعة هؤلاء المجتهد الكبير السيد محمد كاظم اليزدي<sup>(17)</sup>.

ويلاحظ أن مشاركة العراق في هذا الصراع وإن كانت تبدو جانبية ولكنها كانت تعني أكثر من جدل نظري في موضوع من موضوعات السياسة... لقد كانت تعني من بعيد نقداً للحكم التركي المستبد الذي يعيش العراق في ظله. وقد زاد في أهمية هذه المشاركة أن الأكثرية في المدن العراقية وخاصة في العتبات المقدسة اندفعت وراء الأحرار تتبنّى أفكارهم وتجعل منها حديث الساعة<sup>(18)</sup>. ثم انتهى الصراع بين السلطان عبد الحميد ورجاله من جهة والمطالبين بالحرية من جهة أخرى إلى أن ينتصر الأحرار ويستردوا الدستور<sup>(19)</sup> وكان هؤلاء قد تركوا السلطان على عرشه فلما أنسوا منه رغبة في ردة وميلاً إلى نكسة انتزعوه عن العرش وطرحوه جانباً<sup>(20)</sup>. والواقع أن عبد الحميد كغيره من خلفاء بني عثمان كان ينظر إلى تأييده يوم كان للوازع الديني المقام الحميد كغيره من خلفاء بني عثمان كان ينظر إلى تأييده يوم كان للوازع الديني المقام الأمول على أنه تأييد للإسلام وهو خادمه وناصره وإعلاء لشأن الشريعة وهو حاميها

- (16) ألف هذا المرجع الإمامي الكبير كتابه المعروف بـ تنيبه الأمة وتنزيه الملة، شرح فيه مفهوم الحكم الصالح معتمداً في ذلك على أحاديث الرسول الأعظم وأقوال الأئمة. وقد ترجمه إلى العربية الأديب العراقي الكبير الأستاذ صالح الجعفري ونشرته مجلة االعرفان، اللبنانية، في العدد 1، 2، 4، 5 من المجلد العشرين، وفي العدد 1، 2، 4، 5 من المجلد العشرين، وفي العدد 1، 2، 4، 5 من المجلد العشرين، وفي العدد 1، 2، 4، 5 من المجلد العشرين، وفي العدر مالح العدوف العربية العرفان، اللبنانية، في العدد 1، 2، 4، 5 من المجلد العشرين، وفي العدد 1، 2، 4، 5 من المجلد العشرين، وفي العدد 1، 2، 4، 5 من المجلد العشرين، وفي العدد 1، 2، 4، 5 من المجلد العشرين، وفي العدد 1، 2، 4، 5 من المجلد العشرين، وفي العدد 1، 2، 4، 5 من المجلد العشرين، وفي العدد 1، 2، 4، 5 من المجلد العشرين، وفي العدد 1، 2، 4، 5 من المجلد العشرين، وفي العدد 1، 2، 4، 5 من المجلد العشرين، وفي العدد 1، 2، 4، 5 من المجلد العشرين، وفي العدد 1، 2، 4، 5 من المجلد العشرين، وفي العدد 1، 2، 4، 5 من المجلد العشرين، وفي العدد 1، 2، 4، 5 من المجلد العشرين، وفي العدد 1، 2، 4، 5 من المجلد العشرين، وفي العدد 1، 2، 4، 5 من المجلد العشرين، وفي العدد 1، 2، 4، 5 من المجلد العشرين، وفي العد 1، 2، 4، 5 من المجلد العشرين، وفي العدد 1، 2، 4، 5 من المجلد العشرين، وفي العدد 1، 2، 4، 5 من المجلد العشرين، وفي العد 1، 2، 4، 5 من المجلد العشرين المجلد العشرين، وفي العد 1، 2، 4، 5 من المجلد العشرين، وفي العد 1، 2، 4، 5 من المجلد العشرين، وفي العد 1، 2، 4، 5 من المجلد العشرين، وفي العد 1، 2، 4، 5 من المجلد العشرين المبل ال
- (17) انسجاماً مع هذا التفكير لم يكن اليزدي من مؤيدي الثورة العراقية الكبرى فيما بعد. وفي القطاع السنّي كان عبد الرحمن النقيب هو الآخر ينزع منزع اليزدي.
  - (18) الشبيبي الكبير، ص 10.
  - (19) تركيا الفتاة...، مقدمة الدكتور زيادة، ص 11.
- (20) حين أحس الأحرار من الاتحاديين بأن ردة شرسة يمكن أن تعصف بهذا المكسب السياسي الذي أحرزوه استنجدوا بأحرار العراق فبادر «الآخوند» فأبوق إلى السلطات العليا ما نصه: ... والآن بلغنا أن بعض الناس تداخلهم الخناس فأعماهم وأصمهم ونفث الشيطان على لسانهم بكلمة حق يريدون ترويج باطلهم فنأمل من سلطان الإسلام دامت إفاضته وبركاته عدم الإصغاء لهؤلاء كافة فإنهم إما أعداء وإما جهلاء وهذه الملة الإسلامية التي هي محل نظر الدولة الأجنبية يجب على الذات المقدسة حفظها ورفعها بعد خفضها وذلك باتفاق محل محل المات المقدسة حفظها ورفعها بعد خفضها وذلك باتفاق محل محل الذات المقدسة حفظها ورفعها بعد خفضها وذلك باتفاق محل نظر الدولة الأجنبية يجب على الذات المقدسة حفظها ورفعها بعد خفضها وذلك باتفاق مخطوط لعبد الرحيم محمد علي تحت عنوان «المجاهد محمد كاظم الخراساني».

الحالة السياسية في العراق

ومؤيدها وجمع للكلمة وهو ما يأمر به الدين وتحضّ عليه تعاليمه<sup>(21)</sup>. ومن هنا كان لا بد لثورة 1908م أن تترك عبد الحميد على عرشه لأن تعلق الناس بالسلطان على أنه خليفة غلّ أيدي الاتحاديين فتركوه حيث هو ولكن حركة 31 آذار الرجعية التي رمت عام 1909م إلى اغتيال الدستور مرة أخرى سوغت خلع عبد الحميد وألغت حتى ما تبقى من المظهر الشكلي في حياته السياسية<sup>(22)</sup>.

### 3 \_ مواقف متناقضة من الدستور

لقد قيل: إن موجة قوية عنيفة من الفرح انتشرت في أنحاء الإمبراطورية العثمانية بعد قيام الثورة وإعادة الدستور<sup>(23)</sup> وقيل في وصف إستانبول صبيحة 25 تموز 1908م:

إن الصحف التي ظهرت في 25 تموز لم تكن سوى صرخة مدوية من الفرح والسرور . وكان أثر ذلك كبيراً فالمدينة النائمة انتفضت وقد عرتها هزة الانفعال والحماسة فامتلات الشوارع بالجماهير المرحة وهي تولي الخطابات الثورية عنايتها واهتمامها وأخذ الناس من مختلف الأجناس والمذاهب يعانق واحدهم الآخر ويواخيها (24).

واخيه. ولكن الخطاب الذي ألقاه الدكتور صلاح الدين القاسمي احتفاء بإعلان الدستور

- (21) ذكرى ثورة العرب، مطبعة الجزيرة، بغداد 1359هـ، ص 4.
- (22) يذهب بعض المعاصرين لهذه الفترة أن الاتحاديين هم الذين نظموا تظاهرة دينية تنادي بإحلال الأحكام الشرعية بدلاً من بعض مواد الدستور ثم اتهموا عبد الحميد بتدبيرها ذلك أنهم أحسوا بأنه لا بد من مبرر لخلعه ليتفادوا ما يمكن أن يعقب هذا الخلع من جزع واشمتزاز لدى الناس وخاصة بعد أن أذعن السلطان لإرادة الأمة وأعلن الدستور. وفي غمرة النضال، ص 67؛ وتاريخ العراق بين احتلالين، الجزء 8، ص 174، أن ثورة ارتجاعية قامت على حكومة الانقلاب خططت لها الجمعية المحمدية وناصرها الجيش في إستانبول فاوجبت احتلالاً عسكرياً قام به جيش الحرية فسيطر على هذه الغائلة وقضى على آمال وقضوا على كل معارض.
  - (23) ساطع الحصري، البلاد العربية والدولة العثمانية، القاهرة 1957م، ص 95.
  - (24) لتركيا الفتاة. . . ، مقدمة الدكتور زيادة ، ص 14 وانظر هامش رقم 2 من الصفحة نفسها .

فمي أنب العراق الحديث

في دمشق يشير إلى أن التواء في فهم الحدث الكبير الذي هزّ المجتمعات العربية هزأ عنيفاً كان قد ظهر في بعض الأوساط الجاهلة حتى أنها حسبته انفلاتاً من كل قيد وحرية بغير حدود<sup>(25)</sup>إ

وفي بغداد كان لإعلان الدستور صدى مختلط وكان الشعور بالثورة متضارباً. وقد لقي ممثل الاتحاد والترقي عسراً وهو يحاول أن يعبئ عون الوجهاء من أهل بغداد المحافظين ممن راعتهم تصريحات أفراد من الثوار تذكر بما كان يعرف يومئذ به «البلشفية»<sup>(26)</sup> وكان قد تم تنظيم مقاومة الثورة على أساس ديني ويوحي خفي من نقيب بغداد وأصبحت الجوامع مواطن لها وتراءى أن الصدام لا ريب فيه... ولكن القوم توصلوا بآخرة إلى حل وسط، وقبلوا الثورة في غير رضا تام عنها<sup>(27)</sup>.

لقد كان واضحاً في العراق أن المشروطية لم تكن عند غير المثقفين مكسباً سياسياً بقدر ما كانت دعوة إلى التحلل من ضوابط المجتمع والتحرر من قيوده ولعلها كانت تعني عند فئة من المتعصبين للإسلام أنها تساوي بين المسلمين وغيرهم في الحرية وذلك عندهم أسوأ ما فيها من أخطار<sup>(28)</sup>!

ولكنها كانت في نظر المثقفين، سواء أكانوا في العراق أم في غيره من الأقطار العربية حركة مباركة تأخذ بيد الشعوب المظلومة وتدفع عنها ما يتحيّف حقوقها في ظل الفردية المتسلطة<sup>(29)</sup>.

مرز تحت تك وزر على سدى

انظر النص من الدكتور صلاح الدين القاسمي، القاهرة 1959، ص 36–38.

- (26) بغداد مدينة السلام، ص 182؛ وهامش رقم 2 من الصفحة نفسها وفيه أن ممثل الثورة هو حمدي بابان الذي ينحدر من أسرة معروفة في كردستان، وقد اختلف مع الملك فيصل الأول بسبب أملاك في منطقة الحارثية فهاجر إلى لندن وقضى فيها بقية عمره.
  - (27) بغداد مدينة السلام، ص 182.
  - (28) تاريخ العراق بين احتلالين، ج 8، ص 160.
  - (29) تاريخ العراق بين احتلالين، ج 8، ص 162.

ثم كان للتوعية بعد ذلك تأثير كبير في انفتاح العامة على هذا التحول السياسي الضخم في ظل الدستور الذي أعلنه الاتحاديون.

وعلى الرغم من أن العهد الجديد ظل يصطنع مضطراً جهازاً إدارياً قديماً عجز عن أن يرتفع إلى مستوى الأحداث لكثرة ما ارتكس في الفساد<sup>(30)</sup> فقد استطاع الناس في العراق أن ينتقلوا إلى ما يشبه أن يكون من حياة الأحوار<sup>(31)</sup> وكان يساعد على هذا في البدء تناصر مشهود بين القيادة العليا للانقلاب وأقطار الإمبراطورية مما لم يعرف له نظير من قبل<sup>(32)</sup>.

## 4 ــ الانقلابيون قبل إعلان الدستور وبعده

الواقع أن الأتراك لم يحملوا وحدهم عب الإطاحة بعبد الحميد وإذا جاز أن يربط الانقلاب كله بهم فلان غير الأتراك من أحرار الإمبراطورية لم تكن لهم مشاركة ذات حجم كبير فيه! والحق أن الوقائع هي التي كانت تحدد طبيعة هذه المشاركة. فـ قتركيا الفتاة لم تنشأ بعيداً عن الكليات الطبية العسكرية، ومن هنا لم يكن من المتيسر أن يتصل العرب بها مثلاً لقلة عددهم في مدارس العاصمة يومذاك وحتى حين كانت تنطلق إلى هدفها الكبير من ياريس وحنيف لم يكن اتصال العرب بها واسعاً أيضاً لأن عدد العرب في العاصمتين الغربيتين لم يكن كبيراً في العقدين الأخيرين من أيضاً لأن عدد العرب في العاصمتين الغربيتين لم يكن كبيراً في العقدين الأخيرين من القرن التاسع عشر. وفي القاهرة وكانت أحد المراكز الهامة التي يلجأ إليها أحرار الأتراك لم يكن يشك في استكشاف المشتغلين بالقضايا العامة لحملة الاتجاهات التركية بقدر ما كان يشك في اتصال هؤلاء بالمنظمة السرية النهائية! ولعل مما يبرر هذا الشك أن أعضاء هذه المنظمة لم يكونوا بعيدين في الواقع عن قيادات الجيش هذا الشك أن أعضاء هذه المنظمة لم يكونوا بعيدين في الواقع عن قيادات الجيش وخاصة عن الجيش الثالث في سلانيك. وذلك هو الذي يفسر السبب في أن يتولى محمود شوكت (العراقي) قيادة الجيش الذي زحف من سلانيك واحتل إسبانول في محمود شوكت (العراقي) قيادة الجيش الذي زحف من سلانيك واحتل إستانبول في

- (30) م. ن، ص 159.
- (31) م. ن، ص 161. ولعل من مظاهر هذا التحرر أنهم لم يعودوا يكظمون الغيظ، بل راحوا يطلقون ألسنتهم بالنقد ويرقعون عقائرهم بالشكوي.
  - (32) الصفحة نفسها من م. ن.

في ادب العراق الحديث

1909م. لقد كان محمود شوكت في صميم المعركة<sup>(33)</sup> ثم إن ما كان من تقاليد المنظمة في الاتساع، والانتماء إليها واختبار الأعضاء<sup>(34)</sup> يعزّز من الشك في أن تنتشر الحركة بالقدر الذي يدعو إلى أن يشارك فيها العنصر العربي مشاركة تسمح له فيما بعد أن يدل بها.

تلك وجهة نظر. وهي وإن انطلقت أحياناً من احتمالات<sup>(35)</sup>، تظل مقبولة ما دامت تشكّك في حجم العمل العربي لا في أصل وجوده!

وعلى كل حال فإن ذلك لا يلائم طبيعة النصوص التي تصرح باتساع هذا العمل وتؤكد ارتباطه بالتنظيم الرئيس<sup>(36)</sup>. ولعلنا لا نملك أن نسيء ببعضها الظن لأنها

- (33) إن هذا الذي أوردناه في حجم الإسهام العربي للإطاحة بعبد الحميد من رأي الدكتور نقولا زيادة. انظر: مقدمة توكيا الفتاة وثورة 1908، ص 17–18. والجدير بالذكر هنا أن محمود شوكت هو أخ لحكمت سليمان الذي ألف وزارة الانقلاب في عام 1936 ويشاع في العراق أنهما من أصول أرمنية اعتنقت الإسلام.
- (34) لقد كانت توسع تفسها عن طريق الخلايا أو الوحدات التي تتكوّن كل وحدة منها من أربعة أو خمسة أعضاء وكل من هؤلاء كان ينشئ يدوره وحدة من الحجم نفسه وبهذه الطريقة كان الشخص الواحد لا يعرف سوئ عدد محدود من رفقاته في العضوية.

وللدخول إلى الجمعية طقوس معينة فقد كانت عينا المرشح تعصبان ويقاد إلى محل سرّي لا يعرف موقعه قط، ثم يحل عصاب عينيه فيجد نفسه في غرفة مظلمة وأمامه ثلاثة من الغرباء يلبسون أقنعة سوداء وهم الذين يحلفونه اليمين التي تصبح قاعدة لحياته... ثم تعصب عيناه مرة أخرى ويقاد إلى المكان الذي بدأ منه هذه الرحلة الغامضة. ويختبر إخلاصه بعد ذلك بفترة طويلة وأخبراً يضم إلى أحد الفروع المحلية. تركيا الفتاة...، ص

- (35) يعترف الدكتور أرنست أ. رامزور أن ما نسبه إلى جمعية الاتحاد والترقي من أنها كانت توسع نفسها عن طريق الخلايا لم يكن حقيقة وإنما كان احتمالاً... وقد اعتمده الدكتور زيادة في مقدمة فتركيا الفتاة، ميرراً للتشكيك بالإسهام الفعلي لغير العنصر التركي في التمهيد لانقلاب 1908م. انظر: مقدمة تركيا الفتاة، ص 17، وهامش رقم 19، ص 197 من م.ن.
- (36) من هذه النصوص ما يؤكده الأمير مصطفى الشهابي بقوله: «لقد كان في جمعية تركيا الفتاة صاحبة هذه الثورة (ثورة 1908) عدد غير قليل من الضباط والمدنيين العرب». محاضرات عن القومية العربية، القاهرة 1958م، ص 62. ويناقش الدكتور زيادة النص فيذهب إلى أن فيه مبالغة في الجزم! ذلك أن الذين أخذوا على عاتقهم إحياء تركيا الفتاة في الإمبراطورية

توشك أن تكون من الوثائق بل هي وثائق بالفعل<sup>(37)</sup>.

ومهما يكن من أمر فإن الذي يستنتج من هذا كله أن الإسهام العربي كان حقيقة قائمة. أما حجم هذا الإسهام فهو الذي ظل بغير تحديد... وحتى حين لا يكون للعنصر العربي مشاركة تتيح له أن يدل بها فيما بعد (فقد كان استبداد عبد الحميد يشمل الإمبراطورية بكاملها... والشعور بالإرهاق والظلم لم يقتصر على الأتراك والرغبة في الحرية اعتلجت في صدور الكثيرين من أهل الولايات العربية)<sup>(38)</sup>. ولعله من هنا كان الأحرار، كل الأحرار ينتظرون بصبر فارغ فرصة الإطاحة بعبد الحميد وراء ما كان يتسرب أو يشيع من محاولات التخطيط لهذا الهدف الكبير.

ثم كان ما كان من انتصار الأحرار على عبد الحميد وإسقاطه إلى الأبد (وتطلع الجميع لمستقبل زاهر وعهد مشرق من الإصلاح. ولم يكن فرح العرب بأقل من فرح الترك أنفسهم بزوال الحكم الفردي المستبد.. وظنّ الناس في الشام والعراق

ص.64.

العثمانية في خريف 1906م بدأوا عملهم في دمشق ثم انتشر الأمر في القدس ويافا ولكن لم يصل إلى المدنيين. والضباط العرب كانوا في غير هذه المناطق. ويلاحظ بوضوح أن عدم وصول الأمر إلى المُعْلَنِينَ ظل في رأي الدكتور زيادة بغير دليل. ! وللأمير الشهابي في حلقة الشيخ طاهر الجزائري كلام يؤكد فيه أن جمعية سرية سياسية في دمشق انبثقت عن هذه الحلقة وتألقت من أعضاء عرب وأتراك هدفها القضاء على استبداد عبد الحميد وحكمه المطلق وكان لأفراد هذه الجمعية اتصال سرّي برجال تركيا الفتاة الذين قاموا فيما بعد بثورة 1908 .محاضرات عن القومية العربية، ص 51–52، وهامش رقم 2، ص 51 من م. ن. حيث بذكر المؤلف أسماء بعض الأشخاص الذين كانوا أعضاء في هذه الحلقة، ومن هذه التصوص ما يؤكده محمد كرد علي بقوله: «وأهم جمعية ألفت لهذا الغرض جمعية الاتحاد والترقي، تشعبت فروعها في أنحاء السلطنة وقويت في بث دعوتها في الشام حوالي 1314هـ وما برحت على ضم شملها وتكثير سواد القاتلين بقولها. خطط الشام، ج 3، دمشق 1925م، ص 117. ومنها أيضاً ما يؤكده جورج أنطونيوس في يقظة العرب، ص 107، فقد كان مع أنور ونيازي ومحمود شوكت ضباط من العرب التقوا جميعاً على التخلص من حكم عبد الحميد. كان سليمان فيضي من الذين عاصروا أحداث الثورة التركية وهو يؤكد أن هذه الثورة أسهم (37)فيها الأتراك والعرب والأكراد وأبناء الأقوام الأخرى على حد سواء. في غمرة النضال،

<sup>(38)</sup> تركيا الفتاة وثورة 1908، المقدمة، ص 18.

والحجاز وغيرها أن دولة إسلامية فتية قد بدا عهدها)<sup>(39)</sup> وانفتح أمام الاتحاديين مجال واسع للعمل الجدي في سبيل إنعاش الإمبراطورية وإحيائها وتقويتها<sup>(40)</sup>. ولكن فرحة الأحرار العرب بانتصار الدستوريين لم تطل. فقد ظهر أن الذين كانوا موضع ثقة لم يضعوا المساواة وكانت عنصراً رئيساً من عناصر الدعوة موضع التنفيذ<sup>(41)</sup>.

وبدا واضحاً بعد ذلك أن الاتحاديين حلوا محل عبد الحميد في السيطرة على الأمور. وعلى الرغم من أن جماعة منهم عرفت فيما بعد باسم «الحرية والائتلاف»، وكانت تؤمن باللامركزية وتذهب إلى أن يمنح غير الأتراك ضرباً من الحكم الذاتي يشدّهم إلى الإمبراطورية ويصرفهم عن الارتماء في أحضان الحركات المناوئة فلم يكن حكمها القصير يسمح بتطبيق هذا المبدأ وكان فيما يبدو مقبولاً في جملة الولايات العربية والأوروبية التابعة للإمبراطورية. وهكذا يكون الحكم الطويل الذي امتد بالمركزيين من جماعة الاتحاد والترقي مسؤولاً عن هذه الفجوة العميقة التي قامت بين وجهتي النظر. وربما كان هذا الحكم مسؤولاً عن جملة الخسارات المادية التي قامت بين وجهتي النظر. وربما كان هذا الحكم مسؤولاً عن جملة الخسارات المادية التي توالت على الإمبراطورية وانتهت بالحرب العالمية الأولى.

لقد كان التشدد في المركزية في عهد المشروطة في دولة تتألف من قوميات عدة جديراً بأن يثير مشكلات كثيرة وخطيرةا ولعله من هنا كانت فكرة اللامركزية تقتحم المجلس النيابي اقتحاماً وتدخل في منهاج المعارضة<sup>(43)</sup>، ومع ذلك يظل هذا كله وجهة نظر حتى يقترن بما يشبه أن يكون من خيانة الشعارات الخيّرة التي كانت تميّز الحركة في البداية. ذلك أنه لم يكن في التقدير أن يخطّط في ظل الدستور لتتريك العنصر العربي وتذويبه في الطورانية، قومية ولغة وحضارة.

- (39) محمد ضياء الدين الريس، في التاريخ الإسلامي الحديث، ص 178.
  - (40) تركيا الفتاة، المقدمة، ص 16.
- (41) م. ن، ص 16. وتاريخ العراق بين احتلالين، ج 8، ص 162-163. وتركيا الفتاة، المقدمة، ص 14. ففيها أنه (حتى العصابات خرجت من معاقلها ومخابثها ونزلت إلى مراكز الإدارة تعلن تأييدها للعهد الجديد: عهد الحرية والعدالة والمساواة وهو الشعار الذي اشتهر بين الناس).
  - (42) تركيا الغتاة...، المقدمة، ص 11.
  - (43) ساطع الحصري، البلاد العربية والدولة العثمانية، ص 107–108.

ويعلّل هذا في الغالب بتأثير العنصر اليهودي وراء الماسونية التي كانت تنفتح على الاتحاديين بغير حدود!

ولعل الذي أتاح هذا اللقاء ما كان يبدو من حاجة التخطيط التركي إلى مناخ يستشعر فيه اطمئناناً على عمله السرّي، وذلك أمر لم يكن أقدر من الماسونية على توفيره<sup>(44)</sup> وما كان يبدو من حاجة التخطيط الماسوني إلى الإطاحة بعبد الحميد، وتلك غاية لم يكن أقدر من الاتحاديين يومئذ على تنفيذها<sup>(45)</sup>.

ثم إذا كان واضحاً في الجانب التركي أن الإطاحة بعبد الحميد تمثل رغبة في الخلاص من أزمة اختناق، فما الذي يبرّر في الجانب الماسوني أن تتحمّس لهذه الرغبة اجمعية أدبية تخدم الإنسانية، وتنوّر الأذهان، وتنشر الإخاء، وتوطد الحب بين الأعضاء، وتحثهم على فعل الخير والإحسان لإخوتهم المحتاجين)<sup>(46)</sup>؟

الواقع أنه حتى إذا أهملنا ما يشبه أن يكون من المبالغة في جملة ما يكتب عن الماسونية يظل هناك ما يؤكد أنها تنظيم سرّي يضع جميع طاقاته في خدمة القضية اليهودية<sup>(47)</sup>، وربما كان أخطر ما فيها أنها تسرف في استغلال الضعف الذي يلازم

- (44) في سلانيك بخاصة، وكانت يومن مركز نشاط الاتحاديين والماسونيين معاً، لم يكن عبد الحميد قادراً على أن يمنع بأساليبه الدقيقة المعتادة التنظيم الذي كان يعمل بنشاط ضده. لقد كان لسلانيك في نظر الدول الكبرى ما يبرر أن توضع تحت رقابتها وكان على عبد الحميد أن يوافق مكرهاً على ذلك. ولعله من هنا تعذر عليه أن يتصرف في هذا الجزء من الإمبراطورية كما كان يتصرف في غيره من أجزاتها الأخرى. تركيا المفتاة وثورة 1908، ص119.
  - (45) لقد كان انتسابهم للجيش الثالث واتصالهم به يرشحانهم إلى أن ينطلقوا من موقع القوة.
- (46) الدكتور أحمد شليي، مقارنة الأديان جزء اليهودية، القاهرة 1966م، ص 202–203، نقلاً عن عبد الحليم الياس الخوري، الماسونية ذلك العالم المجهول، ص 22–23. فورستيبه، هذه هي الماسونية، الخاتمة، ترجمة بهيج شعبان، بيروت 1958م.
- (47) تركيا الغتاة، ص 125. ففيها أن كثيرين كانوا يرون في الماسونية محاولة تقوم بها اليهودية للسيطرة على العالم. ومقارنة الأديان جزء اليهودية، ص 302. ففيها أن «الماسونية منظمة يهودية سرية تظهر لخدمة اليهود من حين إلى حين». وم. ن، ص 200 ففيها أن هموم اليهودية منظمة اليهود من حين إلى حين». وم. ن، ص 200 ففيها أن هموم عشو، اليهودية مرية الماسونية منظمة يهودية سرية تظهر لخدمة اليهود من حين إلى حين». وم. ن، ص 200 ففيها أن «الماسونية منظمة يهودية معوم اللهيودية مرية اللهية منظمة يهودية سرية تظهر لخدمة اليهود من حين إلى حين». وم. ن، ص 200 ففيها أن هموم اليهودية مرية معوم اليهودية مرية الماسونية في الغالب. والبودتوكول الخامس عشر، عشر، وم 186 مي التي تستأثر بحديث المحافل الماسونية في الغالب. والبودتوكول الخامس عشر، وم 186 من 186 من العلم اليهودي وبروتوكولات حكماء صهيون، ترجمة التونسي؛ والدكتور حسن العطار، الوطن العربي، ص 183–184.

الطبيعة البشرية تجاه المغريات<sup>(48)</sup> ثم هي تمعن في الإغراء كلما أمعن العضو في اللادينية وألحّ في اللاقومية حتى إذا أصبحت الماسونية كل عقيدته، واحتوت كل تقديره، كان ذلك دليلاً على أنه أهل لأن يحتل أسمى الدرجات<sup>(49)</sup>.

تلك فيما يبدو أخلاقية بعيد أن تطرح شعارات إنسانية جادة! ومن هنا يشك في براءة الشعار التقليدي الذي تتبنّاه في الحرية والإخاء والمساواة<sup>(50)</sup>.

ويلاحظ أنه لكي يظل العنصر اليهودي مصدر السلطات لجميع المحافل الماسونية كـان لا بـد أن يستـأثـر وحـده بـأرقـى مـراتـب الـتـنظيـم الـمـاسـونـي وهـو مـا يـعـرف بــ «الماسونية الكونية»<sup>(51)</sup>.

والحق أنه لم يكن بدعاً في تاريخ اليهود أن يصطنعوا الجمعيات السرية تنفيذاً لأغراضهم ووصولاً إلى أهدافهم. وكانوا إذا أعياهم أن يجدوا منظمات قائمة يندسّون فيها ويوجهون أتباعها خلقوها خلقاً. ولعله من هنا «كان التاريخ اليهودي يمتد بامتداد التاريخ العالمي بجميع مجالاته ويتغلغل فيه بآلاف الدسائسة<sup>(52)</sup>.

وكان يدل أبداً على عراقة اليهود في التآمر أنهم يصطنعون فوق الهيئات السرية هيئات أخرى علنية تحمل طابع الإخاء الإنساني ثم تتسلّل منه إلى ما يشبه أن يكون من أغراض الماسونية<sup>(53)</sup>. وعلى أية حال قليس هناك ما يمنع من أن تكون الماسونية

- (48) هذه هي الماسونية، ص 19.
- (49) مقارنة الأديان جزء اليهودية، ص 304.
  - (50) م. ټ، ص 303.
- (51) للماسونية مراتب ثلاث: الرمزية: ويدخل بها أتباع الديانات المختلفة. والملوكية: ولا يسمح لغير اليهود بالدخول فيها إلا لمن وصل لأرقى درجات الماسونية الرمزية أي لم يعد يكترث بدين ولا وطن. والكونية: وأعضاؤها من اليهود الخلص ويطلق عليهم الحكماء ولا يعرف أحد أعضاء هذه المرتبة ولا مركز نشاطها. مقارنة الأديان جزء اليهودية، ص 304.
- (52) م. ن، ص 287 نقلاً عن مجلة الجامعة؛ الإسرائيلية، 26 تموز 1907م، ص 585؛ ولويس داستيه، اليهود والجمعيات السرية، صفحة الغلاف الأمامية.
- (53) من ذلك ما يعرف بأندية الروتاري والغرض الظاهري منها النظر في الشؤون الاجتماعية والاقتصادية والتقريب بين أتباع الأديان المختلفة والبلدان المتعددة أما الغرض الحقيقي فهو أن يجمع اليهود معلومات تساعدهم في تحقيق أغراضهم اقتصادية كانت أو صناعية أو سياسية وكان الفاتيكان قد فطن إلى خطرها كما فطن إلى خطر الماسونية فحرّم على رجال

الحالة السياسية لهي العراق

في الثلث الأخير من القرن التاسع عشر وفي الإمبراطورية العثمانية بخاصة وسيلة من وسائل الخطة السرية القديمة لسيطرة اليهود على العالم<sup>(54)</sup> وكان حكماء صهيون يعاودون النظر في هذه الخطة كلما اقتضت الظروف ذلك<sup>(55)</sup>.

وعلى الرغم من أن العودة إلى أرض الميعاد هي القرار العلني الذي خرج به المؤتمرون اليهود في «بال»<sup>(56)</sup> فقد لوحظ فيما بعد أن الذي استأثر باهتمام المؤتمر وراء شعار العودة أمر بالغ الخطورة، فقد كان ينبغي أن يعاد النظر في صورة التخطيط القديم لما يعرف بـ (الفتح اليهودي للعالم)<sup>(57)</sup>.

ويبدو أن ما صاغه المؤتمر من «بروتوكولات» ــ ولم تكن هذه مظنة شيوع ــ ليست غير تعديل موسع في الخطة!

- الدين الانتساب إليها. مقارنة الأديان جزء اليهودية، ص 305-306 ومحمد علي علوية، قلسطين والضمير الإنساني، ص 84-85 ومن هذه الهيئات العلنية (أيضاً ما يعرف بالبهائية والطريف أن يصبح زعيمها الروحي في العصر الحاضر صهيونياً أميركياً). مقارنة الأديان جزء اليهودية، ص 306-310.
- (54) الخطر الصهيوني: بروتوكولات حكماه صهيون، ترجمة محمد خليفة التونسي، القاهرة 1961م، ص 29.
- (55) انظر الصفحة نفسها من م. ن. والكاتب التركي ضياء أويغور، جذور الصهيونية، ترجمة وتقديم إبراهيم الداقوقي، وزارة الثقافة والإرشاد، بغداد 1966، ص 122. فقد ورد في الخطاب الذي ألقاه الحاخام «رايخون» عام 1869 في مقبرة اليهود بمدينة براغ تأبيناً لكبير الحاخامين (سيموثين بن يهودا) ونشرته جريدة اغرنوار، الفرنسية الصادرة في 16 تشرين الأول 1942م، ما يلي: القد تعودنا نحن حكماء إسرائيل أن نجتمع كل مائة عام لنتباحث ونتشاور في موضوع الوعد الذي قطعه إله إسرائيل لنا هذا الوعد الذي تضمن سيطرتنا على العالم ولكي نستعرض بالتالي المراحل التي قطعناها في سبيل تحقيق هذا الوعد.. إننا إذ نجتمع هذا اليوم ملتقين مول ضريح المحترم الميموثين بن يهودا» نتكيم أن نؤكد بفخار أن القرن الماضي مكننا من
- (56) كان تيودور هرتزل قد وضع الغرض من مؤتمر بال بقوله: «لقد اجتمعنا هنا لوضع الحجر الأساس للبيت الذي سيؤوي الأمة اليهودية». آلان ر. تايلور، مدخل إلى إسرائيل، ترجمة شكري محمود نديم، بغداد 1965م، ص 16.
  - (57) الخطر الصهيوني : بروتوكولات حكماء صهيون، ص 32.

ثم إذا كانت البروتوكولات نفسها تؤكد الارتباط الوثيق بين الماسونية ومخططات اليهودية<sup>(58)</sup> ــ ولو لقاء على شعار العودة إلى أرض الميعاد ــ في الأقل<sup>(59)</sup>، فقد كان طبيعياً أن تتحمّس الماسونية للإطاحة بعبد الحميد.

والواقع أن عبد الحميد كان رمزاً إسلامياً كبيراً يتعذر معه أن يتسمح في قضايا ذات حساسية دينية. من أجل ذلك كان يقف عقبة بوجه الهجرة الجماعية ليهود أوروبا إلى فلسطين منعاً لتأسيس المستعمرات فيها<sup>(60)</sup>. ولعله من أجل ذلك أيضاً لم تستطع ملايين الصهيونية أن تنتزع منه اعترافاً بوطنها القومي! وراء مؤتمرها الأول في «بازل»<sup>(61)</sup>.

- (58) يؤكد الكاتب التركي ضباء أويغور وحدة الصهيونية واليهودية إذ لا فرق عنده بينهما لأن ثمة ارتباطات سايكولوجية وفكرية تشدّ إحداهما إلى الأخرى. جذور الصهيونية، ص 5.
- (59) في البروتوكول الخامس عشر نصَّ على أن المحافل الماسونية كانت قائمة قبل ظهور الصهيونية السياسية وكانت تعمل لصالح البهود في العالم على كل صعيد. ولعلها كانت موجودة قبل الميلاد في بلاد الإغريق وذلك يدل على أن اليهود كان يعدون العدة منذ ذلك التاريخ لإقامة دولتهم للسيطرة على العالم التونسي، الخطر اليهودي: بروتوكولات حكماء صهيون، ص 186 وما بعدها؛ وجذور الصهيونية، ص 18، 136، 137، والدكتور حسن العطار، الوطن العربي، ط. أولى، بغداد 1966م، ص 18، 186، 187، والدكتور حسن
- (60) كانت السلطنة العثمانية قد أصدرت أنظمة في عام 1888م منعت بموجبها الهجرة اليهودية الجماعية إلى الأرض العثمانية وحدّدت دخول معظم اليهود الأجانب إلى فلسطين بمدة ثلاثة أشهر لزيارة الأماكن المقدسة. وكان القصد من ذلك الوقوف بوجه تأسيس اليهود الأوروبيين للمستعمرات في فلسطين والقضاء على أحلام إنشاء دولة يهودية. مدخل إلى إسرائيل، ترجمة شكري محمود نديم، بغداد 1965م، ص 15.
- (61) كان هرتزل قد قدم لعبد الحميد مقترحات حول استقرار اليهود في فلسطين وذلك في أيار 1901م وتطرّق للموضوع بصورة غير مباشرة باقتراح مآله أن باستطاعة اليهود المساعدة في إعادة تنظيم الشؤون المالية للإمبراطورية العثمانية وفي استثمار مواردها الطبيعية. وقد فشل هذا العرض المغري في إقتاع السلطان فقد أجاب بأنه ليس في وسعه السماح لأية هجرة مدا العرض المغري في إقتاع السلطان فقد أجاب بأنه ليس في وسعه السماح لأية هجرة كبيرة لليهود إلى فلسطين. هدخل إلى إسرائيل، ص 18 والتاريخ الحديث، تأليف لجنة في وزارة التربية العراقية، ط. أولى، بغداد، ص 276، وفيها أن ذلك تم عام 1902م. والوطن العربي، ص 189–190. ففيهما أن عبد الحميد رفض عروض اليهود وطردهم وقال:

اليحتفظ اليهود بملايينهم فلو قذر لإمبراطوريتي أن تتمزق فقد يحصلون على فلسطين

لقد كان طبيعياً إذن أن تحتضن الماسونية كل حركة تسعى إلى الوثوب بعبد الحميد. ومن هنا كانت تصطنع عواطف ودّ حار تجرّ بها الاتحاديين إلى محافلها المريبة، ثم تتسلّل بخبث العريق في التآمر إلى مناهجهم السياسية الخيرة فتمسخها مسخاً<sup>(62)</sup>.

ولم يكن من المبالغة بعد ذلك أن يقال: «إن حركة تركيا الفتاة نبعت في الأصل من المحافل الماسونية في سلانيك»<sup>(63)</sup> و«إن الأدمغة الحقيقية فيها كانت يهودية»<sup>(64)</sup>.

ثم إن الذي وقع بعد الانقلاب لم يكن بعيداً في جوهره عن هذه الانطباعات. وبعد عبد الحميد لا ينبغي أن يخدعنا الوجود الشكلي للخلافة عن هذه الحقيقة القائمة<sup>(65)</sup>. وقد لوحظ فيما بعد أنه حتى هذا الوجود الشكلي للخلافة العثمانية لم

- بلا مقابل ولن يتم ذلك إلا إذا مزقت أوصالها ولن أوافق على أن تمزق وأنا حي. والدكتور محمد رشيد الفيل، اليهوه وعلم الاجناس، مطبعة شفيق، بغداد، ص 87. ففيها أن غليوم الثاني حين فاتح السلطان عبد الحميد بمساعدة اليهود على إنشاء وطن لهم في فلسطين رفض عبد الحميد ذلك رفضاً باتاً على أساس أن فلسطين هي ملك لأهلها وليست ملك شخص. وجذور الصهيونية، المقدمة، ص 4. ك
- (62) إن إزاحة السلطان عبد الحميد كانت من مقررات «الشرق الأعظم» الفرنسي وقد بدأ يجتذب لهذا الغرض حركة «تركيا الفتاة» منذ بداية تكوينها. تركيا الفتاة، هامش رقم 27، ص 199، وينسب إلى (عمانوئيل قرصوه افندي) ـ وكان أستاذاً أعظم في المحفل المعروف باسم «Macedonia Risorta» وهو يهودي من سلانيك ـ أنه عني بفكرة استدعاء أعضاء تركيا الفتاة للاجتماع في المحافل الماسونية. تركيا الفتاة، ص 200-201 نقلاً عن رئاء في تركيا الفتاة من عدد 8 حزيران الفتاة من من ملانيك ـ أنه عني مفكرة المتدعاء أعضاء المعروف باسم «Macedonia Risort» وهو يهودي من سلانيك ـ أنه عني بفكرة استدعاء أعضاء تركيا الفتاة من 199.

Nesta H. Webster, Secret Societies نقلاً عن 198 نقركيا الفتاة، هامش رقم 25، ص 198 نقلاً عن and Subversive Movements (London, 1928, p. 284).

The rise of nationality in the balkans (London, 1917), تركيا الفتاة، ص 200 نقلاً عن (64) pp. 134-135.

(65) كان محمد الخامس وقد امتدت سلطنته إلى ما بعد سقوط بغداد مضافاً إلى غبائه واستهتاره لعبة بأيدي الانقلابيين. ومما يعزى إليه أن بعض النساء جاءته في قضية وكانت تجهش بالبكاء فانخرط هو أيضاً بالبكاء لأنه وجد نفسه عاجزاً عن أن يفعل شيئاً من أجلها. في غمرة النضال، ص 67؛ وتأريخ العراق بين احتلالين، ج 8، ص 176؛ والوطن العربي، ص 13.

(69)

يكن يلائم علمانية الدولة. ويبدو أنه ظل في الخلافة ما يمكن أن يستغل، ومن هنا لم تسقط حتى أصدرت فتاوى الجهاد في طرابلس والبلقان وخلال الحرب العالمية الأولى، وحتى لـم يبقَ مـا يبرّر وجودهـا وراء انـهيـار الإمبراطـوريـة وإعـلان الجمهورية<sup>(66)</sup>.

وينبغي أن نتذكر هنا أن أتاتورك وهو الذي ألغى الخلافة في مطلع العقد الثالث من القرن العشرين لم يكن بعيداً عن الماسونية بل لقد كان من أقطابها<sup>(67)</sup> ولم يكن بعيداً عن اليهودية بل كان فيه عرق من الدونمة<sup>(68)</sup>.

ثم إنه مع ذلك يبقى رأي آخر في حجم العلاقة التي كانت تقوم بين الاتحاديين والماسونية. وهو رأي لا نستريح كثيراً إلى أدلته فهو يزعم مثلاً: إن الاستفادة من الطقوس الماسونية لا تعني انتساباً بالضرورة إلى مخططاتها المشبوهة<sup>(69)</sup> وعلى الرغم من وجاهة هذا في الظاهر فإن ما يرافق الماسونية من صيت سيء في التخريب لا يلائم أن تقتصر صلتها بالاتحاديين على ما يشبه أن يكون من العلاقات البريئة. وكان يعرِّز من هذا في الواقع أن صلة ذات طابع شبه رسمي قامت بعد الانقلاب مباشرة بين الماسونية والذين أطاحوا بعبد الحميد. ولعل ما كان ينشر من تصريحات سياسية

- (66) جورج لنشوفسكي، الشرق الأوسط في الشؤون العالمية، ترجمة جعفر خياط، ج 1، بغداد 1959م، ص 162.
  - (67) الوطن العوبي، ص 12؛ وحنا أبي راشد، دائرة المعارف الماسونية المصورة، ص 162.
- (68) الخطر اليهودي: بروتوكولات حكماء صهيون، ترجمة التونسي، ص 78؛ والوطن العربي، ص 13؛ ومحمد صبيح، أتاتورك، ص 48. ويزعم توينبي في كتابه العظماء المعاصرون أن دماً يهودياً يجري في عروق الأسرة الكمالية. انظر في زعم توينبي في الوطن العربي، ص 13.

والدونمة جماعة من يهود سلانيك كان رئيسهم شبتاي سيفي قد خيّر في سنة 1666م بين الموت والإسلام لا بسبب تعصب ديني مفاجئ أظهره الأتراك بل لأن أحمد كوبروللو الصدر الأعظم يومنذ شعر بأن شبتاي كان يخلق كثيراً من الخلافات بين اليهود في تركيا وقد قبل فسيفي، الإسلام ثم أتبعه في عمله عدد من أتباعه الذين اعتقدوا أن لعمله غاية ما. أما كلمة دونمة، فمعناها قالمبدل لدينه، ويبدو أن هناك أساساً للاعتقاد بأن الدونمة ظلوا متمسكين بدينهم القديم في السر ومن هنا كان الأغنياء منهم يسهمون في تمويل حركة تركيا الفتاة. انظر هامش رقم 6، ص 194~195؛ وتركيا الفتاة، ص 200. يدلي بها أعضاء من تركيا الفتاة لا يشير إلى علاقة ساذجة بالماسونية وإنما ينص على انفعال عميق بها<sup>(70)</sup> ويزعم هذا الرأي كذلك: أن ضباط الجيش الثالث الذين قاموا فعلاً بالانقلاب لم يكونوا كلهم ماسونيين وأنه يشك كذلك في أن يكون الاتحاديون جميعاً في سلانيك مرتبطين بالماسونية، مضافاً إلى أن نشاطاً اتحادياً كبيراً عام 1908م كان يقوم خارج سلانيك حيث لم تكن الماسونية قوية قطا بل حيث كانت الماسونية شديدة الضعف<sup>(71)</sup>.

وعلى الرغم من أن هذا منطقي أيضاً في ظاهره ولكن الذي حدث وراء الانقلاب أن زعيم الدونمة وقد أصبح فيما بعد بارزاً في جماعة الاتحاد والترقي كان طليعة الوفد الذي نقل إلى عبد الحميد نبأ خلعه عام 1909م<sup>(72)</sup>، وأن ثلاثة من اليهود كانوا وزراء في أول حكومة شكّلها الاتحاديون بعد إعلان الدستور، وقد ساعد هؤلاء على يبع المزارع الخاصة بالسلطان عبد الحميد وهي من أجود الأراضي فاشترتها الجمعيات الصهيونية<sup>(73)</sup> وربما كان أدل من هذا كله على نفوذ الماسونية في الحركة الانقلابية الجديدة موقف الحكومة من الاحتجاج الذي قدّمه العرب في البرلمان التركي عام 1912م على امتلاك اليهود لمساحات واسعة من الأراضي والبرلمان وبذلك أزاحوا الخطر عن الصهيونية إلى أن أعلن بلفور تصريحه الفلسطينية فقد محد التركي عام 1912م على امتلاك اليهود لمساحات واسعة من الأراضي الفلسطينية فقد وبذلك أزاحوا الخطر عن الصهيونية إلى أن أعلن بلفور تصريحه المشؤوم<sup>(74)</sup>.

ويبدو أنه حتى إجراءات جمال باشا خلال الحرب العالمية ضد الجالية اليهودية لا تربط بنزعة بقدر ما تربط بأزمة<sup>(75)</sup>. ومن هنا حدث وراء الفُرجة، ولو تماسكاً في

- (70) م. ن، ص 126–127. فقد صرّح شاب من تركيا الفتاة بدعى «رفيق بك» بأن كثيراً منهم كانوا ماسونيين وأنهم اختاروا رفاقهم من محافل الماسونية وأن هذه المحافل التمست من الشرق الأعظم في إيطاليا تدخل السفارة الإيطالية عند الحاجة.
  - (71) نزكيا الفتاة، ص 127.
  - (72) الوطن العربي، ص 12، وهامش رقم 32 من تركيا الفتاة، ص 200–201.
- (73) اليهود وعلم الأجناس، ص 87؛ والوطن العربي، ص 12. ففيهما أن جاويد اليهودي كان أحد الوزراء في حكومة الاتحاديين.
  - (74) مدخل إلى إسرائيل، ص 18.
- (75) «حين ربط الأتراك مصيرهم بالألمان والنمسويين في الحرب العالمية الأولى قام جمال باشا بتدمير المنشآت اليهودية ومعاهدها وحاول أن يقضي على الجالية اليهودية اعتقاداً منه بأنها

إطار جغرافي ضيق، أن ظهرت الماسونية واضحة الملامح في جملة الصورة العامة لتركيا الكمالية<sup>(76)</sup>. ويبقى كذلك في مزاعم الرأي الذي لم نسترح إلى أدلته أن الماسونية لم تكن وحدها المنظمة التي انتفع بها الاتحاديون في تخطيطهم للإطاحة بعبد الحميد فقد انتفعوا أيضاً بـ (البكتاشية)<sup>(77)</sup> وكانت تميل في أمر الخلافة إلى العقيدة الشيعية في الإمامة<sup>(87)</sup> وطبيعي أن يدفعها هذا إلى صفوف المعارضة غير مستريحة إلى ادعاءات الخلافة القائمة، بل غير مستريحة إلى بقائها إذا كان لا بد أن تتناسق مع مذهبها في طبيعة الحكم. وفوق هذا أيضاً كانت البكتاشية تجتذب إليها عدداً من القوميين الأتراك بما عرفت به من اعتداد بالتركية وأساليبها الأدبية طوال الفترة التي سيطرت فيها المؤثرات الكلاسيكية الفارسية والعربية على حياة الأتراك الثقافية<sup>(77)</sup> وواضح أن هذا من شعارات الاتحاديين فقد كانت العنصرية في طليعة الخصائص التي تميّز بها حكمهم وراء انقلابهم الكبير.

وهذا في ظاهره مقبول أيضاً ولكن الحقيقة أن «البكتاشية» لا تنتسب إلى مذهب بعينه ومعتقداتها في الواقع أقرب إلى أن تكون من الإلحاد المادي، ومن هنا كان

توالي الحلفاء وتتجسس على الألمان وقد أصدر في 21 1915م منشوراً ضد «العناصر الهذامة التي تسعى لإنشاء حكومة يهودية في أراضي فلسطين العثمانية وأمر بإغلاق البنك الإنكليزي اليهودي وحرم كتابة العبرية على لافتات الحوانيت والشوارع وجرّد المستعمرات من الأسلحة وعندما بدأت قوات الحلفاء تزحف على جنوب فلسطين أخلى الأتراك مدينة تل أبيب من سكانها وساقوهم إلى المعتقلات في الشمال فمات في الطريق عدد كبير منهم كما هلك كثير ممن أودعوا المعتقلات.

الدكتور الفيل، اليهود وعلم الأجناس، مطبعة شفيق، بغداد، ص 87.

- (76) شنَّ أتاتورك حرباً على الدين ورجاله ومؤسساته وكان قد ألغى السلطنة والخلافة ثم استعاض عن الحروف العربية في اللغة التركية بحروف لاتينية وخلف من تلامذته رجالاً للحكم بنوا سياستهم على كراهية العرب واعترفوا بإسرائيل وشدُوا من أزرها. الوطن العربي، ص 12-13 والخطر الصهيوني: بروتوكولات حكماء صهيون، ص 78.
- (77) هي أوسع الطرق الصوفية التركية وأقواها أثراً. كان يقدّر عدد من انضم إليها بما لا يقلّ عن عشر سكان تركيا ويقدّر البعض أن ثلث سكان الأناضول كانوا تحت تأثيرها. تركيا الفتاة، هامش رقم 33.
  - (78) م. ڼ، ص 128.
  - (79) الصفحة نفسها من م. ن.

يعتقد بأنها ليست بعيدة عن الماسونية، بل كان دراويشها يعدّون أنفسهم ماسونيين بالفعل<sup>(80)</sup>. أما التفكير القومي الذي يقوم في أساس الفعاليات البكتاشية النظرية فلم يكن هو الآخر بعيداً عن المنهج الماسوني في استغلال المفاهيم المتناقضة. وكان هذا هو الذي يفسّر انصراف الاتحاديين عن العنصرية في دور الإعداد للانقلاب والتصاقهم الشديد بالطورانية بعد أن قلبوا الأوضاع وأطاحوا بالفردية المستبدة. لقد تغيّرت الظروف وعادت الدعوة العنصرية للتخلص من الإسلام ولغته وصلة الترك بالعرب ضرورة ملحة في التخطيط الماسوني اليهودي على ما يبدو<sup>(81)</sup>.

ومهما يكن من أمر فإن من المبالغة أن يكون الاتحاديون بغير أصالة ولعله من المبالغة كذلك أن يبرأوا من التبعية! والواقع أن الاتحاديين اكانوا في الغالب شباناً تلقوا تعليمهم في بيئات (غربية) وقضوا شطراً من حياتهم في عواصم أوروبا فنشأوا مفتونين بنظم الغرب وثقافته)<sup>(82)</sup>، ومن هنا لم يكونوا بعيدين في تخطيطهم للوثوب بعبد الحميد عما كان يتبناه اليهود وراء الماسونية من شعارات براقة تقع علمانية الغرب في طليعتها. ومن الثابت أن اليهود أعانوا الحركة بمختلف الوسائل وكان

- (80) م. ن، ص 129. مرکز ترکی اسی دی
- (81) الواقع أن الألفاظ ليس لها مدلولات ثابتة في تعاليم الماسونية-وهي ذاتها تعاليم اليهودية الطامعة بالسيطرة على العالم-فالديموقراطية مثلاً كلمة يستخدمها المهيّج اليهودي ليرفع من شأنه إلى المستوى العادي في الأماكن التي يحسّ فيها بأنه مضطهد دون هذا المستوى ولكنه إذا ما وصل إلى المستوى العادي شرع فوراً ببذل الجهد للحصول على امتيازات خاصة يرى أنها من حقه.

اليهودي العالمي، إعداد المليونير هنري فورد وتعريب خيري حماد، بيروت 1962م، ص 72.

(82) الدكتور الريس، في التاريخ الإسلامي الحديث، ط 1، القاهرة 1958–1959م، ص 184؛ وجورج لتشوقسكي، الشرق الأوسط في الشؤون العالمية، ترجمة جعفر الخياط، ج 1، بغداد 1964م، ص 48. ففيها: أن حزب تركيا الفناة المتألف من عناصر فتية متسرعة كان يستمد وحيه من الغرب فأراد خلق الإمبراطورية من جديد ليجعل منها ملكية دستورية متجددة.

م. ن، ص 49. ففيها: «أن رجال تركيا الفتاة كانوا معجبين بليبرالية الغرب الديموقراطية؛ وحكايات سياسية من تاريخ العراق الحديث، القاهرة 1969م، ص 37. ففيها: «أن ناظم باشا في نزعته الإصلاحية كان يتأثر بالحضارة الأوروبية ومبادئ الثورة الفرنسية». نفوذهم قوي الظهور في نشاطها على كل صعيد. ذلك كله يقتضي، فيما يبدو، أن تكون فلسفة الحركة <mark>خليطاً من مبادئ غربية نظرية وعواطف عنصرية ضيقة، ونزعات</mark> سياسية مخرّبة<sup>(83)</sup>.

وإذن فقد كان ثمة ما يشكّك بصحة الزعم الذي يربط أبداً بين الماسونية والاتحاديين على معنى التأثير بتطلعات العنصر اليهودي وراء جملة الشعارات التي رفعوها لإصلاح الدولة! وعلى أية حال فقد كان واضحاً في ظل الدستور أنه لم يكن هناك وجود لما كان يشيع على ألسنة الانقلابيين من تأكيد على المساواة السياسية بين شعوب الإمبراطورية<sup>(84)</sup>!

وبالرغم من أن العلمانية كانت شعاراً ناشزاً قلما استراح الناس إليه في ظل الخلافة<sup>(85)</sup> فقد بقيت فيما يبدو أقل استفزازاً مما كان يعرف يومئذ بـ «الطورانية»<sup>(86)</sup> ذلك أن استفزاز العقيدة ربما يجد ما يبرّره من المنطق، وليس الأمر على هذا النحو في استفزاز العنصر فهو من المزاج الذي ليس من طبيعته أن يخضع لمبررات عقلية. والطورانية على حقيقتها دعوة لتجميع الشعوب التركية في وحدة تقوم في الأساس

- (83) في التاريخ الإسلامي الحديث، ص 185 من 3
- (84) تركيا الفتاة، ص 94. فقد كانت هذه المزعمة واخرى غيرها تتردّد على السنة الأتراك في المؤتمر الأول للأحرار العثمانيين الذي انعقد في باريس عام 1902م.
- (85) حتى في ظل العهد الكمالي قوبلت الإصلاحات بانتقاد شديد واستياء مرّ. وقد نشبت ثورة كردية كبيرة في شباط 1925م استولى فيها الأكراد على عدد من الولايات الجنوبية الشرقية طالبين إعادة الإسلام إلى وضعه السابق! الشرق الأوسط في الشؤون العالمية، ج 1، ص 172–173.

(86) من ذلك الدعوة إلى أن تمحى من المساجد التركية أسماء الخلفاء الراشدين وآل الرسول ويستبدل بها أسماء الأبطال الاتحاديين مثال طلعت وجمال وأنور وجاويد. ومنه أن الجهاد لا يقع صحيحاً في غير صفوف الاتحاديين. وأن التكايا والمساجد يجب أن تباع وتقدّم أثمانها للجيش التركي! ومن ذلك أيضاً الما كان يلقن لصبية المدارس من أناشيد ومقطعات أثمانها للجيش التركي! ومن ذلك أيضاً الما كان يلقن لصبية المدارس من أناشيد ومقطعات تشيد ببطولة جنكيزخان القائد التركي المخرب وتجعل منه مثلاً أعلى للزعامة المنقذة». هذا تشيد ببطولة جنكيزخان القائد التركي المخرب وتجعل منه مثلاً أعلى للزعامة المنقذة». هذا يحكموا كله إلى دعوة الغلاة لإجلاء العرب عن ديارهم وتحويلها إلى مستعمرات تركية بل إلى أن يحكموا كما تحكم فرنسا الجزائر وإنكلترا الهند وريما كان قمة هذا الاستفزاز اتهام العرب بأنهم يبيعون كل شيء بالمال حتى أعراضهما

على الشعور بالدم المشترك<sup>(87)</sup> ويبدو أن الذي أثار هذه النزعة في الأوساط العليا لحزب الاتحاد والترقي أن جملة من قادته زعموا ــ متأثرين بحضارة الغرب أو بأفكار الماسونية ــ أن الإسلام عاجز عن أن يصوغ الدولة على غرار ما تصوغ العلمانية أوروبا الحديثة! ووجد هؤلاء كذلك أن الوحدة العثمانية عاجزة هي الأخرى عن أن تنهض بالدولة لأنها ــ وذلك مثل يضرب ــ لم تمنع روسيا من أن تستبدل بولاء البلقانيين للإمبراطورية العثمانية ولاء آخر للوحدة السلافية<sup>(88)</sup>.

ومن هذا رفض القوميون الأتراك وحدة الإسلام ورفضوا معها وحدة التبعية العثمانية، ولم يكن بد في نظرهم من أن تكون رابطة الدم المشترك، أو الطورانية، هي البديل الطبيعي لتقليدية العهد المباد في الحياة السياسية! ولكن الذي يلفت النظر أن الطورانية على هذا المعنى دعوة صريحة إلى انفراد العنصر التركي وحده في إطار جغرافي محدد. ويلاحظ أن ذلك لم يكن مبدأ للتطبيق بقدر ما كان مبدأ نظرياً أقرب إلى أن يعدّ من ترف الفلسفة! أما الذي كانت تؤكده الوقائع على امتداد الحكم الاتحادي فهو الطورانية على معنى الاعتداد بعنصرية شوفينية متعالية<sup>(89)</sup>. ومن هنا لا يعود من التناقض أن يتبنّى الحكم مع الطورانية سياسة الوحدة الإسلامية<sup>(90)</sup> فلا يعود من التناقض أن يتبنّى الحكم مع الطورانية سياسة الوحدة الإسلامية يطالب العرب حينتذ بولاء تفترضه وحدة الدين، وباستقلال تفترضه وحدة الطورانية!

- (87) الشرق الأوسط في الشؤون العالمية، ج 1، ص 82.
  - (88) الصفحة نفسها من م. ن.
- (89) كان التدريس باللغة العربية-ولو في مواطنها الطبيعية-مخالفاً للقوانين في ظل الاتحاديين وكان يبدو واضحاً من هذا وغيره أن هؤلاء لا يضمرون للعرب إلا السوء والشر وأنهم مائرون إلى تتريكهم ومحو عروبتهم. في غمرة النضال، ص 70؛ وجورج أنطونيوس، يغظة العرب، ص 10؛ واضحة المعالم فلما العرب، ص 14. والواقع أن العنصرية التركية قبل الاتحاديين لم تكن واضحة المعالم فلما كان عهد الاتحاديين ظهرت فكرة السيطرة التركية على الشعوب الخاضعة المعالم فلما الأحاديث تدريكهم ومحو عروبتهم من عمرة النضال، ص 70؛ وجورج أنطونيوس، يفظة العرب، علما بعد الاتحاديين لم تكن واضحة المعالم فلما العرب، ص 14. والواقع أن العنصرية التركية قبل الاتحاديين لم تكن واضحة المعالم فلما كان عهد الاتحاديين ظهرت فكرة السيطرة التركية على الشعوب الخاضعة لها. وكانت الأحاديث تدور في مجالس العناصر العربية الوطنية عن توتر العلاقات بين الترك والعرب بعد الذي أبدته جمعية الاتحاد والترقي من تعصب للقومية التركية ومحاولة غرسها في نفوس الذي أبدته جمعية الاتحاد والترقي من تعصب للقومية التركية ومحاولة غرسها في نفوس الذي أبدته جمعية الاتحاد والترقي من تعصب للقومية التركية ومحاولة غرسها في نفوس الذي أبدته جمعية الاتحاد والترقي من تعصب للقومية التركية ومحاولة غرسها في نفوس الذي أبدته جمعية الاتحاد والترقي من تعصب للقومية التركية ومحاولة غرسها في نفوس الذي أبدته جمعية الاتحاد والترة في من تعصب للقومية التركية ومحاولة غرسها في نفوس الذي أبدته جمعية الاتحاد والترقي من تعصب للقومية التركية ومحاولة غرسها في نفوس الذي أبيناب والعمل على تتريك العرب ومحو عنصريتهم ثم إن الاتحاديين بطشوا بالأحرار وناوأوا العرب مناوأة صريحة وغمطوا حقوقهم وقد ألغوا المجلس النيابي عام 1912 لأنه وناور أن مركن لهم فيه أكثرية نيابية ساحةة. في غمرة النضال، ص 83، 94، 96، 96، 140. (90) الشرق الأرمن الأرمن الأربي الأربي المربية، ج 1، ص 83، 94، 96، 96، 140. (90) الشرق الأرسط في الشوون العالمية، ج 1، ص 83.

لقد كان واضحاً أن الاتحاديين لم يؤمنوا بجدوى الطورانية التي شاعت يومذاك، وكانت ترمي إلى تجميع الشعوب التي تنحدر من الأصل الطوراني في وحدة سياسية ذلك أن أكثرية هذه الشعوب كانت في أواسط آسيا تحت الحكم الروسي، ومن هنا لم يكن ممكناً تنفيذ هذه الفكرة من الناحية العملية! ومع ذلك عمل الاتحاديون بروح طورانية تقوم على تمجيد العنصر التركي بعيداً فيما يبدو عن روح الوحدة العثمانية التي تهدف إلى إدماج العناصر العثمانية في نطاق من المساواة بين الجميع<sup>(19)</sup>.

ولم يكن هذا الاتجاه الطوراني بين الأتراك إلا اتجاهاً يكشف في كثير من نواحيه عن وعي قومي قد غمرته دعوة عبد الحميد إلى الجامعة الإسلامية وطابع الدولة الإمبراطورية التي يصرّ الأتراك على الاحتفاظ بوحدة عناصرها وأجناسها... فومن هنا» بدا قلقاً حائراً بين فكرة الإمبراطورية وفكرة الدولة الحديثة وظهرت آثاره في اتجاه (الاتحاديين) إلى دعم سيادة العنصر التركي والمحافظة في الوقت نفسه على وحدة الدولة وسلامتها وتقوية الحكم المركزي فيها. وظل هذا الوعي القومي حائراً يين هذه الاتجاهات المتباينة حتى سلك نهجه البيّن يقيام تركيا الحديثة بعد الحرب العالمية الأولى على أساس قومي واضح...<sup>(22)</sup>

وعلى كل حال فقد كانت هذه العنصرية المتطرفة ضرباً من الحماقة لأنها لم تكن قادرة على تذويب العصبيات الأخرى بسلطان الحكم وطاقته على الإكراه، ومن هنا لم يكن بدّ من أن يؤكد العنصر العربي وجوده القومي، بل لم يكن بدّ من أن يلح في إبراز شخصيته<sup>(93)</sup> وراء التشكيلات والجماعات وخلال المنتديات، وأن يتجاوز مطلبه من الإصلاح إلى حقه في الاستقلال الكامل عن الدولة<sup>(94)</sup> والاتجاه وجهة قومية عربية<sup>(95)</sup>.

- (91) حسين فوزي النجار، السياسة والاستراتيجية في الشرق الأوسط، ط 1، القاهرة 1953م، ص 307.
  - (92) م. ن، ص 308.
  - (93) م. ن، ص 307؛ وفي التاريخ الإسلامي الحديث، ص 185.
    - (94) صراع العرب خلال العصور، ص 101.
      - (95) م. ٺ، ص 99.

## 5 ــ ظهور القومية العربية وراء الانقلاب العنصري

لقد كان واضحاً أن الوعي القومي في البدء لم يكن تعصباً عنصرياً ينزع إلى الانفصال بقدر ما كان شوقاً عميقاً إلى الأخذ بمظاهر الدولة الحديثة في الحكم والإدارة وعلاقة الحاكمين بالمحكومين ثم تطور هذا الوعي إلى شعور عنصري يرتبط بمصالح خاصة<sup>(96)</sup> وقد ظهر ذلك قوي الوضوح في حركتين: أولاهما دعوة إلى الطورانية على معنى الاتجاه نحو الوطن التركي الصميم، والثانية: تطلع إلى إحياء المجد العربي وسيادته القديمة بعد أن طغى عليه الأتراك.

وكان ممكناً أن تظل الطورانية نزعة مقبولة من وجهة النظر القومية لولا أنها تجاوزت نطاقها المشروع في وعي الوجود القومي إلى «شوفينية» حاولت أن تذوّب بقوة السلطة عناصر الدولة في قومية واحدة يسودها العنصر التركي وتكون له الأغلبية البرلمانية<sup>(97)</sup>.

ثم كان ممكناً لولا هذا أيضاً أن يظل العرب بعيدين عن التطلع إلى الانفصال على أن يتحقق لهم نوع من الحكم الذاتي في ظل اللامركزية ذلك أنه حتى دعوة مصطفى كامل الوطنية في مصر كانت تتسم بالمحافظة على الرابطة الإسلامية العامة والولاء للخلافة<sup>(98)</sup> والحق أن هذه الدعوة لوصل مصر بالخلافة العثمانية لم تكن إلا نوعاً من الولاء للرابطة الإسلامية العامة وهو ولاء كان يسود العالم الإسلامي في ذلك الوقت وظل قوياً حتى إبان اشتداد الوعي القومي في البلاد العربية فقد بقيت الاتجاهات القومية فيها لا تنكر الولاء للخلافة وكان كل ما تتطلع إليه أن تحقّق لنفسها نوعاً من الكيان الذاتي في داخل الدولة العثمانية . . . ولم تكشف الدعوة الانفصالية عن نفسها إلا عندما فقدت الخلافة فاعليتها وظهرت العنصرية التركية متحلية جملة العناص التي كانت تتألف منها الإمبراطورية العثمانية<sup>(99)</sup>.

- (96) السياسة والاستراتيجية في الشرق الأوسط، ص 274.
- (97) من مجموع 245 مبعوثاً كان 150 من الأتراك و60 من العرب فقط بالرغم من التساوي في العدد واحتمال وجود الأكثرية بجانب العرب في الإمبراطورية. الشرق الأوسط في الشؤون العالمية، ص 74.
  - (98) م. ٽ، ص 337.
  - (99) الصفحة نفسها من م. ن.

وإذا كان من ردود الفعل لاشتداد الحركة الطورانية تحسس القوميات الأخرى بخطر الضياع في تيار هذا النزق العنصري المقيت فإن ظهور القومية العربية في الواقع لم يكن وليد هذه النزعة وإنما يرقى إلى الربع الأخير من القرن التاسع عشر. ولعل المسيحيين بخاصة هم الذين تبنّوا أول عمل قومي منظم دفاعاً عن وجودهم الطائفي في كل حكم يقوم في أساسه على العصبية الإسلامية<sup>(100)</sup> وطبيعي في البدء أن تتشكك الأوساط العربية المسلمة بوجاهة هذه الدعوة فقد كان الإسلام قبل الانقلاب الدستوري يشبه أن يكون امتيازأ للكثرة ولا مبرر لأن يستبدل به ما يحفظ الدولة بغير طائل. حتى إذا كان الانقلاب وانتهت الخلافة إلى ما انتهت إليه من ضعف بالغ، ورأى العرب أنهم خدعوا في الترك وخدعوا في الإصلاح الجديد الذي كان قد زعم<sup>(101)</sup> وفشلت حملتهم الصادقة في تكريس «العثمانية» ضماناً لبقاء الولاء للإمبراطورية على أساس المساواة<sup>(102)</sup> حتى إذا كان جميع ذلك وجد التفكير القومي جوّه الملائم لأن يفرض نفسه فرضاً على جملة القطاع العربي في دعوة ملحة إلى ضرب من الاستقلال التام لكل أجزائه التي تقع تحت النفوذ العثماني. وكان يبرّر هذه النزعة \_ منطقياً \_ أن للعرب مقومات قادرة على أن تجعل منهم أمة واحدة في كيان سياسي واحد. ولعل في طليعة هذه المقومات وحدة اللغة والتأريخ والمصالح المشتركة<sup>(103)</sup> ولم يكن بدّ من أن تشطّن عدم الدعوة عملاً يقع مرة في السر ويقع مرة في العلن<sup>(104)</sup> ثم هو عمل ظنّت به السلطة الشر فقمعته بقسوة. وظل النضال العربي

- (100) الوطن العربي، ص 14.
- (101) صراع العرب خلال العصور، ص 99.
- (102) الشرق الأوسط في الشؤون العالمية، الجزء الأول، ص 74. فقد كان تعطيل «جمعية الإخاء العربي العثماني دليلاً على أن الاتحاديين لم يكونوا بصدد اللامركزية أو المساواة أو إصلاح الفساد السياسي الذي استشرى وإنما كانوا بصدد حماقة طورانية تدعي حق الأتراك في أن يحكموا العرب كما كانت تفعل فرنسا في الجزائر وإنكلترا في الهند».
  - (103) الوطن العوبي، ص 15–16.
- (104) كان المنتدى العربي المتشكل في القسطنطينية عام 1909م والحزب اللامركزي العثماني المؤسس عام 1912م في القاهرة يقومان بحملة دعاية علنية للحكم الوطني العربي. وشكلت العناصر العربية المتطرفة جمعيتين سريتين كان يتتمي إلى واحدة منهما وهي «القحطانية» جملة الضباط العرب في الجيش العثماني ويرتس هذه الجمعية عزيز علي المصري وكان ينتمي إلى

الحالة السياسية فمي العراق

ضد تركيا يتواصل حتى قامت الحرب العالمية الأولى عام 1914م فكان للعرب فبها ضد السلطة العثمانية موقف لم يكن غريباً أن يتميّز في الغالب بما يشبه أن يكون من الانتقام لأزمة الامتحان وراء ما استشرى من زهو الطورانيةا<sup>(105)</sup>.

وما ينبغي أن يخدعنا السر برسي كوكس عن هذه الحقيقة وهو يحاول مضللاً أن يربط بين إعلان الحرب على الدولة العثمانية وعدوان زعم أن العثمانيين قاموا به على الموانئ الروسية بغير مسوغ<sup>(106)</sup>.

# 1 \_ حجم الولاء العربي للعثمانية عشية الحرب

كانت الإمبراطورية العثمانية حين نشبت الحرب العالمية الأولى تفتقر افتقاراً شديداً إلى التجارب ومن هنا كان نجاحها في الحرب يتوقف إلى حدّ كبير على ولاء رعاياها لها.

وإذا كنا لا نعنى في هذه الدراسة بغير العنصر العربي وحده فما حجم ولائه للعثمانية عشية هذه الحرب؟

الواقع أن العرب كانوا إخوة العثمانيين في العقيدة. وإلى ثورة الاتحاد نحو عام 1908م لم تكن النزعة القومية قد ظهرت ظهوراً يمكن أن يضعف من رابطة الدين مراقعة من يركن النزعة القومية مراقعة مراقعة من العين

- الثانية وهي جمعية الفتاة طائفة من شبان العرب المثقفين ومنهم الأمير فيصل الذي أصبح ملكاً على العراق فيما بعد. وشهد عاما 1912، 1913م تشكيل لجنة الإصلاح الفعالة في بيروت. المشرق الأوسط في الشؤون العالمية، ج 1، ص 74؛ وصراع العرب خلال العصور، ص 101؛ وفي التاريخ الإسلامي الحديث، ص 186.
- (105) حينما نشبت الحرب على هذا الوضع كان يصعب جداً اعتبار الواعين في السياسة من العرب عنصراً يعتمد عليه في الإمبراطورية. الشرق الأوسط في الشؤون العالمية، ج 1، ص 74.
- (106) في السادس من تشرين الثاني عام 1914م نزلت إلى البر قرب شط العرب قوة بريطانية هندية استولت على الفاو وقد أصدر السر برسي كوكس الذي كان يرافق الحملة بوصفه رئيساً للحكام السياسيين بياناً أكد فيه أسف الحكومة البريطانية لمعاداة الدولة العثمانية وإعلان الحرب عليها بسبب قيام وحدة من أسطولها الذي كان تحت القيادة الألمانية بضرب الموانئ الروسية الواقعة على البحر الأسود وإغراق بعض الوحدات من الأسطول الروسي. انظر: محاضرات البزاز ومقدمة فصول من تاريخ العراق القويب، طبعة دار الكشاف، بيروت عام معاضرات البزاز ومقدمة المحسني، الثورة العراقية الكبرى، ط 2، مطبعة العرفان، صيدا 1965م، ص 80.

ويمهّد لدعوة انفصال عنصرية جدية. ولعل هذا هو الذي حمل العرب على أن يقبلوا حكم العثمانيين زمناً طويلاً وإن اختلفوا عنهم في اللغة والجنس والحضارة والتقاليد<sup>(107)</sup>.

ثم كان ما كان من خيبة الأمل بالاتحاد بين الذين أصروا على المركزية ورفعوا شعار التتريك<sup>(108)</sup> فاندفعت الفئات العربية المستنيرة إلى مزيد من التجمع في منظمات سرية وعلنية تلح جميعها على هدف واحد هو الدعاية للحكم الوطني العربي. ومن هنا كان يصعب جداً اعتبار الواعين من ساسة العرب عنصراً يعتمد عليه في الإمبراطورية العثمانية حين نشبت الحرب<sup>(109)</sup> وكان هؤلاء يتمنون في الخفاء لو انتصر الحلفاء فينفك عن رقابهم نير الاستعباد التركي الثقيل ويتحقق لهم الانبعاث القومي الذاتي<sup>(110)</sup>.

ويبدو أنه حتى ملاطفة الشعور العربي بعد الذي عاناه من صلف الطورانية لم تعد تحمل على الاقتناع وإنما كان يظن ظناً قوياً أنها من سياسة الحرب التي لم تكن قد اتضحت نتائجها بعد<sup>(111)</sup>.



- (107) كان العنصر العربي فيها يقدّر يعشرة ملايين والأكراد بملبون ونصف المليون والأرمن بمليونين وقوميات أخرى بمليون وتصف المليون. جورج لتشوفسكي، الشرق الأوسط في الشؤون العالمية، ترجمة جعفر الخياط، ج 1، طبعة دار المتنبي، بغداد 1964م، ص 73.
- (108) أظهر الاتحاديون في البدء نية حسنة تجاه العرب إثر نجاح الثورة فشكل العرب جمعية الإخاء العربي العثماني التي كان من أهدافها شن حملة واسعة للعثمانية التي تربط الولاء العربي للإمبراطورية بالمساواة في الحقوق السياسية... وقد كشف الاتحاديون عن نياتهم الحقيقية فيما بعد فعطلوا جمعية الإخاء هذه ولما تمض ثمانية أشهر على افتتاحها وقاموا بمحاربة كل نزعة ترمي إلى ظهور عناصر غير تركية في ميدان العمل العام وسيطروا على الانتخابات وسيروها وفق أهوائهم. الشرق الأوسط في الشؤون العالمية، ج 1، ص 74؛ والسياسة والاستراتية في الشرق الأوسط، من 200.
  - (109) الشرق الأوسط في الشؤون العالمية، ج 1، ص 75.
- (110) لقد ألقي القبض على كل من وقعت عليه الشبهة من حملة هذه الأفكار فوراً وجرى نفيه إلى تركيا. ولم تكن الأمارات تدل على وجود تمييز ديني في هذا الباب. ريجارد كوك، بغداد مدينة السلام، ترجمة المرحومين الدكتور مصطفى جواد وفؤاد جميل، ج 2، ص 189.
- (111) (كان سليمان نظيف من الأدباء الأتراك الذين عدلوا بعد اندلاع الحرب العالمية الأولى عن الإشادة بانتصارات المغول وبطولاتهم إلى الإشادة بالبطولات العربية... فهو يقول مثلاً: إن

والواقع أن عبد الحميد كان أذكى ممن أطاحوا به وهو يحرص على أن يستميل الكثير من أمراء العرب وأعلامهم ويغمرهم بجاهه وألقابه فقد بدا ذلك عاملاً قوي التأثير في ركود حركتهم القومية! أما الاتحاديون فكانوا يمدّون ظل استبدادهم إلى كل ناحية في أرض العرب ثم لا يحرصون على أن يكسبوا ما حرص عبد الحميد على كسبه. ومن هنا أثاروا في العرب روح التحدي واضطروهم إلى أن يدفعوا عنهم خطر الضياع. وكان طبيعياً أن يؤثر هذا حتى في إضعاف الروح الإسلامي الذي كان يجمع واحدة<sup>(112)</sup>، ولكننا نلاحظ مع ذلك أن ما يقع في سماحة المؤمنين بأن أقدار المسلمين ليحسم الولاء العربي على إطلاقه وإنما يظل قطاع كبير في العرب يعطف على واحدة<sup>(112)</sup>، ولكننا نلاحظ مع ذلك أن ما يقع في سياسة الاتحاديين من حماقات لا يحسم الولاء العربي على إطلاقه وإنما يظل قطاع كبير في العرب يعطف على على المسلمين طاعته.

- جهاد الغافقي هو عندي أشرف وأنمن من العذبحة الملعونة التي قام بها هولاكو في بغداد عام 656هـ ومليكنا ليس هو جنكيز خالا بل عمر الفاروق وأصغر خليفة أموي هو خير من هولاكو وأجداده ذلك لأن العرب هم الذين أرشدونا وهدونا سواء السبيل وهم أساتذتنا ومعلمونا في المدنية بل هم كل شيء بالنسبة لنا حتى إذا رددنا للعرب ما أخذنا منهم لا يبقى لدينا إلا جبة ذات أكمام طويلة). محمد عبد الغني حسن، صراع العرب خلال العصور، ص 102. ويلاحظ كذلك أنه حتى جمال باشا وهو العريق في الطورانية كان ينتهج في بدء الحرب سياسة ملاطفة ومسايرة. ويبدو أن غايات الحرب ومقاصدها كانت تتبدل وتتحول كلما تبدل وتحول طالعها. نجيب الأرمنازي، محاضرات عن سوريا من الاحتلال حتى الجلاء، مطابع دار الكتاب العربي بمصر، 1954م، ص 1.
- (112) حسين فوزي النجار، السياسة والاستراتيجية في الشرق الأوسط، ص 320؛ وفصول من تاريخ العراق القريب، ص 1–2. ففيها تحاول المس بل أن تربط ضعف الولاء للعثمانية في العالم العربي بالمركزية التي كانت تسيطر على جماعة الاتحاد والترقي سيطرة تزيد على ما كان موجوداً منها في نفوس الرجال الذين حلوا محلهم. ثم هي تحاول كذلك أن تصل بين هذا وظهور المطالبة بالحكم الذاتي التي سمعت لأول مرة في سوريا وتردد صداها بعد ذلك في العراق. ولم يكن المسؤولون العثمانيون يضعفون بهذا ولاء العرب والترقي ميطرة تزيد على ما ين موجوداً منها في نفوس الرجال الذين حلوا محلهم. ثم هي تحاول كذلك أن تصل بين هذا وظهور المطالبة بالحكم الذاتي التي سمعت لأول مرة في سوريا وتردد صداها بعد ذلك في العراق. ولم يكن المسؤولون العثمانيون يضعفون بهذا ولاء العرب وحسب وإنما كانوا يضعفون به ولاء العرب وحسب وإنما كانوا يضعفون به ولاء العرب ألما كانوا كذلك.

2 ـ حجم الولاء العربي للوحدة الإسلامية عشية الحرب

وإذا كنا قد انتهينا فيما سبق إلى حقيقة واضحة هي ضمور الولاء العربي للعثمانية عشية الحرب فما حجم الولاء العربي للوحدة الإسلامية عشية هذه الحرب؟

لقد كان أول العوامل في ضمور هذا الولاء أن الرأي قد استقر على ضرورة التعاون مع ألمانيا المتَّحِدة مع الأهداف التركية التي توخاها الاتحاديون من الحرب<sup>(113)</sup> وكان يمكن أن يقال هذا من تأثير الفتوى بجهاد الحلفاء فيما بعد \_ وهي قمة ما تصل إليه سياسة الوحدة الإسلامية التي كان السلطان عبد الحميد الثاني قد بدأها من قبل<sup>(114)</sup> \_ وذلك لأن المسلمين في الغالب كانوا ينظرون بحذر إلى اتجاهات الدول الغربية في الشرق الإسلامي ولم يكونوا يفرقون في هذه النظرة بين ألماني وغير ألماني فالغربيون جميعاً يتساوون عندهم في العدوان والتعصب<sup>(115)</sup> ولعله من هنا كان الوكلاء الألمان ينشطون في (الدعاية) لغليوم الثاني مؤكدين صداقته المخلصة للمسلمين. وربما تجاوزوا هذا الحد فروجوا إشاعات عن اعتناقه الإسلام! ولعله من هنا أيضاً يصدر الإمبراطور الألماني عشية الحرب بياناً يعلن فيه أن المحلمين الذين يحاربون في جيوش الحلفان لا يعدون محاربين فإذا وقعوا أسرى في المسلمين الذين يحاربون في جيوش الحلفان لا يعدون محاربين فإذا وقعوا أسرى في ألماني والعان أيضاً يحدر الإمبراطور الألماني عشية الحرب بياناً يعلن فيه أن

ثم كان من عوامل الضمور في الولاء العربي للوحدة الإسلامية أن طائفة من قادة العرب لـم تحقق في ظل الخلافة ما كانت تطمع في أن يتحقق من طموحها السياسي<sup>(117)</sup> أو أنها كانت تتأثر بالصراعات البلقانية التي واجهت تركيا فيها حلفاً

- (113) ربما تتلخص هذه الأهداف: بتتريك الإمبراطورية العثمانية واستعادة البلاد التي خرجت من أيدي العثمانيين كمصر وقبرص وليبيا وتونس والجزائر وتحرير المناطق التي يقطنها الأتراك في روسيا وإعادة ترسيخ سلطة الخلافة على جميع العالم الإسلامي. الشرق الأوسط في الشؤون العالمية، ج 1، ص 72.
  - (114) م. ن، ص 80.
  - (115) السياسة والاستراتيجية في الشرق الأوسط، ص 80.
    - (116) الشرق الأوسط في الشؤون العالمية، ص 80.
- (117) أخفقت بعثة عراقية دينية في إقناع عبد العزيز بن سعود بالانضمام إلى الأتراك ومحاربة الإنكليز وأخفق محمد فاضل باشا الداغستاني ــ أحد ولاة الأتراك في العراق ــ في سعي مماثل فقد تلقى من عبد العزيز رداً على كتاب بعث به إليه في هذا الصدد جاء فيه: «إن

مقدساً أعلن الحرب عليها في نزعة صليبية متعصبة<sup>(118)</sup> وفاتهم أن الجهاد لم يكن واضحاً أنه من أجل تركيا وحدها هذه المرة<sup>(119)</sup>.

وكان الإنكليز في الجانب الآخر ينظرون إلى الجهاد على أنه من أقوى العوامل

- الحكومة الاتحادية أعطت ابن الرشيد ما طلب ولكنها لم تراعني ولا أبدت لي من الحرمة كشيخ بدوي قال ما قال فلا اعتماد لي على دولة تتكون من أوغادة. عباس العزاوي، تأريخ العراق بين احتلالين، ج 8، ص 265.
  وكان عاهل نجد قد أقاد من ضعف الإمبراطورية العثمانية المنهمكة في حرب البلقان وكان عاهل نجد قد أقاد من ضعف الإمبراطورية العثمانية المنهمكة في حرب البلقان فاستولى بالاتفاق مع حكومة الهند البريطانية على مقاطعة الأحساء المحافية لممتلكاته من أمنانية المنهمكة في حرب البلقان وكان عاهل نجد قد أقاد من ضعف الإمبراطورية العثمانية المنهمكة في حرب البلقان وكان عاهل نجد قد أقاد من ضعف الإمبراطورية العثمانية المنهمكة في حرب البلقان فاستولى بالاتفاق مع حكومة الهند البريطانية على مقاطعة الأحساء المحافية لممتلكاته من مع جهة الشرق والخاضعة حتى ذلك الحين لسلطة والي بغداد العثماني، هذا إلى أن الأنراك مم الذين ساعدوا محمد بن عبد الله بن الرشيد على أن يقضي على سلطة آل سعود وهم الأسرة الأقوى في الرياض. بروكلمن، تأريخ الشعوب الإسلامية، ترجمة أمين فارس ومنير بعليكي، بيروت 1965م، ص 472؛ وفصول بن تاريخ العواق القويب، ص 2-3.
  وكان الحسين بن علي قد اتصل منذ ربيع 1944م بالبريطانيين في معسر رجاء أن يساعدو، على الاستيان في معسر رجاء أن يساعدو، على المريخ الوراق القويب، ص 2-3.
  العلى الاستقلال عن دولة الخلافة وكان قد أورك خدائية المراطورية من ضعف ولما دخلت تركيا على السلطان عبد الحميد مقدار ما انتهت إليه الإمبراطورية من ضعف ولما دخلت تركيا على السرق الأوسط في الشؤون العالمية، ج 1، ص 901؛ وبروكلمن، تاريخ الشعوب السرق الأوسط في الشؤون العالمية، ج 1، ص 901؛ وبروكلمن، تاريخ الشعوب السرق الأوسط في الشؤون العالمية، ج 1، ص 901؛ وبروكلمن، تاريخ الشعوب المراطورية من ضعف ولما دخلت تركيا الحرب أعلن المريخ المراخيري المرامي إلى المرائيراك في المالي والم المرائيراك في الحوب المراضي ولارمان عاد المية، عاري وركن قد أيرة المراخين المراخيرية ولما دي الميانيول، على المالمية المرب أعلن الميني ولي المين مالي الميني ألي الماليية، ج 1، ص 901؛ وبروكلمن مل الموب الموب الموب المراك الميخين المركي الموب المالي الميخون المالي عبد الحمية مقدار ما انتهت إليه المراخيرية الإمبرالورية الموب، مراكي المعادمي المي الموب المون الماليية، ج 1، ص 901؛ وبمراغين، تاريخ الش
  - الإسلامية، ص 741-744.
- (118) السياسة والاستراتيجية في الشرق الأوسط. فقد كان الألمان وهم أحلاف العثمانيين في الحرب يقدرون أن يهب العالم الإسلامي كله لنصرة الخليفة هبته لنصرة طرابلس في جهادها ضد العدوان الإيطالي أو يقوم قومته للجهاد في حرب البلقان، 1912م، ص 292، 378.
- (119). ينبغي أن يضاف إلى هذا حماقات السياسة التي مارسها العثمانيون في الإمارات العربية حتى أن الإلحاح على الربط بين العثمانية والإسلام لم يعد يقنع الناس بضرورة الدفاع عن الدولة المهددة بالضياع. تاريخ العراق بين احتلالين، ج 8، ص 225؟ وم. ن، ص 275، وفيها «أن سليمان نظيف والي بغداد كان يؤكد أن العثمانية كما كانت في الماضي والحال فهي في المستقبل أيضاً (لا تقوم بغير الإسلام) ولو لم تكن كذلك لانمحت والعياذ بالله... ومع ذلك يجب الاعتراف بأن الذي حمل عرش إجلال الإسلام منذ ستمائة عام هو الدولة العثمانية».

التي يمكن أن تحسم الحرب لصالح العثمانيين<sup>(120)</sup> ومن هنا كان عليهم أن يطوقوا جملة ما صدر من فتاواه ويشلوا فعالياتها. وطبيعي أن يكون في مقدمة أساليبهم لمحاصرتها ما كانوا يشيعونه من بيانات «تؤكد أنه ليس في الحرب الجارية ما يتعلق بالأديان وأن الدولة البهية الإنكليزية لا تتعرض أبداً لدين المسلمين ولا تخالفه في شيء وأنها ترجو عدم الالتفات إلى كلام الجهال الداعين إلى الجهادا!»<sup>(121)</sup>. ولعل من أمكر الوسائل التي تذرع بها الإنكليز لمحاصرة الجهاد وشلّ فاعليته ما نشروه في العراق من بيانات زعموا أن العراقيين أنفسهم قالوا فيها: «إن اتباعنا للترك أو للإنكليز واحد، فكل ذلك أسر. ثم إن الترك باعوا بلادنا وأخذوا أولادنا إلى أرضروم وكذلك الحروب. اقتلوا الضباط الأتراك، وعودوا إلى أوطانكم»<sup>(121)</sup>.

وربما يظن ظناً قوياً أن من جملة الأهداف الخاصة لحركة الحلفاء العسكرية في نزولهم إلى الفاو<sup>(123)</sup> القيام بحركة سياسية مقابلة ضد إعلان الجهاد<sup>(124)</sup>.

ويمضي الإنكليز إلى أبعد من هذا في محاصرة الفتوى فيستغلون في الشريف حسين نظرته إلى تكوين المملكة العربية المستقلة تحت حكم الهاشميين، وأزمة النفي الذي فرض عليه في القسطنطينية ثم ما كان يستشعره من كره للاتحاديين وواليهم على الحجاز<sup>(125)</sup> فيفاوضونه على الثورة<sup>(126)</sup>.

وكان الإنكليز يتخيرون الشريف لهذه المهمة لنسبه الطاهر ومكانته الرفيعة في العالم الإسلامي<sup>(127)</sup> ويتوقعون أن يكون لاختيارهم هذا أثر كبير في مقاومة الدعوة إلى

- (120) الدكتور محمد ضياء الدين الريس، في التاريخ الإسلامي الحديث، ص 199.
  (121) تأريخ العراق بين احتلالين، ج 8، ص 214.
  (122) م. ن، ص 265.
  (123) م. ن، ص 265.
  (123) ميناء عراقي يقع على شط العرب جنوبي البصرة.
  (123) الشرق الأوسط في الشؤون العالمية، ج 1، ص 90.
  (124) الشرق الأوسط في الشؤون العالمية، ج 1، ص 90.
  (125) السياسة والاستراتيجية في الشرق الأوسط، ص 375؛ والشرق الأوسط في الشورن (126.
  (125) السياسة والاستراتيجية في الشرق الأوسط، ص 105.
  (126) الميامة والاستراتيجية في الشرق الأوسط، ص 105.
  (127) الميامة والاستراتيجية في الشرق الأوسط، ص 175.
  (128) الميامة والاستراتيجية في الشرق الأوسط، ص 175.
  - (127) كان شريفاً لمكة ومشرفاً على الكعبة والعتبات المقدسة في الحجاز .

الجهاد وما ينجم عنها من آثار غير طيبة في الهند الإسلامية التي تخضع للبريطانيين وتسهم إسهاماً فعالاً في مجهود الحلفاء الحربي<sup>(128)</sup>.

والواقع فأن تقدير البريطانيين لمكانة الشريف الدينية ولنسبه الكريم لم يكن يقل عن تقدير الألمان لدعوة الخليفة للجهاد الديني وأثرها بين المسلمين في أنحاء العالم الإسلامي كافة، فقد كان البريطانيون يتوقعون أن يهب العرب على بكرة أبيهم يلبّون داعي الثورة التي أعلنها الهاشميون في الحجاز كما كان الألمان يقدرون أن يهب العالم الإسلامي كله لنصرة الخليفة في هذه الحرب... ويبدو أن تقدير الطرفين كان فوق العوامل النفسية للعرب والمسلمين<sup>(221)</sup>. وقد سبق أن أشرنا إلى ذلك حين أكدنا أن اشتراك تركيا في الحرب لم يكن موضع رضا من جميع المسلمين وأنهم كانوا يحقدون على الغرب لعدوانه عليهم في غير تفريق بين ألماني وغيره، يضاف إلى هذا أن الصفاء الذي عاد يربط بين العرب والأتراك بعيد مؤتمر باريس<sup>(100)</sup> بفضل هذا أن الصفاء الذي عاد يربط بين العرب والأتراك بعيد مؤتمر باريس<sup>(100)</sup> بفضل النجاح الظاهري الذي أحرزه العرب فيه قضت عليه الإرادة السنية التي صدرت لإعطاء قرارات باريس شكلها القانوني فقد مسحت هذه الإرادة جملة الحقوق التي اعترف بها

- (128) السياسة والستراتيجية في الشرق الأوسط، ص 377؛ والوطن العربي، ط 1، ص 170. وكان يلاحظ أن أكبر طبقة من الناس تأثرت بإعلان الجهاد في الممتلكات الأسيوية النابعة للحلفاء، وخاصة مسلمي الهند الذين يسكنون ما يعرف اليوم بباكستان وكان يبلغ عددهم زهاء سبعة ملايين نسمة وقد كانوا ساخطين أشد السخط على تعاون بريطانيا مع الشريف حسين الذي كانوا يعتقدونه خائناً لمبدأ الوحدة الإسلامية. المشرق الأوسط في المئودن العالمية، ص 81. وقد ساءت سمعة الشريف كثيراً في الأقطار الإسلامية بما فيها الهند لأنه أعلن الثورة ضد ملطان تركيا الذي كان خليفة للمسلمين. البنديت جواهر لال نهرو، لمحات من تاريخ العالم، ط 2، منشورات المكتب التجاري في بيروت 1957، ص 385؛ وبروكلمن، تاريخ المعالم، ط 2، منشورات المكتب التجاري في بيروت 1957، ص 385؛ وبروكلمن، تاريخ المعالم، ع 2، منشورات المكتب التجاري في البنديت جواهر لال نهرو، لمحات من تاريخ المعادم، على عاملامية، بيروت 1965م، ص البنديت ما قد المسلمين الهنود لم يغفروا له يوماً خروجه عن طاعة السلطان العثماني. (129) السياسة والستراتيجية في الشوق الأوسط، ص 378.
- (130) اشترك في هذا المؤتمر ممثلون عن جميع الأقطار العربية وعن الجاليات العربية في دول أميركا الشمالية والجنوبية وقد اتفق هؤلاء جميعاً مع ممثل الحكومة على مقررات ظلت حبراً على ورق. سليمان فيضي، في غمرة النضال، ص 130.

لهي ادب العراق المحديث

الأتراك. وبدا للعرب أن اللعبة التي رمت إلى قتل الحماسة التي خلقها المؤتمر قد استوفت مراميها وفاتت عليهم.

وعلى الرغم من كل هذه العوامل التي كان من شأنها أن تشل فعالية الفتوى بجهاد الحلفاء، فإلى ثورة الحسين ظلَّ الروح القومي النامي في العالم العربي بخاصة بعيداً عن العداء السافر للرابطة الإسلامية الكبرى أو ما يمكن أن يسمّى بالقومية الإسلامية العامة وإن كان يستبطن حقداً على الرجعية العثمانية ولون الحكم التركي.

وإذا لم يكن كل العالم العربي يومذاك يتجه بعواطفه إلى تركيا في محنتها القاسية فإن أطرافاً منه على الأقل كانت تستجيب لدعوة الجهاد المقدس وتتورط في نشاط عسكري بالغ الخطورة. وكان العراق في طليعة هذه الأطراف بل ربما كان طليعتها كلها.

#### سقوط بغداد

كانت فكرة التقدم شمالاً في اتجاء بغداد تبدو طبيعية بعد احتلال الفاو والبصرة في غير مقاومة تذكر<sup>(131)</sup> ووراء واقعة الشعيبة<sup>(132)</sup> لم يكن هناك ما يعوق الزحف حتى كانت هزيمة الكوت<sup>(133)</sup> وإذا كانت المرحلة الأولى من مشروع احتلال بغداد قد

- (131) مقدمة في دراسة العراق المعاصر، ص 11.
- (132) كانت هذه الواقعة مظهراً لتكتل إسلامي جمع السنَّة والشيعة على الجهاد. وقد سبقت إشارة إليها.
- (133) تقع الكوت على نهر دجلة في منتصف المسافة الممتدة بين بغداد والعمارة تقريباً وكان الأتراك قد اضطروا إلى إخلائها فدخلتها الجيوش البريطانية في 30 أيلول 1915م، ثم تقدّمت نحو بغداد حتى وصلت (المدائن) التي تبعد نحواً من 30 كيلومتراً جنوبي بغداد وهناك وقعت معركة كبيرة انكسرت فيها الجيوش البريطانية واضطرت إلى التراجع أمام الجيش التركي المتفوق وانسحيت إلى مدينة الكوت ثم اضطرت إلى التسليم للأتراك إثر حصار شديد دام خمسة أشهر وذلك بتاريخ 29 نيسان 1916م. م. ن، ص 11 والبزاز، محاضرات عن العراق من الاحتلال حتى الاستقلال، 454م، ص 12 وفصول من تاريخ العراق القريب، ص 34. ففيها أن الأشهر الأولى من عام 1911م عرفت بالجهود غير وأربعين يوماً أجبر الجوع الجنرال (طاوزند) على الامتسلام.

انتهت بين يدي هذه الهزيمة الساحقة فقد ظلت هناك عوامل سياسية<sup>(134)</sup> وأخرى عسكرية<sup>(135)</sup> تلح في تجديد المحاولة. ومرة أخرى تقدّم الجيش البريطاني إلى بغداد وكان بقيادة الجنرال مود واحتلها في 11 آذار 1917م<sup>(136)</sup>.

## العراق في ظل الاحتلال الجديد

لقد كان يلاحظ بوضوح أن الحملة الإنكليزية على العراق من البداية إلى النهاية التي تؤكد أنها لا تدخل العراق قاصرة بقدر ما تدخله محررة<sup>(137)</sup>. والحقيقة أن كل ما كان يقع من تصريحات في هذا الصدد لم يكن يقصد به إلى إيمان بعض الشعوب في تقرير مصائرها بقدر ما كان يقصد به إلى إمعان في التضليل وإسراف في تخدير الشعب.

وعلى الرغم من أن جملة هذه التصريحات لم تكن تنطوي على مضمون جدي فقد كان ينصب أحياناً اعتراض على الشكل حتى كأن الالتزام ولو من الناحية النظرية يمكن أن يجر إلى متاعب سياسية. ولعله من هنا لم يكن الجنرال مود عشية سقوط بغداد يرغب في إذاعة البيان الذي أرسل إليه من لندن<sup>(138)</sup> لأنه وإن يكن قد خلا من

- (135) من هذه الاعتبارات العسكرية احتمال انحدار الروس إلى بغداد من الشمال أو الشرق. انظر: محاضرات البزاز، ص 13؛ ومقدمة في دراسة العراق المعاصر، ص 11.
- (136) عزّز الإنكليز قواتهم مرة أخرى ثم زحفوا على الكوت واحتلوها بعد تضحيات جسيمة في الأرواح والمعدات حتى قال أحد قادتهم: القد كان بوسعنا أن نشتري تركيا أو نصف آسيا بما كلفنا الاستيلاء على بغداده. عبد الشهيد الياسري، البطولة في ثورة العشرين، هامش رقم 2، ص 81؛ والخطوط

(138) يؤكد البيان أن جيوش الحلفاء لم تدخل العراق قاهرة محتلة وإنما تدخله محررة من ظلم الأتراك الذين سلبوه ثورته واسترقوا أهله وتركوه خراباً! الحقائق الناصعة، ص 58؛ ومحمد مهدي كبة، مذكراتي في صعيم الأحداث، ص 19؛ والبطولة في ثورة العشرين، ص 91. ففيها فأن البيان كان تأريخاً موجزاً لسقوط العالم العربي في قبضة الاستعمار التركي وانتكاسة الحضارة العربية في ظله وأن أمل بريطانيا أي وعد صريح بالاستقلال أو الحكم الذاتي يؤكد سياسة سمحة تجيء ـ في زعمه ـ بغير أوانها اثم هي تثير بلبلة في أذهان العرب حول نيات بريطايا، وتبعث فيهم طموحاً في وقت يجب أن تكون سلطة الجيش فيه هي العليا<sup>(139)</sup>. ولعله من هنا كذلك يسوغ «مان»<sup>(140)</sup> قوة الدعاية العربية المبثوثة ضد الحلفاء بالوعود التي نكثت وأن من الحماقة ألا توضع موضع التنفيذ لأنها إذا تعطى تصبح في نظره أمراً ملحاً<sup>(141)</sup>.

ويبدو أنه من هنا أيضاً كان للمس بل<sup>(142)</sup> رأي ما في التصريح الإنكليزي ــ الفرنسي<sup>(143)</sup>، فقد أدى ــ في نظرها ــ إلى نتائج يؤسَفُ لها في العراق. فهو، على

- (139) الحقائق الناصعة، هامش رقم 1، ص 60؛ وإيرلند، العواق دراسة في تطوره السياسي، ص99.
  - (140) مان: هو حاكم الشامية السياسي والشامية قضاء في محافظة القادسية تسكنه عشائر آل فتلة.
    - (141) الحسني، الثورة العراقية الكبرى، هامش رقم 1، ص 69.
- (142) هي المس غيرترود بل وكانت عند اندلاع الحرب العالمية الأولى قد ألحقت بالحملة العراقية التي فتحت العراق فعينت لأول مرة في البصرة بتاريخ 26/6/1919م ثم انتقلت من دائرة المكتب السري السياسي بمعية السر يرسي كوكس إلى بغداد حيث بقيت تقوم بمهمة خاصة في «دائرة المكتب السري السياسي بمعية السر يرسي كوكس إلى وغداد حيث بقيت تقوم بمهمة خاصة في ددائرة المكتب السري السياسي معية السر يرمي موكس إلى معداد حيث بقيت من دائرة في المكتب السري السياسي معية السر يرسي كوكس الى منداد حيث بقيت تقوم بمهمة خاصة المكتب السري السياسي بمعية السر يرسي كوكس الى بغداد حيث بقيت تقوم بمهمة خاصة في ددائرة الشؤون العربية، حتى تأسست دائرة المندوب السامي فعينت بوظيفة السكرتير الشرقي فيها وظلت هناك حتى وافاها الأجل المحتوم في العراق 12 تموز 1926م فدفنت الشرقي فيها وظلت هناك حتى وافاها الأجل المحتوم في العراق 12 تموز 1926م فدفنت الشرقي فيما وظلت هناك من وافاها الأجل المحتوم في العراق 10 تموزة القريب، مقدمة المترجم.
- (143) خلاصته: أن الغرض الذي ترمي إليه إنكلترا وفرنسا بمواصلتهما في الشرق الحرب التي أثارها الألمان هو تحرير الشعوب التي طالما ظلمها الأتراك تحريراً نهائياً وتأسيس حكومات ومصالح أهلية تبني سلطتها على اختيار الأهالي الوطنيين اختياراً حراً وقيامهم بذلك من تلقاء أنفسهم. الحقائق الناصعة، ص 55؛ وقصول من تاريخ العراق القريب، ص 101؛ والحسني، تاريخ الثورة العراقية، ط 1، ص 21؛ والبطولة في ثورة العشرين، ص 101.

الرغم من أنه تأكيد لما أذيع عند احتلال بغداد، لكنَّه يختلف عنه في نقطة مهمة هي أن الأول جاء ونتائج الحرب لا تزال بين الشك واليقين فاعتبره الناس حيلة عسكرية ولم يعيروه اهتماماً زائداً. أما الثاني فجاء بعد أن انتصر الحلفاء وبعد أن آمن الناس بهذا النصر، وأن أهل العراق قبل أن يصدر فيهم هذا التصريح قد أيقنوا بعد الذي رأوه من نجاح الإنكليز في إنهاء الحرب أن البلاد ستبقى تحت السلطة البريطانية وأن عليهم أن يرضوا بما يمليه السيف<sup>(144)</sup> ولكن هذا التصريح فتح لهم أبواباً جليدة للأمل ظلوا خائفين عليها<sup>(141)</sup>.

ثم إنه لم يمر أسبوع على التصريح حتى كانت فكرة تنصيب أمير عربي في العراق موضع بحث في كل مكان. وكأن التصريح كان يغري العراقيين أو بعضهم من المتمرسين بالسياسة على الأقل بأنه اعتراف بمقدرتهم على الاضطلاع يمسؤولية الإدارة الوطنية من غير مساعدة أو سيطرة<sup>(146)</sup>.

على أية حال ومن الناحية الشكلية على الأقل كانت عهود الحلفاء صريحة على نحو الجملة في منح الشعوب العربية حريتها التامة لتأسيس حكومات وإدارات وطنية تستمد سلطتها من رغبة السكان الوطنيين أنفسهم <sup>(147)</sup>.

لكن الذي وقع شيء آخر لا صلة له بهذه البنود.

ولم يكن يدور في خلد العرب بعد الذي غرَّهم به الحلفاء من وعود بالتحرير أن يخطط لهم في الخفاء على هذا النحو الذي تكشفت عنه فيما بعد اتفاقية اسايكس

- (144) تفترض المس بل رضا العراقيين بما يمليه السيف افتراضاً لا دليل عليه.
  - (145) الحسنى، الثورة العراقية الكبرى، وهامش رقم 1 فيها، ص 23.
- (146) فصول من تاريخ العراق القويب، ص 120-121. ويبدو أن المس بل كانت تربط كل ما وقع من متاعب سياسية فيما بعد بهذه الوعود التي كان يمكن ألا تقع فلا تقع هذه المتاعب. تقول المس بل في رسالة موجهة إلى والدها في لندن: ٢... إن النقد الذي يوجه إلينا هو أننا وعدنا بحكم ذاتي... ولم يقتصر الأمر على أننا لم نخط خطوة واحدة في هذا الصدد وإنما فرضنا نظاماً يختلف تماماً عن الحكم الذاتي». وقد قالت جرينة عربية بحق: (إننا وعدنا بقيام حكومة عناماً عن الحكم الأمر على أننا لم نخط خطوة واحدة في هذا مناعب وقد المس بل في منامات موجهة إلى والدها في لندن: ٢... إن النقد الذي يوجه إلينا هو أننا وعدنا بحكم ذاتي... ولم يقتصر الأمر على أننا لم نخط خطوة واحدة في هذا الصدد وإنما فرضنا نظاماً يختلف تماماً عن الحكم الذاتي». وقد قالت جرينة عربية بحق: (إننا وعدنا بقيام حكومة عربية يساعدها مستشارون بريطانيون فأقمنا حكومة بريطانية يساعدها مستشارون بريطانيون فأقمنا حكومة بريطانية يساعدها مستشارون مرب). الحسني، الثورة العراقية الكبرى، هامش رقم 3، ص 25.

(147) الحسني، الثورة العراقية الكبرى، ص 22.

فمي ادب العراق الحديث

بيكو<sup>»(148)</sup> وقد بات واضحاً بعد الذي ذاع من سر هذه الاتفاقية<sup>(149)</sup> أن العرب كانوا ضحية تضليل!!

ثم كان لصدور وعد بلفور وراء ذلك<sup>(150)</sup> تأثير كبير في إثارة الشكوك بموقف بريطانيا من أماني العرب القومية. وقد بدأت تتصدع أركان الحلف العربي ــ البريطاني الذي قام في الأساس على مضمون اتفاق حسين ومكماهون. وكان الذي بعث على الاتفاق ــ وقد سبقت لذلك إشارة ــ طموح الشريف إلى إنشاء دولة عربية متحدة بشرط أن تقوم في ظل العثمانيين من جهة، وفي ظلِّ خشية إنكلترا من إعلان الجهاد الديني الذي ظنت أنه ذو خطر لا يتفادى بغير حلف تعقده مع زعماء العرب من جهة أخرى. ومن خلال الرسائل التي تبودلت بين الشريف وهنري مكماهون معتمد بريطانيا في مصر يومذاك يلاحظ أن الاتفاق قد تمّ على قيام دولة عربية متحدة تشمل الجزيرة العربية والشام ــ بما فيه فلسطين ــ والعراق<sup>(151)</sup>.

- (148) سبقت إليها إشارة من قبل وفد تم الاتفاق فيها فعلى تقسيم أقطار الشرق العربي على أن تعطى فرنسا سوريا ولبنان ثم ولاية الموصل شمال العراق أيضاً، وتعطى إنكلترا الجزء الأكبر من فلسطين وبقية ولايات العراق إلى الجنوب ثم تجعل منطقة معينة حول القدس دولية». الدكتور ضياء الريس، في التاريخ الإسلامي الحديث، ط 1، 1958–1959م، ص 200؛ ومحمد مهدي كبة، مذكراتي في صعيم الأحداث، بيروت 1955م، ص 19-20؛ وفي غعرة النضال، ص 228.
- (149) كان الشيوعيون قد نشروا الوثائق السرية التي عثروا عليها في وزارة الخارجية القيصرية في 3 تشرين الأول 1917م وبضمنها اتفاقية «سابكس بيكو» التي جزأت العالم العوبي إلى دويلات تحت انتداب الحلفاء. في التاريخ الإسلامي الحديث، ص 100-101 ول .ن. كوتولوف، ثورة العشرين الوطنية التحررية في العراق، ترجمة الدكتور عبد الواحد كرم، بغداد 1971م، ص 138.
- (150) لعل أخطر اتفاق عقدته بويطانيا أثناء الحرب هو اتفاقها مع الصهيونيين فقد استطاع وايزمن مؤيداً بروتشيلد والرأسماليين في أميركا وإنكلترا أن يعقد اتفاقاً مع لويد جورج رئيس وزراء إنكلترا يومثذٍ وبلفور وزير خارجيته تعهدت فيه إنكلترا أن تبذل أقصى ما تستطيع لتحقيق أمل اليهود في إنشاء وطن قومي لهم في فلسطين وصدر بذلك تصريح بلفور الشهير في 2 نوفمبر 1917م. في التاريخ الإسلامي الحديث، ص 101.
- (151) الشرق الأوسط في الشؤون العالمية، ص 111؛ والثورة العراقية الكبرى، ص 19؛ والحقائق الناصعة، ص 67؛ وفي التاريخ الإسلامي الحديث، ص 199؛ وفي غمرة

وفي العراق لم تكن سياسة الإنكليز في البدء تشذّ عن هذا الأصل الذي عرفت به في التضليل، ثم هي تجاوزته بعد الهدنة إلى ضرب من الصراحة زعمت فيه أن العراق ليس أهلاً لأن يتحمل مسؤوليات الحكم الذاتي<sup>(152)</sup>. وهكذا تمخضت وعود الإنكليز للعراقيين عن واقع مؤلم عبّرت عنه بوضوح جريدة العرب التي تنطق بلسانهم في عدد السبت الموافق 16 ت2 1918م فقد ذهبت إلى «أنه لا يمكن للذين لم يحصلوا على اختبار عملي في الأمور أن يحكموا أنفسهم حكماً ذاتياً مرة واحدة وإنما ينبغي أن يرقوا إليه تدريجياً... وأن الطريقة المثلى التي يخطو بها الأهالي أول خطوة في سبيل الحكم الذاتي تكون باشتراكهم فعلياً في إدارة أمورهم المحلية الخاصة وفيها يرتقون مع الزمان إلى أمور أوسع نطاقاً...ت<sup>(153)</sup>. ولم يقف الأمر عند هذا الحد من

- المنضال، ص 220-221. ففيهما أن المقاوضات الكتابية بين الشريف حسين من جانب والسر مكماهون من جانب آخر انتهت بإبرام اتفاقية تلزم بريطانيا بتشكيل حكومة عربية مستقلة استقلالاً تاماً في الداخل والخارج يحدها خليج العرب شرقاً والبحر الأحمر وقناة السويس والبحر الأبيض غرباً وحدود ولايتي حلب والموصل شمالاً والبحر العربي جنوباً عدا مستعمرة عدن. وأن بريطانيا ملزمة بالمحافظة على هذه الدولة وتزويدها بالأسلحة والذخائر والأموال أثناء الحرب وتزويدها بالمال اللازم بعد انتهاء الحرب لإنعاشها ريثما تستقر الأوضاع الاقتصادية فيها وذلك مقابل إعلان العرب الحرب على الأتراك. ويتشكك بروكلمن في أن المراسلات يمكن أن تعتبر معاهدة مصدقاً عليها. تاريخ الشعوب الإسلامية.
  - (152) ل. ن. كوتلوف، ثورة العشرين الوطنية التحررية في العراق، ص 149.
- (153) الثورة العواقية الكبرى، ص 21. ويبدو أن هذا التحول الخطير في سياسة الإنكليز للعراق ظهر في كل البيانات التي أذاعها جميع الذين خلفوا الجنرال مود فيما بعد. الحقائق الناصعة، ص 62-63؛ وفصول من تاريخ العراق القويب، ص 128-129. فقد زعم الكولونيل ويلسن في خطاب ألقاه في 29 مايس 1919م بمناسبة ميلاد ملك إنكلترا أن الحكومة البريطانية وعدت بإبداء المعاونة وتأسيس حكومة العراق وأنها سوف لا تقصر البتة في تحقيق ذلك وأن عربونها عليه هو التقسيم الإداري للعراق وإنها سوف لا تقصر البتة المحتلة في إدارة شؤونهم ويؤكد ويلسن أن هذه هي الخطوة الأولى وليست الأخيرة في سبيل إيصال العراق إلى الحكم الذاتي وأن المجالس البلدية هي المظهر الحقيقي لتقدم البلاد.

ما يستحق به شعب مغلوب على أمره وكان على العراقيين أن يدفعوا عن أنفسهم خطر الضياع فاستمات أحرارهم في النضال من أجل التحرير ولم تعد تفلح وسيلة من وسائل العنف في أن تكسر من حدة هذا النضال ولا حيلة من حيل السياسة في أن تحرف من مسيرته إلى غايته ولعله من هنا يفشل الاستفتاء الذي يصطنعه الاحتلال وسيلة من وسائل التخدير وراء هذه الأمة.

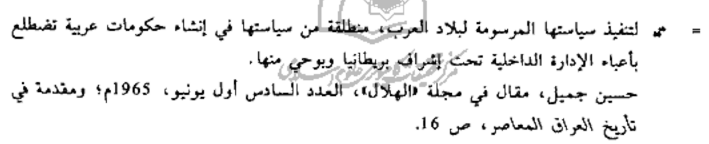
لقد كان يلاحظ دائماً في سياسة الإنكليز لبلاد العرب أن هناك وجهتي نظر تلتقيان على مبدأ مقرر في حق الغالب على المغلوب هو استعماره واستنزاف خيراته! ولكنهما تختلفان اختلافاً واضحاً في الأسلوب الذي يصطنع لذلك، بينما تذهب واحدة إلى إخضاع المغلوب إخضاعاً كاملاً دون أن يعي صلاحيات جوهرية في ميدان السياسة والإدارة، تقدّر الثانية بعض التقدير شعور المغلوب القومي وطموحه إلى التحرر فتحكمه من وراء واجهة وطنية منطلقة من منطق مقبول هو أن المصالح لا توجه بالقوة أو تكون عرضة لأن يطاح بها في كل سانعة، وأن ما ينفق من جهد لامتصاص التوتر أكبر مما يضحى به في سبيل الاستقرار <sup>(154)</sup>

في هذا الضوء ينبغي أن يفهم الاستقتاء الذي أبرقت به الحكومة المركزية إلى معتمدها في العراق ذلك أنه بأستلته الثلاثة<sup>(155)</sup> لا يبلى أنه صيغ ليستطلع رغبة حقيقية في استقلال ناجز بقدر ما صيغ ليمنع نقمة الأحرار في العراق على ما كان يخطّط في الخفاء لاستعبادهم ولو وراء الأسلوب الخادع الذي امتازت به مدرسة مصر البريطانية<sup>(156)</sup>.

- (154) مقدمة لدراسة العراق المعاصر، ص 16؛ والحسني، تاريخ العراق السياسي الحديث، ج 1، ط 2 منفحة، 1957م، صَ 49–50.
- (155) قام الاستفتاء في الأساس على ثلاثة أسئلة هي: أ-هل يرغب العراقيون في حكومة عربية مستقلة تحت الوصاية البريطانية تمتد من الحدود الشمالية لولاية الموصل إلى خليج البصرة. ب-هل يرغبون في أن يترأس هذه الحكومة أمير عربي؟ ج-من يختارون من الأمراء العرب لرئاسة هذه الحكومة؟ راجع: الحسني، الثورة العراقية الكبرى، والحفائق الناصعة، ص 26؛ والبطولة في ثورة العشرين.
- (156) كانت هذه المدرسة تؤمن (بوجهة نظر استراتيجية) فتعتبر شريف مكة ممثلاً للعرب منتقصة بذلك من مكانة ابن سعود. وهي ترى في أسرة الشرفاء في الحجاز أليق الآلات المتيسرة

وعلى الرغم من أن الاستفتاء في واقعه لا يحقّق حتى الحد الأدنى مما يطمح إليه العراقيون في الحكم الذاتي فقد كان يعني في نظر الذين يمثلون مدرسة الهند البريطانية<sup>(157)</sup> أن تصادر كل الآراء التي تنزع إلى رفض الاحتلال وأن يجمع الحكام السياسيون في الألوية والأقضية من يعرفون من صغار النفوس وضعاف الإيمان والذين ترتبط مصالحهم بالسلطة الحاكمة عرائض تطالب باستمرار الحالة الراهنة، حتى كأن ذلك على باطله يمكن أن يعزز من رأي المدرسة الهندية في حكم الشعوب التي يغلبها الفتح على أمرها. وعلى هذا فقد كانت نتيجة كثير من العرائض المبات جهات عديدة بقاء الحكم البريطاني في العراق<sup>(158)</sup>.

ولكن «الفئات الوطنية» لم تقف من هذا التزوير المفضوح موقف الرافض فحسب بل كانت لها مواقف إيجابية تجاوزت فيها صيغة الاستفتاء التي تحصر الأسئلة في نطاق التبعية للأجنبي إلى صيغة محرّرة من كل هيمنة غريبة وراء السلطة الوطنية المستقلة<sup>(159)</sup>.



(157) وهي على العكس من مدرسة مصر البريطانية تؤمن بوجهة نظر استراتيجية مخالفة فتعتبر عبد العزيز آل سعود زعيم العرب الحقيقي. وكانت تعارض إنشاء كيان مستقل في العراق وتمهد السبيل لحكمه حكماً مباشراً.

الحقائق الناصعة، هامش رقم 1، ص 69؛ والحسني، الثورة العراقية الكبرى، ص 32.

- (158) يلاحظ أن التصويت كان يحصر بالفئات الممالئة للسلطة فإذا ظهر أن هناك من ينظم عرائض صحيحة تتفق ومصلحة البلاد أكره على تغيير موقفه ونفي إلى خارج وطنه. فصول من تاريخ العراق القريب، هامش رقم 4، ص 123؛ والثورة العرافية الكبرى، ص 88.
- (159) على غير ما كانت تنوقع السلطة من التصويت الذي خططت لتزييفه في بغداد مثلاً فأجمعت الأكثرية الساحقة من السنّة والشيعة على المطالبة بحكومة عربية لا تحميها دولة أوروبية. وفي النجف-وهذا مثل آخر-انعقد ما يشبه الإجماع على أن العراقيين من حقهم أن يؤلفوا حكومة وطنية مستقلة استقلالاً تاماً عن كل وصاية أجنبية. الحسني، الثورة العراقية الكبرى، ص 38–41.

موقف القطاع الشيعي من الاستفتاء

في البدء ينبغي أن نسجل حقيقة مقررة هي أن الذين قاموا بمناوأة الإنكليز في الحركة الوطنية في العراق كانوا من السنَّة والشيعة على حد سواء<sup>(160)</sup> وإذا كان لا بد من أن نخص القطاع الشيعي بحديث يوضح مكانه من هذه الحركة فذلك أن موضوع هذه الرسالة هو الذي يقتضي هذا الحديث ويجر إليه.

على أية حال هناك مسلمات يجب أن تكون ماثلة في الذهن ونحن نؤرخ للقطاع الشيعي في العراق خلال النصف الأول من القرن العشرين. في طليعة هذه المسلمات أن أغلبية السكان العرب هم من الشيعة الإمامية<sup>(161)</sup> وأن لمجتهديهم من رجال الدين تأثيراً كبيراً عليهم ونفوذاً واسعاً في قبائلهم التي تسكن الفرات الأوسط بخاصة. وأن هذا النفوذ ظل يتميز بأهمية سياسية كبيرة<sup>(162)</sup> لما تمتعت به هذه القبائل من خبرة غنية في النضال<sup>(163)</sup> ومن هذه المسلمات أن الولاء الشيعي بغير إكراه لا يكون إلا لسلطة مسلمة<sup>(164)</sup> ولعله من هنا كان زعماء الشيعة بتعاطفون مع كل الأفكار التي تنزع إلى أن تقوم في العراق د**ولة إسلامية بحتة<sup>(161)</sup>** 

ويبدو أنه لا صحة لما يقال من أن رجال الدين الشيعة في العتبات المقدسة يعارضون بصراحة مبدأ الحكم الدنيوي من الأساس<sup>(166)</sup>! والواقع أن المعارضة العنيفة التي تميّز بها هؤلاء لم توجه لمبدأ الحكم الدنيوي على إطلاقه وإنما كانت توجه لمبدأ الاحتلال الكافر<sup>(167)</sup>. ثم ينبغي أن يكون واضحاً كذلك أن القطاع الشيعي على

- (160) أرنولد ويلسن، الثورة العراقية، ترجمة جعفر الخياط، هامش رقم 1، ص 69.
  - (161) كوتولوف، ثورة العشرين...، ص 27.
    - (162) م. ڼ، ص 53.
    - (163) م. ڻ، ص 136.
- (164) سبق أن أشرنا إلى أنه لا يشترط في الولاء الشيعي للسلطة المسلمة أن تكون وفق ما تحدده العقيدة المذهبية.
  - (165) أرنولد ويلسن، الثورة العراقية، ص 147.
    - (166) م. ڻ، ص 57.
    - (167) م. ن، هامش رقم 1، ص 57.

الحالة السباسية في العراق

الجملة يؤثر الهاشميين بعاطفة تقليدية تظل تشدّه إليهم وتحمله على أن يطمئن إلى قياداتهم وقد ترك هذا طابعاً واضحاً على الأحداث فيما بعد<sup>(168)</sup>.

ومهما يكن من أمر فقد كان الموقف من الاستفتاء في مراكز التشيع الكبرى(<sup>(169)</sup> يتسم بالرفض القاطع لما يرد في أستلته من التبعية للأجنبي. ففي النجف \_ وكمان الاحتلال يهتم اهتماماً خاصاً بالتعرف إلى الرأي الشيعي فيها باعتبارها أصدق بيئاته تمثيلاً له<sup>(170)</sup> ـ يرد على لسان الشيخ محمد رضا الشبيبي وكان رمزاً من رموز النشيع يومئذٍ. إن الشعب العراقي يرى من حقه أن تتألف فيه حكومة وطنية مستقلة استقلالاً تاماً وأنه ليس في العراقيين من يفكر في اختيار الحاكم الأجنبي(<sup>(171)</sup> ويرد على لسان الحاج عبد الواحد سكر \_ وكان هو الآخر من رموز التشيع \_ ما يشبه أن يكون من كلام الشبيبي لولا نص فيه على أن يقوم هاشمي من أنجال الحسين بن على ملك الحجاز على رأس الدولة<sup>(172)</sup>. وفي الكاظمية كان الرأي الشيعي يتناسق تناسقاً يوشك أن يكون تاماً مع الرأي الشيعي في النجفٍ. أما في كربلاء فقد أحبط الوطنيون مسعى السلطة في مصادرة الرأي الحقيقي الذي لم يكن يختلف في جوهره عما انتهى إليه الأحرار في النجف والكاظمية (73) ولعله من هنا تؤكد المس بل أن منطقة النجف

- \_\_\_\_\_\_ كان معظم زعماء الشيعة علماء روحانيين ورؤساء عشائر يلحون على أن يكون أحد أنجال (168) الشريف حسين ملكاً على العراق.
  - هي النجف وكربلاء والكاظمية. (169)
  - البطولة في ثورة العشرين، ص 113. (170)
  - م. ن، ص 113؛ والحسني، الثورة العراقية الكبرى، ص 41. (171)
- كان من خطابه في الاجتماع الذي عقد في النجف لمدارسة الاستفتاء والغاية التي كان يرمي (172)إليها الإنكليز منه: «إننا ترغب في أن تكون لنا حكومة عربية مستقلة... ولما كنا عرباً ولسنا فرساً أو تركاً أو إنكليزاً فتختار أميراً فارسياً أو تركياً أو إنكليزياً فيجب أن نختار أميراً عربياً وحيث إن البيت الشريفي في مكة أكبر بيت في العالم العربي فإننا نرغب في أن يرتس هذه الحكومة أحد أنجال جلالة الملك حسين. الثورة العراقية الكبرى، ص 42 نقلاً عن أمين سعيد، الثورة العربية الكبرى، المجلد الثاني، ص 16؛ والحقائق الناصعة، ص 77.
- كانت وسيلتهم إلى ذلك استفتاء بارعاً وضع بين يدي الإمام الشيرازي يتصل بحكم المسلم (173) في اختيار غير المسلم للسلطة وقد أجاب عنه: قبأنه ليس لأحد من المسلمين أن ينتخب ويختار غير المسلم للإمارة والسلطة على المسلمين؛ وما يصدر عن المرجع الديني الشيعي من فتوى يعتبر ملزماً . البطولة في ثورة العشرين، ص 120.

كانت تفضل تنصيب أمير مسلم وأن المجتهدين في كربلاء والكاظمية حرموا على المسلمين أن يصوّتوا لغير تشكيل حكومة إسلامية<sup>(174)</sup> ويبدو أنه حتى الموقف الشيعي الرسمي في بغداد وكان مثله القضاء المرتبط بالسلطة لم يستطع هو الآخر أن يخرج عن هذا الإجماع في رفض الاستفتاء والمشاركة في إفساده<sup>(175)</sup>.

لقد كان الرأي الشيعي على العموم يمثل رغبة ملحة في أن يقوم في العراق حكم مستقل يوجهه أمير عربي هاشمي. وينبغي أن يكون واضحاً في الذهن أن ما طرح في الاجتماعات الشيعية من تفكير بالجمهورية كان خاطرة لم تحظَ باهتمام جدي لأنها كانت تفتقر إلى طرفها الذي لم يكن قد وجد بعد<sup>(176)</sup>. ولعله من هنا كان التفكير بالنظام الجمهوري وحتى بعيداً عن الأوساط الشيعية لا يروق لمعظم المسلمين في العراق<sup>(177)</sup>.

- (174) فصول من تاريخ العراق القريب، ص 123.
- (175) الثورة العواقية الكبرى، ص 38. وكانت الملطة قد دعت إلى اجتماع يعقد في بغداد يمثّل السنّة والشيعة على حد سواء وقد خططت لأن يخرج المجتمعون بنتيجة تتفق وآراء رجال الإدارة البريطانية المنتمين للمدرسة الاستعمارية الهندية فأفسد قاضيا السنة والشيعة هذا المخطط وطالبا بحكومة عربية مستقلة يرئسها ملك مسلم.
- (176) البطولة في ثورة العشرين، ص 114؛ والحقائق الناصعة، ص 177 والحسني، الثورة العواقية الكبرى، ص 42. وكان الحاج عبد الواحد سكر في خطابه الذي سبقت إليه إشارة قد أكد أن العراق لم يكن كفواً للجمهورية.
- (177) فصول من تاريخ العراق القريب، ص 121؛ ونوري عبد الرزاق حسين، تيارات ميامية في الحركة الوطنية العراقية، ص 18. ففيها يذهب المؤلف إلى أن كثيراً من العراقيين نادوا آنئذِ بالجمهورية وعلى رأسهم الزعيم الوطني الكبير جعفر أبو التمن. وليس هذا ببعيد إذا ربط بنزعة يسارية. ولكن اليسار يومثل لا يمثل كثرة! ويؤكد محمد مهدي كبة في هذكراتي في صميم الأحداث ظهور هذه النزعة زاعماً أن الحاج عبد الله فيليبي هو الذي كان يغذيها بعد فشله في أن يقنص العرش لصديقه الحميم ابن سعود. انظر من هذه المذكرات، ص 22؛ والدكتور علي الحديدي، محمود سامي البارودي، ص 121. فقد كان التفكير في النظام الجمهوري عشية ضرب الإسكندرية وراء ثورة عرابي وارداً في اجتماعات السياسيين لتحديد أنواع الحكم التي تصلح للبلاد. ويعترف البارودي بان العلماء لم يستجيبوا لهذه الدعوة لائهم كانوا متأخرين عن زمنهم. وليس بعيداً أن يتصور هذا في العراق.

أصوات ناشزة في غمرة النضال

ومع ذلك فقد ارتفعت أصوات ناشزة ظلت موضع سخط الغيارى من أحرار العراق. ويلاحظ بوضوح أن هذه الأصوات ترتبط أبداً بمصالح مادية كان أصحابها يضعونها فوق كل اعتبار. ففي القطاع الشيعي كان نقيب الأشراف في النجف يخرج على ما انعقد عليه الإجماع من المطالبة بحكم وطني مستقل ويطالب ببقاء الإنكليز حكاماً على العراق. ويقع في كربلاء والحلة والكاظمية مثل الذي يقع في النجف فقد كان ذوو المصالح المادية يفضلون أن يستمر الحكم البريطاني لأنه في زعمهم ـ وذلك تسويغ مصطنع ـ أقدر على أن يشيع الاستقرار والازدهار<sup>(178)</sup>.

ولم تكن الأصوات الناشزة في القطاع السنّي بأقل منها في القطاع الشيعي فقد كان نفر من أبناء الموصل يصرّون على المطالبة بالحماية البريطانية<sup>(179)</sup> وكانت طائفة من الأسر البغدادية ترفض أن تمثّل الجانب السنّي في اجتماع بغداد الذي دعت إليه السلطة الأجنبية لأنها ترفض مبدأ الاستفتاء من الأساس وترى فيه توريطاً لشعب ما يزال عاجزاً عن أن يستقل بحكم نفسه<sup>(180)</sup>.

وفي اجتماع آخر تدعو إليه الفئات الوطنية الحتجاجاً على مصادرة الرأي الحر في الأسئلة الثلاثة التي طرحتها السلطة للاستفتاء تتزاحم هذه الأسر على الحضور لتضع بين أيدي الإنكليز قائمة بأسماء الأحرار ورغبة في استئصال شافتهم(<sup>181)</sup>.

وعلى مستوى القمة في القيادة الدينية كان يبدو أن للسيد عبد الرحمن الكيلاني، نقيب الأشراف والمرجع السنّي الأعلى في العراق رأياً في الأحداث القائمة يبعث على الاستغراب، فقد كان يصرّح في أحاديثه الخاصة مع الحكام السياسيين بأنه يرفض تعيين أمير عربي على رأس الحكومة في العراق لأنه لم يكن على درجة من

- (178) الحسني، الثورة العراقية الكبرى، ص 36–41. وربما كانت الأصوات الناشزة في الحلة مرتبطة بمأساتها التي وقعت في تشرين الثاني 1916م وهي المأساة التي أظهر فيها الأتراك بربرية لا مثيل لها في التقتيل والتشريد.
  - (179) م. ڻ، ص 36.
- (180) من الغريب أن المس بل تربط عدم حضور الاجتماع بأنه يتميز بميول تقدمية. فصول من تاريخ العواق القريب، هامش رقم 2، ص 124.
  - (181) كوتولوف، ثورة العشرين التحررية الوطنية في العراق، هامش رقم 35، ص 150.

النضج تؤهله لأي نوع من أنواع الحكم العربي. ومن هنا كان يدعو إلى استمرار الإدارة البريطانية التي يتحتّم عليها في رأيه أن تتعاون مع سكان البلاد وتتدرج بالإكثار من استخدامهم<sup>(182)</sup>، وكان يؤكد على وجود الحاميات البريطانية في البلاد من أجل المحافظة على السلم ويعرب عن أسفه لاستفتاء الرأي العام عن مستقبل الحكم في البلاد<sup>(183)</sup>.

ثم هو يحاول في حديث له مع المس بل أن يسخر من الرئيس الأميركي ويلسن الذي أطمع شعوب الشرق ـ على حد زعمه ـ بالحكم الذاتي في غير معرفة بطبائع هذه الشعوب كما يحاول أن يسوّغ حق الإنكليز في الاستمتاع بخيرات العراق بما أراقوا من دمائهم فوق ثراه<sup>(184)</sup>. وحين يفضي الحديث إلى ترشيح الشريف أو أحد أنجاله لمنصب الإمارة في العراق يستبدّ بالنقيب انفعال ظاهر حتى أنه ليفضل ألف مرة عودة الترك إلى بغداد على أن يرى الشريف وأحد أبنائه حاكماً على بلاده!!

ويتلمس النقيب تسويغاً لذلك بأن الحجاز غير العراق! وتلك مقولة تعجز عن أن تحجب حقيقة الانفعال، ذلك لأنه وراء واقع الزهد بالمنصب يظل التطلع إلى حاكم من خارج العراق تشكيكاً بقياداته المحلية. ومع ذلك ينبغي أن نتذكر أن النقيب كان قد رأس أول وزارة في تاريخ العراق المعاصر وأنه لم يكن يخلو من مطامع شخصية مياسية<sup>(185)</sup>.

وفي القطاع الشيعي وعلى مستوى القمة في القيادة الدينية كذلك، كان السيد كاظم

## (182) يذكرنا هذا الرأي بموقف الإمام محمد عبده في بادئ الأمر من ثورة عرابي في مصر وكان قد بناه على أنه فليس من الحكمة أن تعطى الرعبة ما لم تستعد له فذلك بمثابة تمكين القاصر في التصرف بماله قبل بلوغ سن الرشد وكمال التربية المؤهلة والمعدّة للتصرف المقيد ولكنه حين رأى (أن المسألة تتعلق بكرامة الأمة بعد أن تدخل الأجانب واستعان بهم توفيق احتضن الثورة وعاد قوة روحية عظيمة لها) وهذا هو الذي يميز الإمام محمد عبده عن السيد النقيب . عمر الدسوقي، في الأدب الحديث، ج 1، ص 240-242، 1948م،

- (183) الحسني، الثورة العراقية الكبرى، ص 38؛ وفصول من تاريخ العراق القريب، ص 168.
- (184) تقدر خسارة الرجال بمائة ألف بين قتيل وجريح وتقدر خسارة الأموال بمئات الملايين من الجنيهات. محاضرات عن العراق من الاحتلال حتى الاستقلال، ص 17.
- (185) إبراهيم الوائلي، ثورة العشرين في الشعر العراقي، 1968م، ص 20؛ وفصول من تاريخ العراق القريب، ص 176، 182.

اليزدي ينزع منزع النقيب في القطاع السنّي. ولم يكن غريباً أن يتبنّى رأياً في الاستفتاء يخالف ما أجمع عليه الأحرار من رفض الحماية البريطانية بعد الذي كان من رأيه في «المشرطة» والانقلابات السياسية في الآستانة وطهران. ويخيّل إلينا أن ذلك لا يربط بـ «تقية تفرضها التبعية الأجنبية بقدر ما يربط بتهافت الشخصية السياسية والانغلاق على أضيق المعاني في الزعامة الدينية»<sup>(186)</sup>. لقد كان زميله الشيرازي فيما بعد ينفتح على معنى كبير في هذه الزعامة بكل ما يؤهله له مركزه الديني من قوة<sup>(187)</sup>.

ومهما يكن من أمر فقد كان طبيعياً بعد الذي خطط لمصادرة الرأي الحر في الاستفتاء أن يتوافر للسلطة المحتلة سبعة عشر استجواباً يطلب معظمها بأن تستمر إنكلترا وحدها في إدارة البلاد<sup>(188)</sup>. ثم كان بعد ذلك أن زعم الكولونيل ويلسن وهو يبرق إلى حكومته بنتائج الاستفتاء: «إن الأكثرية لا ترغب في تبديل الحكم القائم وإن الأقلية تطالب بأمير عربي تحت الهيمنة الإنكليزية»<sup>(189)</sup>.

وظل هذا التزوير عاجزاً عن أن يشيع إستقراراً حقيقياً في العراق حتى طلع الحلفاء

- (186) كانت مواقفه من القضايا الوطنية تثير الاستغراب أحياناً وتكشف عن نزعة عنصرية أحياناً أخرى فبينما هو في الاستفتاء ينصح بالاجتماع والعداولة وموافاته بالنتيجة يعود فيزعم أنه رجل دين لا يعرف غير الحلال والحرام ولا دخل له في السياسة... والواقع أنه بعد احتلال بغداد جعله الإنكليز موضع ثقتهم فأساءوا بذلك إلى منزلته في النفوس وإلى أنفسهم أيضاً. الحقائق الناصعة، ص 78 والثورة العراقية الكبرى، ص 42. وكان رجال الدين قد أفتوا بوجوب بذل النفس والنفيس لنصرة الدولة العثمانية حين هاجمت إيطاليا طرابلس الغرب وقد أسهم في إصدار هذه الفتوى علماء السنة والشيعة جميعاً ما عدا السيد كاظم اليزدي! ومما يلفت النظر أنه عاد فأصدر فتواه حين هاجمت روسيا إيران ذاكراً السيد كاظم اليزدي! ومما يلفت النظر أنه عاد فأصدر فتواه حين هاجمت روسيا إيران ذاكراً الردي، لمحات اجتماعية من تاريخ العراق الحديث، ج 3، 1972م، ص 48.
- (187) هو الشيخ محمد تقي الحاتري الشهير بالشيرازي وكان الوطنيون قد شعروا بأن هناك روحاً خبيئة تدبّ في البلاد وأن مساعي تبذل تحت الخفاء لتأتي أجوبة الاستفتاء مطابقة لرغبة السلطان فاستفتوا المرجع الكبير بجواز انتخاب غير المسلم للإمارة والسلطنة على المسلمين فأفتى بما يحرّم ذلك وقد سبقت إشارة لهذه الفتوى. الحسني، الثورة العراقية الكبرى، ص 35؛ والحقائق الناصعة، ص 81.
  - (188) فصول من تاريخ العراق القريب، ص 122-123.
    - (189) الحسني، الثورة العراقية الكبرى، ص 24.

فمي أنب العراق الحديث

على العالم العربي بمهمة الانتداب فكان ذلك إيذاناً بتصعيد جديد للنضال دفعت به الأحداث فيما بعد إلى أن ينفجر بثورة<sup>(190)</sup>.

الانتداب على حقيقته

ولكن ما الذي كان يعنيه الانتداب على حقيقته؟

في اجتماع خطير للمجلس الأعلى لدول الحلفاء في سان ريمو<sup>(191)</sup> تقرّر أن تمنح إنكلترا انتداباً مطلقاً على كل من فلسطين والعراق! وبهذا كان الإنكليز يكشفون عن وعودهم الزائفة التي قطعوها للوطنيين العرب في مختلف الأوقات<sup>(192)</sup>.

والانتداب على حقيقته: «وضع دولي جديد قصد المستعمرون به أن يتخذوه وسيلة لاقتسام البلدان المفتوحة وأن يسدلوا على أطماعهم باسمه ثوباً شرعياً قانونياً بحجة الأخذ بيد الشعوب المتخلفة حتى تتمتع بحسنات الحضارة»<sup>(193)</sup>.

ولعله من هنا يؤكد أرنولد ويلسون أن للانتداب معنيين في اللغة الإنكليزية وأن السيطرة وهي أحد هذين المعنيين ما تنفك هي المقصودة في لغة السياسة<sup>(194)</sup> لقد كان يبدو أن الذين تخلصوا من حكم أجنبي يقعون مرة أخرى تحت حكم أجنبي آخر<sup>(195)</sup>.

(190) كوتولوف، ثورة العشرين التحررية، ص 161.

(191) كان ذلك في الخامس والعشرين من نيسان عام 1920م.

- (192) كوتولوف، ثورة العشرين التحررية، ص 178؛ ونجيب الأرمنازي، محاضرات عن سوريا من الاحتلال حتى الجلاء، مطابع دار الكتاب العربي بمصر 1954م، ص 11.
  - (193) انظر: محاضرات الأرمنازي، هامش رقم 1، ص 6.
- (194) أرنولد ويلسن، ثورة العراق، هامش رقم 1 من الصفحة نفسها، ص 56 والدكتور حسن العطار، الوطن العربي، هامش رقم 2 من الصفحة نفسها، ص 27 ونهرو، لمحات من تأريخ العالم، ص 239. فعنده أن الانتداب وإن يكن في ظاهره أمانة مقدسة في عنق المنتدب لتمدين المنتدب عليه أشبه بائتمان الذئب على الشاة! وبروكلمن، تاريخ الشعوب الإسلامية، هامش رقم 181. ففيه: «أن العالم أدرك حقيقة هذه الانتدابات أول ما أدركها في 25 حزيران 1920م من الخطاب الذي ألقاه اللورد كرزن وزير الخارجية البريطانية في مجلس اللوردات فقد أعلن فيه بصراحة أن انتدابات جمعية الأمم حديث خرافة لأنها ليست سوى وسيلة لتوزيع البلدان المفتوحة بين المنتصرين.
  - (195) الوطن العربي، ص 27.

ووراء هذه الأزمة لم يكن بد من أن يتنادى العراقيون من أجل التحرير في جبهة وطنية موحدة تذوب فيها جملة الفروق والاختلافات ويلتقي على أهدافها الأحرار من السنَّة والشيعة على حد سواء<sup>(196)</sup>.

## المؤثرات الخارجية في نضال العراق من أجل التحرير

أ \_ الثورة العربية الكبرى

الواقع أن العرب لم يثوروا خلال الحرب العالمية الأولى ضد الحكومة التركية لأنها سيئة الصيت بقدر ما ثاروا لأنهم كانوا ينزعون بحماسة إلى استقلال حقيقي بعيد عن الهيمنة الأجنبية<sup>(197)</sup>.

وإذا كانت هذه الثورة قد ارتبطت في الأساس بشخصية الحسين بن علي فذلك لأن الرجل كان عشية هذه الثورة صاحب النفوذ الأكبر في العالم العربي<sup>(198)</sup>. وفي غير مبالغة يبدو أنه كان مقصد رجاء حتى قبل هذه الفترة. ولعله من هنا كان الأحرار من النواب العرب في البرلمان العثماني يؤكدون ولاءهم له ويعترفون بغيرته على الدين والأمة ويعدون بالانضمام إلى ثورته على الاتحاديين بعد الذي أدركوه من عزم هؤلاء على تسويد الطورانية وتتريك العنصر العربي أينما وجد<sup>(199)</sup>. وعلى من أن

- (196) كوتولوف، ثورة العشرين التحررية. .، ص 226-267؛ وأرنولد ويلسن، ثورة العواق، هامش رقم 2، ص 58؛ ونهرو، لمحات من تاريخ العالم، ص 332. ففيها أن رد فعل شديد وقع إثر إعلان انتداب يريطانيا على العراق فقد احتج الأهالي بشدة ثم تطور الاحتجاج إلى اضطراب وتطور الاضطراب إلى ثورة فسرعان ما انتشر لهيبها حتى عمَّ البلاد بأسرها.
- (197) أرتولد ويلسن، الثورة العراقية، ص 161 نقلاً عن مقال للورنس نشر في جريدة «التايمز» اللندنية في عددها الصادر في 23 تموز 1920م.
  - (198) الشرق الأوسط في الشؤون العالمية، ج 1، ص 109.
- (199) لقد أرسل إليه طالب النقيب وثيقة وقَّعها طائفة من النواب العرب جاء فيها: هنحن النواب العرب في مجلس الأمة نعهد إلى حسين باشا في حكم مكة ونقرّ باسمنا واسم البلاد التي يمثلها بأنه له وحده السلطة الدينية على البلاد العربية ونحن مستعدون أن نجاهر علانية بهذه البيعة متى دعت الأحوال إلى ذلك». في غمرة النضال، ص 88.

تشكيل حكومة عربية مستقلة كان حلماً راود مخيلة الشريف منذ زمن طويل وأن الحرب العالمية الأولى كانت مناسبة ممتازة لتحقيق هذا الحلم فإن الحرص على احتمال الفرصة لم ينفذ إلى مواطن الضعف في أعصاب الشريف فتستبد به خفة. وقد ظل الرجل بعيداً عن أن يرتجل الموقف العربي الحاسم حتى تكون كل مسوغاته قد توافرت<sup>(200)</sup>. ولعله من هنا كان يدفع بابنه فيصل إلى دمشق ليتعرّف إلى حقيقة الرأي العام العربي فيها – وكانت مركزاً مهماً من مراكز الدعاية – فيجد حكماً جائراً يستأصل شافة الأحرار أينما وقع عليهم، ونداءً حاراً بالثورة ورغبة مشروطة في محالفة الإنكليز قامت في أساس المطالب الإقليمية التي طرحت خلال المفاوضات التي عرفت بمفاوضات الحسين – مكماهون<sup>(201)</sup>.

- ومن المفارقات أن يكون طالب النقيب في طليعة المعارضين الذين رفضوا فيما بعد أن يترأس الشريف أو أحد أبنائه حكومة عربية في العراق وكان ينحو بذلك منحى عبد الرحمن النقيب الذي سبق أن أشرنا إلى موقفه من هذا الأمر.
- (200) كان الشريف قد طيّر في شهر آذار من عام 1916م إلى أنور باشا البرقية التالية: قإن خروج الدولة العلية منصورة من الحرب الحاضوة يتوقف على اشتراك جميع العناصر العثمانية فيها ولا سيما العرب. والجانب الأهم من ميادين القتال في بلادهم. وعلى تأييدهم لها قلباً وقالباً في نضالها. ويلوح في أن إرضاء الشعب العربي يتوقف على مداواة قلبه الذي برّحه اتهام عدد كبير من أبنائه بتهم سياسية مختلفة والقبض عليهم ومحاكمتهم أمام المحاكم العسكرية بالدواء التالي: 1-إعلان العفو العام عن المتهمين السياسيين. 2-إنالة سوريا ما تطلبه من نظام لامركزي. 3-جعل إمارة مكة وراثية وإبقاؤها على حالتها الحاضرة. فإذا قبلت هذه المطالب أتعهد بحشد القبائل العربية بقيادة أبنائي في ميدان العراق وميدان فلسطين وإذا لم تقبل فأرجوكم ألا تنتظروا مني شيئاً سوى الابتهال للحق جلّ وعلا بأن يهب للدولة النصر والتوفيقه.

وقد أجابه أنور قائلاً : «وصلت برقيتكم ولما كان طلب إعلان العفو وتطبيق نظام اللامركزية في سوريا واستبقاء إمارة مكة في شخصكم وفي أولادكم خارجاً عن اختصاص سيادتكم فالاستمرار في طلبه ليس من مصلحتكم». الحرب العظمى، الجزء الثامن، ص 9.

(201) المشرق الأوسط في الشؤون العالمية، الجزء الأول، ص 109–110. ففيهما أن ممثلي جمعيات العرب السرية كانوا ينادون بالثورة ومخالفة البريطانيين المبنية على قبولهم مجموعة من شروط معينة وقد سلمت هذه الشروط الموسومة ببروتوكول دمشق إلى فيصل ليوصلها إلى أبيه. لقد كان الشريف حسين إذن يمضي إلى الثورة مستهدياً بتطلعات الأحرار العرب الذين عاشوا واقع الحكم الطوراني الأحمق<sup>(202)</sup> وحين سنحت الفرصة للقيام بعمل إيجابي أظهر استعداده لمحالفة الإنكليز شريطة أن يضمنوا للبلاد العربية استقلالها إذا ما جاءت نتيجة الحرب لمصلحته.

والواقع أن صلة الشريف بالإنكليز لم تكن وليدة الظروف التي اقتضتها الحرب في عام 1914م وإنما هي صلة قديمة كان طابعها في البدء طابع مجاملة فقد كان من عادة الأمير عبد الله ممثل مكة في مجلس المبعوثان التركي أن يعرج على القاهرة في ذهابه إلى الآستانة وفي رجوعه منها وأن ينزل ضيفاً على الخديوي عباس حلمي في قصر عابدين. واغتنم اللورد كتشار معتمد بريطانيا في مصر يومذاك فرصة وجود الأمير في القاهرة عام 1913م فزاره في القصر المذكور وبنه شكر حكومته على ما يلقاه الحجاج الهنود من الرعاية الحسنة من أبيه. ثم تكررت اللقاءات بعد ذلك بين اللورد والأمير<sup>(203)</sup> وكانت أزمة الوالي الجديد في الحجاز وما نتج عنها من إعلان الإضراب المام في مكة وجدة احتجاجاً على ما كان يخطط لتجريد الشريف من امتيازاته ونفوذه وما تبع ذلك من إعلان الحرب العظمى وإهمال المشاريع المتعلقة بالبلاد العربية سواء العام في مكة وجدة احتجاجاً على ما كان يخطط لتجريد الشريف من امتيازاته ونفوذه وما تبع ذلك من إعلان الحرب العظمى وإهمال المشاريع المتعلقة بالبلاد العربية سواء الحرب إلى جانب الألمان. جميع هذا كان يتهد ثم ما كان يتوقع من دخول الأراك الحرب إلى جانب الألمان. جميع هذا كان يتهد إلى أن يستأنف وراء شهر آب من ما اتصل منها بالإصلاح أو بإنشاء إمارة في مكة ثم ما كان يتوقع من دخول الأراك الحرب إلى جانب الألمان. جميع هذا كان يتهد إلى أن يستأنف وراء شهر آب من عام 1914م حديث كان قد انقطح في موقف الإنكليز الإيجابي من مطالب العرب القومية، ومن أن تكون الخلافة مرة أخرى فيهم الإنكيليز الإيجابي من مطالب العرب

ثم دخلت تركيا الحرب فعلاً في تشرين الثاني من عام 1914م ولم يكن الإنكليز

- (202) إن التشهير بفظاعة المذابح التركية واستشهاد العرب فيها كان بارزاً جداً في العراق وسوريا ولبنان حيث كانت فكرة العداء لتركيا قد اتخذت أعنف وجوهها . صراع العرب خلال العصور، ص 104.
  - (203) على جودة الأيوبي، ذكريات، من 1900 إلى 1958م، ط 1، بيروت 1967م، ص 39.
- (204) وجرى في بعضها حديث حول السياسة التي ستتبعها بريطانيا حيال العرب بعد تفاقم الأزمة بين الاتحاديين والشريف. وكان واضحاً أن إنكلترا شديدة الحرص على إبقاء صلاتها ودية بالترك وأنه إذا كان لا بد من مساعدة العرب فما يتوقع أن تكون خارج هذا النطاق. وطبيعي بعد ذلك أن يستشعر الشريف يأساً من الانتفاع بالإنكليز في طموحه إلى التحرر. مجلة «الحرب العظمى»، الجزء الثامن والعشرون، بيروت، ص 21.

قد يئسوا بعد من استمالة الشريف إليهم فكتبوا إليه: إن الأتراك قد دخلوا الحرب إلى جانب أعدائهم وأنهم على أتمّ الاستعداد لمساعدته في قضيته. ومنذ هذه اللحظة بدأت مرحلة أخرى من التفكير الجدي في اتصال الشريف بالإنكليز سعياً وراء التحرير. والواقع أنه حتى تشرين الأول من عام 1915م لم يكن قد اتضح للشريف موقف إيجابي من العرض الذي تقدّمت به دار الحماية البريطانية في مصر. ثم كان بعد ذلك مؤتمر الطائف الذي قرر الشريف وأبناؤه فيه إعلان الثورة بالاتفاق مع الإنكليز على أن يكون ذلك أساساً لتحرير العرب واستقلالهم<sup>(205)</sup>.

وهكذا يكون الرأي الذي انتهى إليه الشريف في ربط المصير العربي بوعود الإنكليز قد اختصر اختصاراً طويلاً ولم يكن قد ارتجل ارتجالاً<sup>(206)</sup>.

ومع ذلك ظل الشريف يتميز بأنه خان قضية العرب، لكأن الذين يذهبون هذا المذهب ينظرون إلى نتائج الحركة ولا ينظرون إلى ظروفها التي اقتضتها. والحق أنه إذا نظر إلى جملة الظروف التي قامت في ظلها الثورة أمكن أن تعدّ ضرورة وطنية<sup>(207)</sup>. ومع ذلك يبقى أن الشريف – وإن قهرته ظروف صعبة على التحالف مع

- (205) جاء في رسالة المعتمد البريطاني في مصر إلى الأمير عبد الله: «بما أن الأتراك قد دخلوا الحرب إلى جانب الأعداء فنحن على أتم الاستعداد لمساعدة شريف مكة في قضيته وتقديم كل ما يريده من معونة». وحين أطلع عبد الله والده على هذه الرسالة قال له: لا يمكنني أن أعمل شيئاً قبل أن أستشير العرب وأسألهم رأيهم. مجلة «الحرب العظمى»، الجزء 28، ص 23.
- (206) قدم ياسين الهاشمي باسم ضباط العراق وعلي رضا باسم ضباط سوريا وعبد الغني العريس باسم الشباب السوري في كانون الثاني من عام 1915م طلباً إلى الشريف حسين يحملونه فيه على إعلان الثورة كما قدموا له مشروعاً كاملاً باستعداد سوريا للثورة وبرنامج هذه الثورة. مجلة «الحرب العظمى»، الجزء 31، ص 23.
- (207) كان بين هذه الظروف أن الاتحاديين نزعوا كل ثقة من الشريف وراحوا يتحينون الفرص لاعتقاله وإيعاده. وكان بين هذه الظروف كذلك وضع الحجاز الاقتصادي فقد ضرب الإنكليز على سواحله حصاراً بحرياً تشككاً منهم بإخلاص العثمانيين لهم وتوقعاً لأن يخوضوا الحرب مع الألمان ضدهم فعطلوا بذلك مواسم الحج وقد تعود الحجازيون أن يعيشوا بما تدرّه عليهم هذه المواسم. ولم تعر الآستانة هذه الحالة المؤلمة أهمية واعتذرت بسوء الحالة الاقتصادية وحاجة الجيش إلى القوت. ثم كان بين هذه الظروف ما وقع من إمعان في تصفية المفكرين من أحرار العرب تصليباً فوق أعواد المشانق وتشريداً تحت كل كوكب.

الإنكليز ــ مدعو بحكم المسؤولية الكبيرة التي تفرضها عليه زعامته للعرب يومذاك أن يناور بذكاء السياسي البارع فلا يعطي أكثر مما يأخذ، ولا يقبل النص في صياغة تحتمل أكثر من وجه. فإلى أي مدى كانت مراسلات حسين ــ مكماهون تتضمن اتفاقاً واضحاً ملزماً يمنح العرب حريتهم على نحو ما يرد في الصورة التي حملها فيصل إلى لندن مطالباً بتنفيذها<sup>(208)</sup>.

باستئناء قلة من مؤرخي العرب ترى في المراسلات بنوداً غامضة لا تنطوي على حد صريح بالاستقلال<sup>(209)</sup> أو ترى فيها اتفاقية ـ وإن نصت على الاستقلال ـ ولكنها تخلو من توقيع وزير الخارجية البريطانية وقد تم ذلك بقصد لئلا تتعارض بنودها وبنود اتفاقية سايكس ـ بيكو من جهة ولكي يتسنى فيما بعد إنكارها وعدم الالتزام بمضامينها من جهة أخرى<sup>(210)</sup> باستثناء هذه القلة فإن جميع من عرض لها من المؤرخين العرب كانوا يجدون فيها اتفاقية واضحة وملزمة<sup>(211)</sup>.

- يضاف إلى هذا ما انتهت إليه الخلافة الإسلامية على أيدي الاتحاديين العلمانيين فقد فرغوها من مضمونها التقليدي فلم تعد جديرة بأن نهزم في العالم الإسلامي كل القوميات المحلية وجميع التيارات العنصرية. هذا جميعة إلى خطر الضياع في ظل الاتحاديين منتصرين أو منكسرين. السياسة والستراتيجية في الشرق الأوسط، ص 375؛ ومجلة «الحرب العظمى»، الجزء 28، ص 18، 21، 22.
- (208) في العدد الصادر بتاريخ 15 شباط من عام 1930 من جريدة «المفيد» الدمشقية أفضى الأمير فيصل لها بحديث أكد فيه أنه حين رفع إلى رئاسة مجلس الوزراء البريطاني صورة من المعاهدة التي تقررت مع الإنكليز أنكرت رئاسة الوزراء وجودها أشد الإنكار. مجلة «الحرب العظمى»، الجزء 30، ص 11–12؛ ومصر والعراق، ص 287. ففيها أن ثورة الشريف قامت دون أن يحصل على تعهدات أكيدة من الإنكليز باحترام حرية البلاد العربية واستقلالها مما أدى إلى وقوعها في قبضة الاستعمار الإنكليزي الفرنسي. ونحن لا نميل إلى هذا الرأي إلما سيجيء فيما بعد من أدلة لا تؤيده.
  - (209) الدكتور حسن العطار، الوطن العربي، ط. 1966م، ص 17.
    - (210) سليمان فيضي، في غمرة النضال، ص 230، 231.
- (211) حذكرات الأيوبي، ص 29؛ ومحمد مهدي كبة، حذكراتي في صميم الأحداث، ص 193؛ وفريق المزهر آل فرعون، الحقائق الناصعة، ط 1، 1952م، ص 67–68؛ وصراع العرب خلال العصور، ص 105؛ والدكتور محمد ضياء الدين الريس، في التاريخ الإسلامي

ويختلف المؤرخون الأجانب في نظرتهم إليها اختلافاً شديداً، ففي نظر البعض أن استقلال العرب لم يخطر ببال الحلفاء إلا في ظل الوصاية<sup>(212)</sup>، وفي هذا الضوء ينبغي أن تفهم الرسائل التي تبودلت بين الشريف حسين والسر مكماهون. وفي نظر البعض الآخر: إن هذه المكاتبات لم تحل موقف الحرب لا في حدود مركزهم من الحلفاء وإذا كان الطرفان قد التقيا فيها على شيء فذلك أنهما التقيا على مطلب استقلال البلاد العربية نهائياً عن الدولة العثمانية وربما ظن العرب أن وقوفهم إلى جانب الحلفاء مسوغ لأن ينالوا استقلالهم بلا قيد أو شرط<sup>(213)</sup>.

ويؤكد البروفسور لتشوفسكي<sup>(214)</sup> (أن السر مكماهون تعهد بتعليمات من الحكومة البريطانية ونيابة عن إنكلترا بتأييد استقلال العرب في الرقعة الواسعة التي حددتها المراسلات باستثناء لبنان وبلاد العلويين في الشمال وإبقاء غموض غير يسير بالنسبة لفلسطين. وقد ضمنت بريطانيا علاوة على هذا الاعتراف الأساس بمطاليب العرب القومية حماية الأماكن المقدسة ضد الاعتداء الخارجي. ثم تعهدت بتقديم المشورة والمساعدة في تأسيس حكومة عربية جديدة وأمنت لنفسها في مقابل ذلك الحق المطلق في تقديم مثل هذه المشورة كما احتجزت لنفسها امتيازات إدارية خاصة في ولايتي بغداد والبصرة)

المحديث، ص 199. وانظر مجلة «المقتطف» عدد حزيران، عام 1931م، فقد ذكر الدكتور عبد الرحمن الشهبندر في مقالة له تحت عنوان «لورنس في الميزان» أن نائب الملك في مصر لما تناول أمراً بعقد اتفاقية مع الحسين بن علي أرسل إنذاراً شديد اللهجة إلى حكومته زعم فيه أن تأييد القضية الوطنية في بلاد العرب عمل محفوف بأعظم الأخطار وأشد المهالك لأن حرية العرب قد تنمو في أحد الأيام بتمصير الغول الذي افترس صانعه في رواية لفرنكشتاين.

- (212) مجلة «الحرب العظمى»، الجزء 30، ص 11-12.
- (213) م. ن، الجزء 30، ص 12–13 نقلاً عن القول الحق» في تاريخ سوريا وفلسطين والعراق للمسترج .ف. فودر أحد الإنكليز المشتغلين بالقضايا العربية فقد كرّس في كتابه فصلاً كاملاً لمناقشة هذه القضية.
- (214) هو جورج لوتشوفسكي بولندي الأصل رحل في نهاية الحرب العالمية الثانية إلى أميركا وعيّن أستاذاً للعلوم السياسية في جامعة كاليفورنيا وقد تسنّى له خلال اشتغاله سفيراً لبلاده في إيران أن يدرس أحوال الشرق الأوسط وشؤونه.
  - (215) الشرق الأوسط في الشؤون العالمية، الجزء الأول، 1965م، ص 111.

ويذكر المستر غريفز عن صديقه لورنس في كتابه الذي سمّاه باسمه: «إن لورنس شرح للملك جورج بصورة خاصة أن الدور الذي مثله في الثورة العربية لم يكن مشرفاً له ولا لبلاده ولا للحكومة الإنكليزية لأنه أمر بأن يمني العرب بالأماني الكاذبة ثم التمس أن يعفى من قبول الأوسمة التي أنعم بها عليه لنجاحه في الخديعة والاحتيال»<sup>(216)</sup>.

وفي هذا الضوء يمكن الاطمئنان إلى ما يذهب إليه الكاتب الفرنسي جاك برتولي من أن العبارة التي أنهى بها لورنس كتابه عن «الثورة العربية» لم تكن عشية دخوله دمشق، والمؤذن ينادي المسلمين إلى الصلاة ويذكرهم بأن الله رحمهم ونصرهم مجرد شعور بأنه «كان أقرب إلى البادية منه إلى الإنكليز» وإنما كانت يقظة ضمير واخز يذكر صاحبه بأنه وحده يعلم أن ثقة المؤمنين بوعود الحلفاء لم تكن في موضعها<sup>(217)</sup>. ويعيدٌ، في هذا الضوء كذلك، أن يطمئنَّ إلى ادعاء لورنس بأنه لم يكن على علم بمعاهدة سايكس – بيكو<sup>(218)</sup>.

وجاك برتولي نفسه يرى أن: «إنكلترا قد تعهدت بالوعود التي قطعتها على نفسها رسمياً ألّا تعقد الصلح مع الأتراك قبل أن تحقق استقلال البلاد العربية ووسعت بعض

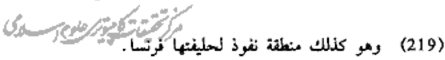
- مرز تقت می این - در

- (216) مجلة «الحرب العظمى»، الجزء 30، ص 13؛ ونهرو، لمحات من تاريخ العالم، ص 310. ففيها أن «بريطانيا قطعت مختلف أنواع الوعود لإنشاء دولة عربية موحدة وعلى هذا الأساس أعلن الشريف حسين الثورة على الأتراك والتحالف مع الإنكليز».
- (217) أنهى لورنس كتابه عن الثورة العربية بالعبارة التالية: «عندما دخلت دمشق وسمعت صوت المؤذن رأيتني أقرب إلى البادية مني إلى الإنكليز». وكانت عبارته قبل أن تمر بها يد الرقيب هكذا: «ولما جن الليل وسمعت صوت المؤذن انقبضت نفسي وشعرت بحزن شديد يتملكني، ويبعث أمامي أهوال وقائع النهار وكنت أعلم وحدي أن ثقة المؤمنين كانت في غير موضعها». من مقال لجاك برتولي عن الكولونيل لورنس. مجلة «الحرب العظمى»،
- (218) م. ن، ص 8. «وبالرغم من أن لورنس قدم لزعماء العرب أجلّ الخدمات أثناء انعقاد مؤتمر فرساي وبعث إلى جريدة «التايمز» برسالة اتهم بها حكومته ونسب إليها الرياء والمداهنة فقد وافق أخيراً على النظام الاستعماري البريطاني بشكله الانتدابي وذلك في صدد حديثه عن تشكيل حكومة راقية متقدمة في العراق يحرس الأسطول الإنكليزي شواطئها... م. ن، ص 9–10.

التحقيقات فيما يتعلق بالعراق ولبنان لأن العراق موطن البترول ولبنان منفذه إلى البحر الأبيض المتوسطة<sup>(219)</sup>. وقبل الاعتراف باستقلال العرب بسنة واحدة عقدت بين إنكلترا وفرنسا معاهدة قسرية اقتسمت الدولتان بموجبها الأقطار العربية<sup>(220)</sup>.

ويعترف مكماهون في ردّه على هذه الرسالة بأن مصالح العرب ومصالح إنكلترا مشتركة فعلاً وأن الإنكليز يرغبون في استقلال البلاد العربية ويوافقون على أن يكون الخليفة عربياً عريقاً في عروبته. أما ما يتعلق بالحدود فقد زعم أن البحث فيه والوقت قصير والحرب قائمة سابق لأوانه<sup>(221)</sup>.

ويعود الشريف في رسالته الثانية<sup>(222)</sup> فيصارحه بأن الإجابة غامضة وهي باردة فيما يتعلق بالنقطة الأساس ويعني بها نقطة الحدود. بل هي تشعر بعدم الرضا والنفور من الحديث في موضوع الحدود الطبيعية التي هي مطالب شعب يؤمن بأن حياته في هذه الحدود وهو متفق إجماعاً على هذه العقيدة. ثم إن هذا المطلب ليس شخصياً وإنما هو مطلب جماعي، والشعب العربي كله<sup>(223)</sup> ينتظر بصبر فارغ نتائج المفاوضات المتوقفة على موافقة الإنكليز أو رفضهم لقضية الحدود<sup>(224)</sup>.



- (220) يلاحظ أن البروفسور جورج لتشوفسكي وحده يؤكد أن تعهد مكماهون للحسين سبق اتفاقية سايكس بيكو بستة أشهر وحينما عقدت الأخيرة كانت تتَّفق، بكل وضوح، مع تعهدات مكماهون وتؤلف نقضاً للعهد الذي قطع للعرب ولذلك لم يخبر الشريف حسين بها... ويحاول المستر غريفز في كتابه (لورنس) أن يعتذر عن هذا التناقض بأن نائب الملك في مصر والشريف لم يكونا عالمين بالاتفاق الذي جرى بين الإنكليز والفرنسيين. ويرد الدكتور الشهبندر هذا الاعتذار بأن وجود دائرتين في وزارة الخارجية البريطانية استقلت كل منهما يواحدة من هاتين المعاهدتين من دون أن تكاشف الأخرى مَنْ أسقط الكلام ولا يليق بأن بواحدة من هاتين المعاهدتين من دون أن تكاشف الأخرى مَنْ أسقط الكلام ولا يليق بأن الشهون المالي أمون التنظيم السياسي وانسجام الخطط الخارجية. الشوق الأوسط في الشؤون العالمية، ج 1، ص 111–112 وانظر مجلة دالمقتطف، عدد حزيران، عام الشؤون العالمية، ج 1، ص 111–112 وانظر مجلة دالمقتطف، عدد حزيران، عام
  - (221)م.ن، ص 26.
  - (222) 29 شوال 1373هـ 9 أيلول 1915م.
  - (223) حتى الذين ظلوا يعملون لصالح تركيا وألمانيا منه.
    - (224) م. ن، ص 26–27.

وفي الجواب الثاني<sup>(225)</sup> يعرض مكماهون لتعديلات على الحدود المقترحة للدولة العربية تشمل الأقسام السورية الواقعة في غرب دمشق وحمص وحماه وحلب باعتبارها – في زعمه – أقساماً ليست خالصة العروبة<sup>(226)</sup> ويعرض أيضاً لمصالح بريطانيا في ولايتي البصرة وبغداد وما تقتبسه هذه المصالح من أن يكون للولايتين شكل إداري خاص. ثم هو بعد ذلك يؤكد أن إنكلترا مستعدة على أساس تلك التعديلات وملاحظة وضع الولايتين أن تعترف باستقلال العرب وتقديم المساعدة لهم في الحدود التي يقترحها شريف مكة<sup>(225)</sup>. ويعود الشريف فيؤكد في رسالته الثالثة<sup>(228)</sup> أن بحته.

وأنه في ظل الحكم العربي المستقل سيتساوى المواطنون في الحقوق والواجبات على نحو ما كان يقع في عهد الخليفة العادل عمر بن الخطاب. ويؤكد الشريف كذلك أن العراق مهد الحضارة العربية وبعيد جداً إقناع العرب بالتخلي عنه وأنه إذا جاز شيء في هذا الصدد فإن الرغبة في الحفاظ على المصالح المشتركة قد تسمح باحتلال الجيوش الإنكليزية لهذا القطر العربي لفترة قصيرة ولقاء تعويض. ويلاحظ بوضوح أن الشريف يلحّ في هذه الرسالة على أن يكون الاتفاق واضح البنود منذ البداية ليخوض العرب غمار الحرب إلى جانب الحلفاء مطمئنين<sup>(229)</sup> وحين ينتهي الحديث إلى قرار حاسم يروغ المعتمد البريطاني في جوابه فلا يلزم نفسه بشيء واضح<sup>(230)</sup> بيد أن الشريف في رسالته الرابعة.

- (225) 15 ذو الحجة 1333هـــ 24 تشرين الأول 1915م.
- (226) في رأي مكماهون. ويلاحظ أن ظلالاً من بنود سايكس-بيكو التي ظهرت في ما بعد تتلامح في هذه التعديلات التي يقترحها مكماهون ولعله من هنا أيضاً كان الحلفاء يعملون على أن يحصروا ثورة الحسين في نطاق ضيق هو نطاق الحجاز. مجلة الحرب العظمى، الجزء 49، ص 20.
  - (227) م. ن، ص 27-28.
  - (228) 24 ذو الحجة 1333هـــــــ 1383م.
  - (229) مجلة «الحرب العظمى»، الجزء 28، ص 28-30.
  - (230) كان تاريخ الجواب في 13 كانون الأول 1915م-25 صفر 1334هـ..
    - (231) 25 صفر 1334هـ-1 كانون الثاني 1916م.

يبعثه على إعلان الثورة على الأتراك لا يتصل بغاية شخصية بقدر ما يتصل بمطلب عام يمثل رغبة شعبية ملحة في التحرير وأن ما ذكر في الرسائل السابقة من شروط التحالف لا يمكن التنازل عنه<sup>(232)</sup>. وعلى الرغم من أن جواب مكماهون عن هذه الرسالة ظل يتسم بالمراوغة إلا أن رده على رسالة الحسين الخاصة<sup>(233)</sup> كان واضحاً في النص على أن حكومة جلالة الملك قد صادقت على جميع مطالب الشريف...

وفي البلاغ الرسمي الذي أذيع من لندن في 28 تموز من عام 1916م ما يؤيد ذلك فقد ورد فيه أن حكومة الآستانة بسوء تصرفها وخضوعها التام لسلطة الألمان دفعت شريف مكة وغيره من الزعماء في البلاد العربية إلى أن الفرصة قد حانت للمناداة بخلع النير التركي وإعلان الاستقلال وأن بريطانيا كانت تعطف على العرب دائماً وأنه إذا كانت صداقتها التقليدية لتركيا منعتها في الماضي من أن تترجم هذا العطف إلى موقف إيجابي صريح فإن دخول تركيا الحرب ضد الحلفاء جعلها حرة في إظهار عطفها على العرب الذين انخرطوا في عداد الحلفاء ضد العشرك.

وذلك واضح في أن الشريف وبريطانيا لم يكونا في صدد استقلال يقتصر على الحجاز وحده، وحين أطلق الشريف رصاحته الأولى معلناً ثورته على الاتحاديين في التاسع من شعبان من عام 334هـ<sup>(236)</sup> ظل يستشعر حاجة إلى بيان يبسط فيه الأسباب التي حملته على إعلان الثورة لكأنه أراد أن يبرئ ذمته مما قد يظن أنه خروج على سلطة إسلامية قائمة وتوريط للعرب بما لا جدوى فيه.

ولعله من هنا كان يلحّ في البيان على أن أمراء مكة المكرمة هم أول من اعترف بالدولة العثمانية رغبة في جمع كلمة المسلمين وإحكاماً لعرى جامعتهم. ويسوغ الشريف هذا الاعتراف بتمسك السلاطين من آل عثمان بكتاب اللَّه وسنَّة رسوله ثم

- (232) مجلة «الحرب العظمى»، الجزء 28، ص 30.
- (233) يلاحظ في هذه الرسالة أن الشريف يقتصر على وعد يجمع كلمة العرب ليبدأ الثورة قريباً ـ ومن المؤكد أنه كان يربط ذلك بالموافقة على مطاليبه وثلك حقيقة يقتضيها سياق المراسلات.
  - (234) مجلة الحرب العظمى، الجزء 28، ص 30-31.
    - (235) مجلة فالحرب العظمى، الجزء 29، ص 5-6.
      - (236) المصادف العاشر من حزيران 1916م.

كان بعد ذلك أن قبض على زمام السلطة نفر حادوا بالدولة عن صراط الدين ومنهج الشرع القويم فبذروا أموالها في غير الوحدة المشروعة وأضاعوا جملة من ممالكها ومزقوا شمل الأمة العثمانية في حماقة بالغة الخطورة لتتريك مختلف عناصرها بالقوة القاهرة وخصوا العنصر العربي ولغته بكثير من الظلم والاضطهاد. وما انفكوا يمعنون بواقع الدولة والأمة إفساداً حتى خاضوا بها غمرات الحرب الأوروبية الماحقة. وكان إعلان الأحكام العرفية فرصة أتاحت لهم عملية تقتيل وتصليب ونفي ومصادرة امتدت إلى النخبة الممتازة من أحرار العرب ساسة ومفكرين وعسكريين حتى لا يطمع عربي ألى النخبة الممتازة من أحرار العرب ساسة ومفكرين وعسكريين حتى لا يطمع عربي مساعدتنا على حفظها وأن لنا في المملكة حقوقاً شرعية وقانونية يجب علينا المطالبة بها»<sup>(237)</sup>.

ويذكر الشريف أن الاتحاديين بعد الذين عملوه في سورية والعراق ساقوا الألوف من جنودهم إلى الحجاز ليذيقوه مرارة الجوع والخوف فيتم القضاء بذلك على الأمة العربية في عقر دارها وموطن عزها وفخارها. وإذن فقد كان لا بد أن يضرب على أيديهم فلا يتمادوا في ظلمهم وغيهم. ويختم الشريف بيانه الذي يوجهه إلى إخوانه من المسلمين في مختلف أقطارهم بأن انتفاضه على الطغمة الحاكمة من الاتحاديين واجب يفرضه تعريض استقلال الدولة للزوال والانتفاض – وإن يكن وقاية للعرب من عاقبة الخطر الذي استهدفت له هذه الدولة – لا يمثل هدفاً مشروعاً في رأي الشريف عاقبة الخطر الذي استهدفت له هذه الدولة – لا يمثل هدفاً مشروعاً في رأي الشريف حتى يكون مقدمة لاستقلال تام مطلق لا تشويه شائبة مداخلة أجنبية وفي ظله تتلاشى عصبة الدين وينفتح العالم الإسلامي على كل ما يلائم أصوله العامة من ضروب التمدن الحديث وأسباب النهضة الصحيحة<sup>(238)</sup>.

وحتى حين يظل في مراسلات حسين ــ مكماهون ما يشبه أن يكون من النصوص التي تحتمل أكثر من تفسير فقد كان في تصريحات البريطانيين<sup>(239)</sup> وعهودهم<sup>(240)</sup> أن

- (237) مجلة «الحرب العظمى»، الجزء 29، ص 20.
  - (238) الصفحة نفسها من م. ن.
- (239) في طليعتها التصريح الإنكليزي الغرنسي الذي سبقت إليه إشارة.
- (240) أخطر هذه العهود العهد البريطاني للسوريين السبعة وكانوا جميعاً من العرب المقيمين في القاهرة ومن ذوي المكانة والنفوذ وقد عملوا بحماسة بالغة لتأييد الثورة العربية ثم ساورتهم الشكوك بصدق الحلفاء فوقعوا مذكرة للحكومة البريطانية طلبوا فيها توضيح سياستها المتعلقة

في ادب العراق الحديث

في وعد بلفور واتفاقية سايكس بيكو عام 1918م ما يكفي لإعطاء مراسلات حسين ــ مكماهون مضموناً ملزماً بتحرير العرب.

على أن ما قدمته الثورة العربية للحلفاء جدير وحده بأن يصرف هذه المراسلات إلى مثل هذا المضمون المنصف<sup>(241)</sup>.

أما أن الثورة العربية كانت من أقوى العوامل التي ساعدت على أن ينتصر الحلفاء في الميدان الشرقي فذلك ما يؤيده اللورد ويفل بقوله: «لقد كانت قيمتها عظيمة للقيادة البريطانية فقد قطعت خط الرحمة على القوات التركية في الحجاز وفي جنوب بلاد العرب فيما أمنت الجناح الأيمن للقوات البريطانية الزاحفة في فلسطين»<sup>(242)</sup>.

- بمستقبل البلاد العربية بمجموعها في بيان واضح وشامل فكان هذا العهد الذي سلمه إلى السبعة أحد كبار موظفي الاستخبارات في اجتماع رسمي عقد لهذه الغاية. ويرى المتنبعون للسياسة البريطانية أن هذا العهد يعد أخطر ما أصدرته بريطانيا لتوضيح سياستها نحو الثورة العربية ونحو البلاد العربية التي السلخت عن تركيا حرباً وقد جاء في بعض نصوصه: «إن حكومة جلالة الملك ترغب في أن تكون عامة الشعوب التي تتكلم العربية منقذة من السلطة التركية وأن تعيش فيما بعد وعليها الحكومة التي ترغب فيها وأن استقلال بعض البلاد والعربية سواء كانت تتمتع به منذ علية أو حصلت عليه الآن استقلال تعترف به إنكلترا اعترافاً تاماً...». جورج أنطونيوس، يقظة العرب، ترجمة علي حيدر الركابي، ص 298-299 والحسني، الثورة العراقية الكبرى، ط 2 منقحة، 1965م، ص 19.
- (241) في تصريح لمسؤول عسكري تركي: فإن المساعدات التي أداها الجيش العربي للحلفاء منذ تكوينه وحتى ختام الحرب مساعدات عظيمة ولولا ثورة الحسين لما تسنّى للجيش الإنكليزي اختراق فلسطين، وكان قُضي عليه نهائياً في صحراء سيناءه. مجلة فالحرب العظمى،، الجزء 49، ص 13.

وفي التقرير الرسمي الذي رفعه الجنرال اللنبي في 28 تموز 1918م إلى وزارة الحربية البريطانية عن أعمال الجيش العربي اعتراف صريح بأن المساعدات التي قدمها هذا الجيش كانت ذات تأثير بالغ في الحصول على نتائج حربية حاسمة.... م. ن، ص 15. ومثل هذا يرد في الكتاب الذي سلمه الجنرال مورداك رئيس ديوان المسيو كليمنصو العسكري مع وسام الصليب الحربي وشارة سعف النخل إلى الأمير فيصل. وفي التقرير المفصل الذي وضعه السر ريجينالد وينست نائب الملك في مصر عن حوادث حرب الحجاز من 9 تموز 1916 إلى 10 كانون الثاني 1919م تقويم منصف للثورة العربية

ومدى إسهامها في صنع النصر للحلفاء. م. ن، ص 16-18.

(242) السياسة والستراتيجية في الشرق الأوسط، ص 374.

وفي مقال للورنس نشرته الأوبزرفر اللندنية في عددها الصادر في 18 آب 1920م: «إن شجاعة فيصل ومقدرته في الحكم جعلت ثورة مكة تنتشر إلى خارج نطاق المدينتين المقدستين حتى أصبحت عوناً فعالاً للحلفاء في فلسطين. وتحول الجيش العربي المشكل في الميدان من حشد من البدو إلى كتلة منظمة مسلحة تسليحاً جيداً. وقد أسر هذا الجيش خمسة وثلاثين ألف جندي تركي وعطل عن العمل ما يعادل هذا العدد واستولى على مائة وخمسين مدفعاً ثم احتل مائة ألف ميل مربع من البلاد العثمانية فكان هذا خدمة جلى في وقت حاجتنا البالغة»<sup>(243)</sup>.

فما كان جزاء هذا الرجل الذي قاد الثورة ووقف إلى جانب البريطانيين في محنتهم وقد ختم حياته في المنفى بعيداً عن الأهل والوطن<sup>(244)</sup>. وكان أروع ما في مأساته أنه رفض الترهيب والترغيب<sup>(245)</sup> في حمله على الاعتراف بالانتداب الذي فرض على كل من سورية والعراق وفلسطين في سان ريمو على أنه لم يكن يتوقع في المستقبل عروضاً أخرى<sup>(266)</sup>. وقد أظهر رغبة صادقة في الاستغناء عن المعونة المالية التي هدّه الإنكليز بقطعها على شدة احتياجه لها وهي مساندتهم الأدبية لمملكته الصغيرة في الداخل والخارج. ورحب بأن يزحف السعوديون على الحجاز ويضموه إلى نجد ما داموا عرباً كالهاشميين. وكان هذا كله أحب إلى نفسه من أن يوقع اتفاقاً يدمغه بخيانة الأمة ويسجل عليه الرضا بالغين الذي لحق العرب في كرامتهم وأرضهم<sup>(247)</sup>.

- (243) أرنولد ويلسن، الثورة العراقية، ص 165؛ ومجلة االحرب العظمى»، الجزء 49، ص 18.
- (244) السياسة والستراتيجية في الشرق الأوسط، ص 380؛ وإبراهيم الراوي، ذكريات أمير اللواء الركن المتقاعد، ص 114–115.
- (245) فقد رغبوه بإعادة الراتب الذي كانوا قد قضوا عليه عقب الهدنة ومنع السعوديين من مهاجمة الحجاز، ومناصرته في المجالات الأخرى داخل المملكة وخارجها. وخوفوه بقطع الراتب وإغراء السعوديين به وخذلانه في أي مجال يحتاج فيه إلى إسناد ومساعدة. ذكريات الراوي، ص 115.
  - (246) بروكلمن، تاريخ الشعوب الإسلامية، ط 4، 1965م، ص 749-750.
  - (247) ذكريات إيراهيم الراوي، ص 116؛ وبروكلمن، تاريخ الشعوب الإسلامية، ص 750.
- (248) كان الإنكليز قد أغروا الوهابيين بالزحف إلى الطائف فخربوها وأعملوا السيف في رقاب سكانها فالتمس أهل مكة من الحسين أن يتنازل عن العرش فحوّل السلطة إلى علي أكبر أبنائه ولاذ بالعقبة. وحين طالب بها السعوديون بعد استيلائهم على مكة أخرجه البريطانيون

في ادب العراق الحديث

الأقل – أن ينبز بضعف الشخصية السياسية لأن «الثورة لم تحقق أهدافها<sup>(249)</sup> أو أن يعد فشله فيما خطط للعودة بالعرب إلى تاريخ عريق ماجد قدراً من أقدار البيت الهاشمي تجلّى في شخصه كرة أخرى وقد غفل في غمرة من اعتقاده بحقه الإلّهي – شأن كثير من أجداده العلويين ... عن كل اعتبار لظروف هذا العالم وأحواله فذهب ضحية هذا الاعتقاده<sup>(250)</sup>أو أن تحمل خيبة الأمل في وعود الحلفاء على التشكيك في (أن ثورته كانت صدى لعواطف الملايين من العرب في الشرق الأوسط وأملاً تحيطه نفوسهم بالترحاب والإكبار)<sup>(251)</sup>. والحق أن ما أحاط بالثورة من ملابسات ... وكنا قد توفرنا عليه من قبل – جدير بأن يصحّح خطأ الزعم بأنها لم تعبر عن طموح العرب إلى التحرر لأنها لم تستطع أن تحقق أهدافها القومية<sup>(252)</sup>. وبعد فما حجم التأثير

لم يكن للنضال الوطني في العراق خلفية تحمل طابع النظرية السياسية قبل الانقلاب التركي الذي يعرف بانقلاب الدستور عام 1908م وإنما كان ضرباً من الضيق بالسلطة الأجنبية<sup>(253)</sup> يجد متنفسه في التمرد عليها بين آونة وأخرى<sup>(254)</sup> ويتمثل

- منها وسمحوا له بالالتجاء إلى قبرص ثم أجازوا له أن يحل ضيفاً على ابنه في عمان حيث توفي في حزيران من عام 1931م، ودفن في بيت المقدس. بروكلمن، تاريخ الشعوب الإسلامية، ص 750–751.
- (249) يذهب نهرو إلى أن الحسين كان أقل ذكاء من ابن سعود الذي حصل على ما يريد دون أن يعتشق الحسام في وجه تركيا ولعل نهرو ينسى أن ما يريده ابن سعود لم يكن يومئذٍ بقدر ما يريده الحسين الذي حين كان حكم ابن سعود محلياً كان الحسين يتجاوز بزعامته حدود الحجاز أو نجد إلى معظم البقاع العربية. نهرو، لمحات من تاريخ العالم، ص 325 والشرق الأوسط في الشؤون العالمية، ص 159.
- (250) بروكلمن، تاريخ الشعوب الإسلامية، ص 351. ويلاحظ أن بروكلمن في حديثه عن الشريف يصدر عن ذاتية ربما كان مشوهاً أثر الشريف في الهزيمة التي حلّت بالحلف الألماني التركي!!
  - (251) السياسة والستراتيجية في الشرق الأوسط، ج 1، ص 374، 377.
- (252) يلاحظ أن كثيراً من الذين يؤرخون لثورة الشريف يتأثرون بالأخطاء السياسية التي ارتكبها أبناؤه وأحفاده قيما بعد.
- (253) كان السواد الأعظم من الشعب العراقي يشعر بداهة بأن الأتراك غرباء عليه ثم هم يعنون باستثماره دون العناية بمصالحه. مقدمة في دراسة العراق المعاصر، ص 24.
- (254) من مظاهر هذا التمرد ما وقع بين عشائر الفرات والسلطة العثمانية في أوائل القرن الثالث

هذا بوضوح في القطاع العشائري من الفرات الأوسط وهو قطاع ينتسب كله من الناحية المذهبية إلى عقيدة التشيع على نحو ما يؤمن به الإمامية<sup>(255)</sup>.

ويبدو أن ما تسرّب من نظريات الفكر السياسي الأووربي إلى المنطقة العربية كان جديراً بأن يمدّ النضال الوطني في العراق إلى أوسع من بيئة الفرات وإلى أن يمنحه مضموناً قومياً لامركزياً في البدء<sup>(256)</sup> ثم مضموناً قومياً انفصالياً وراء ما تكشف في الانقلاب الدستوري من نزعة التتريك<sup>(257)</sup>.

وإذا كان العراقيون بتأثير الصلة الروحية التي تربطهم بدولة الخلافة الإسلامية قد نصروا الانقلابيين في معركة الجهاد التي سبقت إليها إشارة فذلك لأنه لم تكن قد اتضحت علمانية الدولة بعد، ولم تكن قد اشتدّت محاولة القهر لتذويب العناصر كلها فيما يعرف بالطورانية. ثم استأنف العراقيون وراء معركة الجهاد كفاحاً مريراً من أجل التحرير<sup>(258)</sup> وهو كفاح ظل يجد في ثورة الحجاز فوق قدرتها على أن تنتصر، تيمُّناً في الانتفاض على سلطة متهمة في هويتها الإسلامية.

والواقع أن ما كان يرافق هذه الثورة من دعاية رصد الإنكليز لها كثيراً من طاقاتهم الفكرية والمادية<sup>(259)</sup> جدير بأن يخلق في العراق انفعالاً قوياً بها وتعاطفاً شديداً مع

مرز تحقت في وزر على مرد من

- عشر إلى نهاية الثلث الأول من القرن الرابع عشر الهجري وهو ما يعرف بحرب نجيب ياشا في كربلاء 1258هـ.، وسليم باشا في النجف 1268هـ.، وشبلي باشا في الشامية؛ وأبي مخير 1292هـ.، ويوسف ياشا في الغراف 1296هـ. الحقائق الناصعة، ص 27.
- (255) ربما ربط ذلك بالجفوة التي كانت تقوم بين الأتراك والفراتيين. وهي جفوة أساسها التشكك بولاء الفراتيين للسلطة العثمانية فقد كان يظن أن ولاء الشيعة في العراق هو للفرس أبداً!! الحسني، الثورة العراقية الكبرى، هامش رقم 1، ص 262.
- (256) الحفائق الناصعة، ص 29. فقد طالب جماعة من العراقيين على رأسهم طالب باشا النقيب بحكومة لامركزية.
  - (257) مقدمة في دراسة العراق المعاصر، ص 24.
  - (258) كان من مظاهره ثورة النجف وكربلاء والحلة التي سبقت إليها إشارة.
- (259) ليس ببعيد أن يكون لهذه الدعاية التي نظمها الإنكليز لثورة الحسين والكتب والمجلات والصحف التي نشروها في سبيل التنويه بها أثر قوي في هذا الالتقاء الواسع على أهدافها في العراق بخاصة. ويبدو أن الموقف السلبي الذي وقفته المدرسة الأنجلو هندية من هذه الثورة لم يغير كثيراً من هذه الحقيقة. الحسني، الثورة العراقية الكبرى، ص 78؛ وعبد الله فياض، الثورة العراقية الكبرى، ط 1، بغداد 1963م، ص 210–211.

فمي أنب العراق الحديث

أهدافها<sup>(260)</sup>، ولا معنى لأن تكون هذه الثورة عاجزة عن أن تترك تأثيراً في الرأي العام العراقي<sup>(261)</sup>. وفي القطاع الشيعي بخاصة يمكن أن يكون الانفعال بها شديد الوضوح وهو منطقي جداً في ضوء ما تقدّم من علاقة هذا القطاع بالدولة وإيثار الهاشميين بعاطفة حب شديد.

على أن وجهاً آخر من الرأي يمكن أن يكون مقبولاً في هذا الصدد هو أن النضال في العراق من حيث بدايته وغايته جزء من حركة استقلالية شملت معظم البلاد العربية في الإمبراطورية العثمانية وهي حركة متجانسة الفروع. . . وكان يتمّم بعضها بعضاً لا على نحو التابع والمتبوع بل على نحو التشابه في النزعة والهدف والشعور<sup>(262)</sup>.

ب ـ ثورة مصر عام 1916م وتأثيرها في النضال الوطني في العراق

بين الرسائل التي كان يبعث بها جواهر لال نهرو إلى ابنته أنديرا من معتقله في الهند رسالة يجيء فيها ما يلي: «ولا تحسبي أن قصة مصر لا تحتل مكاناً بارزاً في

- (260) كان من أسباب ذلك فيما يبدو انخراط عدد من الضباط العراقيين الهاربين من الجيش العثماني أو من الذين وقعوا أسرى بأيدي الإنكليز في ثورة الحسين. فقد كوّن هؤلاء حلقة اتصال بين العاملين في هذه الثورة وبين بعض المعنيين بالحركة الوطنية في العراق. انظر الصفحات نفسها من م. ن.
- (261) يبدو أن عجز الثورة عن التأثير في الرأي العام العراقي هو رأي المس بل وهو رأي تسوقه بغير تعليل. وهو كذلك رأي الكولونيل لورنس الذي يعلله بالموقف غير الودي الذي وقفته السلطات العسكرية في الهند تقليلاً من شأن الثورة لتضعف من روح النضال في سبيل الاستقلال بين السكان العرب المحليين. وفي رأينا أن ذلك كان قليل التأثير في مقابل النشاط الدعائي الذي كانت تبالغ في بلله المدرسة الأنجلومصرية. هذا ويعترف ويلسن وكان الحاكم الملكي العام في العراق بأن ثورة الشريف لم تكن بأقل تأثيراً في نضال العراق من بنود الرئيس ويلسن وضباط الأتراك والبولشفيك. ناريخ العراق السياسي الحديث، الجزء الأول من الطبعة المنقحة، 1957م، مطبعة العرفان صيدا، ص 166-147؛ وعبد الله فياض، الثورة العواقية الكبرى، وهامش رقم 2، ص 108 نقلاً عن النسخة الإنكليزية المطبوعة 1938م من أعمدة الحكمة السبعة للورنس، ص 60. لقد كانت المس بل ولورنس ينظران إلى تأثير الوطنيين العراقيين بثورة الشريف من الناحية المال عن المسيدية الإنكليزية المطبوعة 1938م من أعمدة الحكمة السبعة للورنس، ص 60. لقد كانت المس بل ولورنس مهادنة الإنكليز وحدها هي الدليل عليه أما التأثر بجوهر الثورة وهو الوثوب بالمستعمر أياً

(262) مقدمة في دراسة العراق المعاصر، ص 47.

التأريخ، لأن مصر عريقة في التاريخ بين الشعوب وتعود بنا إلى زمن أقدم مما يعود بنا إليه أي بلد آخر. كما أن تاريخها لا يعدّ بالقرون بل بآلاف السنين وما زالت الآثار الهائلة الجبارة تربطنا بذلك الماضي البعيد. وقد كانت مصر أول وأعظم البلدان التي قامت بها أعمال التنقيب عن الآثار، وكلما رفع عن باطن الأرض تمثال حجري قصّ علينا قصصاً ساحرة عن العصر الذي نحت فيه... ومع أننا لا نستطيع أن (نحدّد على وجه الدقة) متى بدأ التأريخ المصري إلا أننا نعلم أن الناس قد عمروا وادي النيل قبل سبعة آلاف عام (والحق أنه وجدت آنذاك حضارة عريقة).

وبهذا الامتياز استطاعت مصر أن تبني دولتها الحديثة خلال النصف الأول من القرن التاسع عشر وأن تسير قدماً في تطورها السريع. وإذا جاز أن يكون محمد علي<sup>(264)</sup> هو الذي خطط لبناء هذه الدولة فإن المصري فلاحاً وعاملاً وجندياً هو الذي بذل الجهد الأكبر في إرساء قواعدها وإعلاء شأنها<sup>(265)</sup>. ويبدو أن مصر بهذا الامتياز كذلك استطاعت حتى وراء يقظتها الحضارية في ظل محمد علي أن تكون مثلاً رائعاً للتقدم وأن التخطو في سيعين عاماً ما يخطوه غيرها في خمسمائة عام<sup>ه(266)</sup>.

مرز تحية تشكية زرمين بسدى

- (263) نهرو، لمحات من تاريخ العالم، ص 184.
- (264) هو الجندي الألباني المغامر الذي هاجر من (قولة) على الساحل المقدوني ثم وصل على غارب الموجة الشعبية في ثورة دستورية حمل لواءها العلماء والعمال المصريون عام 1805م إلى أكبر منصب في البلاد ومنذ ذلك التاريخ وإلى ثورة مصر 1952م ظل هو وأسرته يتناوبون على حكم مصر. في التاريخ الإسلامي الحديث، ص 86؛ وبروكلمن، تاريخ الشعوب الإسلامية، ص 542-544؛ ونهرو، لمحات من تاريخ العالم، ص 185.
- (265) الدكتور عبد العزيز سليمان، مصر والعراق دراسة في تاريخ العلاقات بينهما حتى نشوب الحوب العالمية الأولى، تموز، القاهرة 1968م، ص 357؛ ومحمد ضياء الدين الريس، في التاريخ الإسلامي الحديث، ط 2، 1958–1959م، ص 85. ففيها فأن أثر محمد علي في إيجاد الصلة بين مصر والمدنية الحديثة وإن يكن واقعاً لا يمكن إنكاره إلا أن الفعل في ذلك يعود أيضاً لحيوية الشعب المصري نفسه (وتميزه) بحسن الاستعداد لقبول أسباب التقدم وسرعة إدراك طبيعتها والأخذ بها واتصال مصر بأوروبا-بحكم موقعها الجغرافي كان لا بد أن يتم عاجلاً أو آجلاً».
- (266) المحات من تاريخ العالم، ص 187 نقلاً عن العدد الصادر في يناير 1876م من جريدة «التايمز» اللندنية. ولبروكلمن في هذا وجهة نظر مهمة، فهو يتشكك في أن يتحقق ازدهار

في أنب العراق الحديث

والواقع أن حجم مصر الحضاري بالرغم من كل هذا التطور السريع لم يكن يتناسب آنذاك مع هذا الذي تميزت به من طاقة على أن تبدع الحضارة وتستوعبها عبر تأريخها القديم ذلك أن الأحداث لم تتح لها قيادة مصرية أصيلة<sup>(267)</sup>.

وإذا صحَّ أن يكون محمد علي حاكماً يتميز بنزعة إصلاح فقد بقي كغيره من الأجانب الذين سبقوه إلى حكم مصر يضع مصلحته الشخصية فوق كل اعتبار. ثم هو لم يستطع أن يتخلص من طبيعته العثمانية بكل خصائصها من الجشع، والحرص، والقسوة، والعدو<sup>(268)</sup> وقد ظل خلفاؤه من بعده يحكمون على غراره حتى كأن مصر من مزارعهم وأبناءها من فلاحيهم<sup>(269)</sup>.

وإلى سعيد لم تكن القناة قد شقّت بعد ولكن ذلك لا يعني أن مصر كانت سفير امتياز جغرافي يغري بالفتح ويحمل عليه<sup>(270)</sup>.

وحين شقّت القناة فيما بعد لم تخلق مطامع فتح جديدة بقدر ما كانت توسّع من حجم التطلعات الاستعمارية القديمة<sup>(271)</sup> وعلى هذا المعنى ينبغي أن يحمل إطراء المؤرخ الفرنسي الكبير أرنست رينان<sup>(272)</sup> لفرديناند دي لسبس بأنه وهو يحقق مشروع القناة كان يحدد على الخارطة مواقع المعارك الكبرى في المستقبل<sup>(273)</sup>.

- في مصر وارتفاع في مستوى مكانها الفكري بعثل هذه السرعة التي تحققا بها وراء ثورة عرابي لولا وصاية الإنكليز. كأن بروكلمن بوحي من تعصبه لا يريد أن يعترف بحيوية المصري وطاقته على تمثيل المدنية إلا في ظل الوصاية الأجنبية متجاهلاً في ذلك كل تأريخه الحضاري القديم الذي صنعه بنفسه. بروكلمن، تاريخ الشعوب الإسلامية، ط 4، بيروت 1965م، ص 712.
  - (267) عبد العزيز نوار، مصر والعراق، ص 252؛ ولمحات من تاريخ العالم، ص 185.
    - (268) في التاريخ الإسلامي الحديث، ص 87–88.
      - (269) م. ن، ص 154.
- (270) كانت ملتقى الطرق بين إفريقيا وآسيا وهي تشغل مركزاً استراتيجياً مهماً اجتذب إليه الفاتحين في العهد الغابر. الشرق الأوسط في الشؤون العالمية، ج 2، ص 197.
- (271) م. ن، ص 197؛ ولمحات من تاريخ العالم، ص 186. ففيها أن فتح القناة حول جميع الحركة التجارية بين أوروبا وآسيا وأوستراليا إلى طريقها فزاد في أهمية مصر. والوطن العربي، ص 49.
- (272) عاش بين الأعوام 1839–1892م وله من المؤلفات: مستقبل العلم، وأصول المسيحية وذكريات الطفولة وقصص فلسفية... إلخ.
  - (273) مجلة «الأسبوع العربي» البيروتية، العدد 767، السنة الخامسة عشرة، عام 1974م.

والواقع أن الذي شقّ القناة لم يكن دي لسبس ولم يكن إسماعيل، وإنما شقّتها مصر نفسها بسواعد عمالها الذين كانت تعتصر السخرة حيويتهم، وتأكل الضرائب قوتهم، وتخنق السياط حتى همسة الشكوى في صدورهم<sup>(274)</sup> ثم تنفق مصر مضطرة من خالص مالها على المشروع وتتنازل عن جزء من أراضيها لتتقاسم أوروبا ثمراته ثم تكون هذه الخدمة الكبرى التي تقدّمها مصر للعالم سبباً في أن تفقد هي حريتها<sup>(275)</sup>. وحين استطاعت القناة (أن تحول جميع الحركة التجارية بين أوروبا وآسيا وأوستراليا إلى طريقها) كانت إنكلترا تتحمس بوضوح أن مصالحها في الهند والشرق تحتم عليها أن تسيطر على مصر وقناتها معاً<sup>(276)</sup>.

ويبدو أن مباذل إسماعيل، وما اقتضته من نفقات كانت تغطيها قروض ربوية صعبة التسديد، طوحت بنصيب مصر من أسهم القناة وأتاحت لدزرائيلي<sup>(277)</sup> فرصة كان عليه أن يتصيد فيها هذا الطائر السائح<sup>(278)</sup>. وبالرغم من أن هذه الصفقة كانت وحدها تسمح بتدخل أجنبي سافر يشبه أن يكون من الوصاية على مصر فإن إفلاس الحكومة الذي أعلنه إسماعيل وراء هذه الصفقة كان هو الآخر يوسّع من نطاق هذا التدخل<sup>(279)</sup> ويمكن له في الحياة المصرية على كل الجهات.

- (275) في التاريخ الإسلامي الحديث، ص 122؛ ولمحات من تاريخ العالم، ص 186؛ والدكتور فيليب حتي، مطوّل تاريخ العرب، ترجمة الدكتور أدوار جورجي والدكتور جبرائيل جبور، دار الكشاف، بيروت 1952م، ص 83.
  - (276) لمحات من تاريخ العالم، ص 186.
  - (277) هو رئيس وزراء بريطانيا عام 1875م.
- (278) في التاريخ الإسلامي الحديث، ص 133؛ والدكتور علي الحديدي، محمود سامي البارودي، ص 75، 83. ففيهما أن إسماعيل (كان يسلم الوطن إلى نهاية مفزعة من الإفلاس والخراب والوقوع في أغلال النفوذ الأجنبي... وأن ديونه بلغت عام 1875م 96 مليوناً من الجنيهات رهن فيها كل موارد الدولة التي ترعى مصالح الدائنين بإشهار إفلاسه فارتكب الجريمة الوطنية الكبرى وباع أسهم مصر في قناة السويس لإنكلترا فمهد الطريق للاحتلال الذي أصبح بعد ذلك أمراً لا مفرّ منه). وفيليب حتي، مطوّل تاريخ العرب، 2013م م 1952م، ص 283.
- (279) مظاهر الرقابة الثنائية بالوزارة المختلطة وتقليص القوة العسكرية الضاربة. في الأدب الحديث، ج 1، ط 1، ص 208؛ وفي التاريخ الإسلامي الحديث، ص 136؛ وعلي الحديدي، محمود سامي البارودي، ص 84.

وطبيعي أن يمهّد هذا كله لثورة تقع في طليعة أهدافها أن تنقذ مصر من الهوة التي كانت تنحدر إليها<sup>(280)</sup> وإذا كان مقدراً أن يقود عرابي هذه الثورة فيما بعد فإن تعاليم الأفغاني – وعرابي واحد من تلاميذه – تمثل جانباً مهماً من خلفيتها السياسية، وكان أخطر ما في هذا الجانب أن تطالب الثورة بتطبيق النظم الدستورية<sup>(281)</sup> وكان هذا على حقيقته (يحدّ من حرية توفيق في توجه الأمور وفق مشيئته، وهو في حقيقته كذلك يضع المصلحة الوطنية فوق المصلحة الأجنبية. وفي هذا الضوء ينبغي أن يفسّر التكاتف القوي بين توفيق وقوى الاستعمار من جهة<sup>(282)</sup> وبين توفيق والسلطان العثماني للإجهاز على الثورة وإغراقها من جهة أخرى)<sup>(283)</sup>.

لقد كان عرابي إذن ثائراً يمثّل المد الوطني الجارف للإطاحة بكل ما في الحياة المصرية من مظاهر الفساد<sup>(284)</sup> وهو من هنا كان يمثل خطراً حقيقياً على الذين يشاركون في صنع هذا الفساد. ولكن الثورة بالرغم من كل ما تجمّع فيها من وطنية



- (280) مصر والعراق، ص 254؛ وعلى الحديدي، محمود سامي البارودي، ص 103.
- (281) كان جمال الذين الأفغاني (يومني إلى تحرير الممالك الإسلامية من السيطرة الأوروبية وإتقاذها من الاستغلال الأجنبي وإلى ترقية شؤونها الداخلية بالإدارات الحرة المنظمة). في التاريخ الإسلامي الحديث، ص 150. وقد أخرج الأفغاني من مصر بحجة أنه (رئيس جمعية سرية من الشبان ذوي العلية ومجتمعة على فساد الدين والدنيا). في الأدب الحديث، الجزء الأول، ط 4، مطبعة الرسالة، ص 250. والحق أنه (إذا كانت مصر قد حرمت شخص جمال الدين فقد ظلت تعاليمه وروحه الثورية مشتملة وقد انتقل منها قبس إلى كل من اتصل به... وكثيرون من أقطاب الثورة العرابية مدينون بأفكارهم وحماستهم للسيد جمال الدين). وفي الأدب الحزيرة

الأول، ص 256.

- (283) م. ن، هامش رقم 2، ص 257. فقد ألغى عبد الحميد أول دستور كان قد صدر بفضل المصلح الكبير مدحت باشا واستبدّ بأمور الدولة وكان شديد الكراهية للثورة العرابية لأنها كانت تعمل على تطبيق الحكم الدستوري في البلاد. وهي يومثذٍ ولاية في الإمبراطورية العثمانية ولو من الناحية الشكلية.
- (284) لقد كانت ثورة عرابي أول ثورة مصرية على الظلم الذي طال أمده. في الأدب الحديث، الجزء الأول، الطبعة الرابعة، ص 330.

وحيوية وصدق لم تستطع أن تصمد طويلاً للعمالة والخيانة والاستعمار<sup>(285)</sup>. ويبدر أن ما تناهى من أخبار الثورة العرابية إلى العراق كان يتسرب من خلال الإعلام الرسمي الذي تمثّله جريدة الزوراء يومذاك. وهي أخبار على ندرتها توشك أن تكون من الإشارات المضللة التي تمسخ الصورة الحقيقية لكفاح مصر الوطني، وذلك بسبب من عداء السلطان العثماني لهذه الثورة، ومن هنا لم يدرك العراقيون أن مصر كانت بقيادة عرابي تجاهد ضد الاستعمار وضد الاستبداد<sup>(286)</sup>.

والحق أن هذه الصورة من كفاح مصر ستبدو فيما بعد واضحة في العراق وستكون أعداد «العروة الوثقى» بخاصة ــ وكانت تتسلل خلسة إلى نقيب الأشراف في بغداد ــ قادرة بتأثيرها الكبير على أن تنقل للمثقفين أبعاد هذه الصورة على حقيقتها<sup>(287)</sup>.

وإذا كانت مصر وراء انهيار الثورة في معركة التل الكبير قد انتهت إلى أن تصبح مركزاً للمحافظة على طريق الهند<sup>(288)</sup> وإلى أن تقع في قبضة الاحتلال البريطاني بالرغم من تبعيتها الشكلية للدولة العثمانية<sup>(289)</sup> فقد ظلت مبادئ الثورة التي انهزمت

(285) الدكتور عبد العزيز سليمان نوار، مصر والعراق، ص 257.

- (286) الدكتور نوار، مصر والعراق، لص 258-259 260 فقد كانت تقوم بين مصر والعراق عزلة، ولم تكن هناك وسائل لنقل الثناء بينهما إلا بواسطة القلة القليلة جداً الذين يتنقلون بين القطرين الشقيقين.
- (287) كان المثقفون العرب يتلهفون على قراءة «العروة الوثقى» وهي المجلة التي أصدرها المجاهدان الكبيران جمال الدين ومحمد عبده وهاجما قيها بعض الوجود الإنكليزي في مصر. وفي بغداد (كان كلما جاء عدد منها يوشك أن تقع ثورة من تأثير هذه الجريدة قبل أن يجيء العدد الذي بعده) على حد ما يقوله سلمان الكيلاني نقيب الأشراف يومتلو. هصر والعراق، ص 260–261.
  - (288) بروكلمن، تاريخ الشعوب الإسلامية، ص 592.
- (289) الدكتور فيليب حتي، مطوّل تاريخ العرب، ص 383-384. فقد ظلت مصر تحت الحكم التركي اسمياً إلى أن نفذت بريطانيا حمايتها لها. الشرق الأوسط في الشؤون العالمية، ج 2، ص 197. ففيها أن ثورة عرابي ضد الأجانب مهدت الفرصة لأن يحتل البريطانيون دلتا النيل 1882م. والوطن العربي، ص 48. ففيها أن السيادة التركية كانت أحياناً بتأثير بعض الأحداث اسماً بغير مسمى. ولمحات من تاريخ العالم، ص 187. ففيها أن الاحتلال البريطاني لمصر صورة قريبة من صور العلاقات الدولية، فالمفروض أن مصر كانت ولاية عثمانية وأن بريطانيا على صلات ودية مع الدولة وكيلاً عنها كانت السلطة العليا بيده.

**لهي ان**ب الدراق الحديث

في الجبهة ولم تنهزم في النفوس ماثلة في قلوب المصريين تدفعهم في دروب النضال دفعاً من أجل التحرر<sup>(290)</sup>. وكان الذي يلهب شعلة هذا النضال أن الوفاق الذي انعقد بين فرنسا وإنكلترا لاقتسام النفوذ خلق أبشع مظاهر السيطرة الأجنبية في الحياة المصرية<sup>(291)</sup> والواقع أنه لم يكن في مصر يومذاك أسعد من أجنبي هو فوق الضريبة، وفوق القانون، ثم هو يقبض بكلتا يديه على مصدر الثروة الوطنية<sup>(292)</sup>.

ويبدو أن ما حدث في دنشواي<sup>(293)</sup> كان يدل على امتياز يتصل هذه المرة بدم المصري بعد أن كان امتياز آخر قد اتصل بكرامته. وربما كانت الحادثة بغير أهمية في حد ذاتها ولكنها «كشفت للشعب كافة عن مركزه الحقيقي ذلك المركز الذي لم يكن يليق به»<sup>(294)</sup>.

ومن خلال الخطاب الحماسي الذي ألقاه مصطفى كامل في المؤتمر الوطني الذي دعا إلى عقده بعد دنشواي<sup>(295)</sup> يلاحظ أنه كان يسعى إلى أن تكون مصر للمصريين

- (290) في الأدب العربي، ج 2، ط 3، ص 82
- (291) مصر والعراق، ص 278. إثر هذا الوفاق عام 1904م أطلقت فرنسا يد إنكلترا في مصر وأطلقت إنكلترا يد فرنسا في مراكش.
- (292) لمحات من تاريخ العالم، ص 188. والواقع أنه عندما تدهورت الإمبراطورية العثمانية فرضت عليها الدول الكبرى أن تعامل وعاياها معاملة خاصة فلا يحاكمون إلا أمام محكمة قضاتها من الأجانب وينبغي أن يعفوا من الضرائب وقد قبلت الحكومة التركية ذلك فانسحب هذا القبول على كل الولايات الخاضعة لها واعتبرت مصر جزءاً من الإمبراطورية العثمانية.
- (293) قرية مصرية صغيرة تابعة لمركز شبين الكوم وخلاصة الحادثة أن بعض الضباط البريطانيين كانوا يصطادون الحمام في القرية فأصابت رصاصة من رصاصاتهم امرأة مصرية فتجمع الأهلون غاضبين فاعتدى البريطانيون عليهم بأسلحتهم وقتلوا شيخ الخفر فدافع الناس عن أنفسهم بالحجارة فجرح أحد الضباط الإنكليز في رأسه جرحاً خفيفاً. وفرّ الجريح ومن معه وجروا في الشمس ما يقرب من ثمانية أميال فمات الجريح متأثراً من ضربة الشمس وثارت ثائرة الإنكليز لهذه الحادثة فعقدوا محكمة عسكرية قضت على واحد وعشرين رجلاً بأحكام مختلفة أعدم منهم أربعة!
  - (294) تاريخ بروكلمن، ص 758.

بالخطورة ولا يقتل خصمه، وهو يلوذ بأذيال الفرار.

(295) كان مصطفى كامل يتحدَّى بهذا المؤتمر السر الدرن جورس الذي خلف كرومر لترضية الشعور الوطني بعد حادثة دنشواي. انظر الصفحة نفسها من م. ن. عبر ثقافة سياسية تستغرق أفراد الشعب كله. وفي هذا الضوء يمكن أن تكون قالبورجوازية، المثقفة هي التي تصدر عنها أول نزعة لتكوين الإرادة الوطنية الحرة في ظل الاحتلال البريطاني<sup>(296)</sup>. ثم تقع الحرب العالمية الأولى وتكون بريطانيا قد ثبّتت أقدامها في مصر ليبقى من الشكليات أن تعلن في الثامن عشر من كانون الأول عام 1914م أن مصر محمية بريطانية<sup>(297)</sup>.

وكان على مصر أن تعاني من وطأة الأحكام العرفية<sup>(298)</sup> وأن تتحمل آلاماً في حرب لم تكن في مصلحتها<sup>(292)</sup> حتى إذا وضعت هذه الحرب أوزارها استأنف الوطنيون المصريون نضالهم من أجل التحرير، وواجه الإنكليز ظروفاً جديدة لم يعد مبدأ الحماية مستساغاً للناس فيها. وكانت مبادئ ويلسن وفي طليعتها حق الشعوب في أن تقرَّر مصيرها ينفسها تسهم في خلق هذه الظروف. وكان يبدو أن هذه المبادئ تقابل بحماسة بالغة لا في مصر وحدها بل في معظم أجزاء الوطن العربي التي كانت تنزع إلى أن تتحرّر من قيود التبعية للأجنبي. وفي العراق كما في مصر يلاحظ أنها تنزع إلى أن تتحرّر من قيود التبعية للأجنبي. وفي العراق كما في مصر يلاحظ أنها ونا يكون من مؤسسي حزب الوفد اللذي بقي إلى عام 1952م يمثل الحركة الوطنية في مصر ويلتف حوله القسم الأكبر من الشعب المصري<sup>(300)</sup>.

- (296) م. ن، ص 719؛ ولمحات من تاريخ العالم، ص 189. ففيها أن البورجوازية هي التي كانت عماد القومية الناشئة عشية الحرب العالمية الأولى ومن هذه الطبقة ظهر سعد زغلول الزعيم المصري الذي يستقطب كل النشاط الوطني فيما بعد.
- (297) منذ اليوم الذي تمّ فيه عقد الحلف الإنكليزي الفرنسي كان الحلفاء يعدون مركز بريطانيا المسيطر وسيادتها على مصر أمراً مفروغاً منه ولذلك لم تكن هناك حاجة لإدخال مصر في المعاهدات السرية التي عقدت في زمن الحرب. الشرق الأوسط في الشؤون العالمية، ج 2، ص 198؛ ولمحات من تاريخ العالم، ص 189. ففيها أن بريطانيا قررت عشية الحرب أن تضم مصر إلى أملاكها ولكن الظروف لم تسمح لها بذلك فأعلنت عليها الحماية. والوطن العربي، ص 50؛ وفيليب حتّي، مطوّل تاريخ العرب، ص 884.
  - (298) لمحات من تاريخ العالم، ص 291.
  - (299) بروكلمن، تاريخ الشعوب الإسلامية، ص 722.
    - (300) م. ن، ص 723.
    - (301) مطول حتّي، تاريخ العرب، ص 724.
- (302) الوطن العربي، ص 50. وكان يقود الحزب في الواقع الطبقة البورجوازية والعناصر المثقفة.

وعلى الرغم من أن سعداً كان من أتباع عرابي الذين أسهموا في ثورته من قبل، ولكنه كان أقدر منه على تحريك الأحداث والانتفاع بها وأوسع منه ثقافة وأبرع منطقاً<sup>(303)</sup>. وكان طبيعياً في مثل هذه الظروف التي أعقبت الهدنة أن تطالب مصر باستقلالها التام ممثلة بالوفد المصري وعلى رأسه سعد في المؤتمر الذي انعقد للصلح في باريس. وقد استشعرت مصر اهتماماً في أن ينكر عليها هذا الحق بعد أن كانت تضحياتها جسيمة في صنع النصر للحلفاء<sup>(304)</sup> فكان عليها أن تنذد بهذا الإجراء وتعمل على إفشاله<sup>(305)</sup>.

وحين يكون الاحتلال \_ على عادته \_ قصير النظر في افتراض الحلول المنطقية لأزمات النضال الوطني يكون أفضل إجراء للتغلب عليها عنده اعتقال زعمائها وإبعاد قادتها. ولم يكن بعد قد فات الوقت حين أدرك الإنكليز في مصر أن سعداً وأنصاره سيكونون أقل خطراً في مؤتمر الصلح حين سيتعين عليهم أن يعملوا في جو لم يألفوه منهم في مصر نفسها إذ كان في ميسورهم أن يرسموا لبريطانيا الخطوط الرئيسة لسلوكها<sup>(306)</sup>. لم يكن قد فات الوقت حيث أدوك الإنكليز ذلك فاقترحوا أن يقرّ وزير الخارجية مطالب الوفد، ولكنه فضل الحل التقليدي، وقرر أن (يضرب على مركز العصب نفسه فنفى في آذار من عام 1919م سعداً وثلاثة آخرين من الوفديين البارزين إلى مالطا)<sup>(307)</sup>.

وكان ذلك يعني ثورة دموية شارك فيها جميع قطاعات الشعب وقتل فيها كثيرون من الإنكليز ومن المصريين<sup>(308)</sup>. وعلى الرغم من أن الثورة لم تستطع أن تفرض أهدافها

- (303) بروكلمن، تاريخ الشعوب الإسلامية، ص 724. وكان أبرز ما في سعد فصاحته الفطرية التي كانت تزيد في عدد أنصاره يوماً بعد آخر.
  - (304) بروكلمن، تاريخ الشعوب الإسلامية، ص 224.
  - (305) في الأدب الحديث، ج 2، الطبعة الثالثة، ص 118.
    - (306) تاريخ الشعوب الإسلامية، ص 714.
- (307) المشرق الأوسط في الشؤون العالمية، الجزء الثاني، ص 199؛ وفي التاريخ الإسلامي الحديث، ص 503.
- (308) الوطن العربي، ص 50؛ ولـمحـات من تـاريخ الـعـالـم، ص 291؛ وتـاريخ الـشـعـوب الإسلامية، ص 725؛ وعبد اللَّه الفياض، الثورة العراقية الكبرى، ص 211؛ والحسني، الثورة العراقية الكبرى، ص 78.

المحالة السياسية لهي العراق

الكبرى على الاحتلال ولكنها نجحت في إقناعه بأن الوطنية المصرية لا يمكن التخلص منها بالإجراءات العسكرية، فسمح لسعد بالتوجه إلى باريس ولندن ليعرض مطالبه على مؤتمر الصلح ويداقع عن قضية بلاده العادلة<sup>(309)</sup>.

وكان على سعد أن يدفع ضريبة الكفاح من أجل مصر مرة أخرى حين رفض أن يستبدل بالحماية تحالفاً يمنح الإنكليز حقوقاً في الدفاع عن بلاده وفي السيطرة على قناتها وفي توجيه علاقاتها الخارجية<sup>(310)</sup>. وحين انتهى عهد الحماية وأعلن استقلال مصر ووضع دستورها كان ما يزال هناك ارتباط بالأجنبي اقتضى جهاداً طويلاً للتخلص منه.

وبعد فإلى أي مدى كانت ثورة مصر في عام 1919م تؤثر في نضال العراق من أجل التحرير وراء الاعتراف بحق الشعوب في تقرير المصير؟ المات أن من أكر الأثرار إلى تربيب م الكوانة إلى كانتر مدينا نتر تربيب

الواقع أن مصر هي أكبر الأقطار العربية من حيث الكثافة السكانية. ومنذ فتحت فيها قناة السويس أصبحت الجسر الذي يربط الشرق بالغرب. ثم يضاف إلى ذلك قابليات ثقافية واسعة حتى ليبدو طبيعياً جداً أن تحتل مكان القيادة في السياسة العربية، وأن يصبح ما يظهر فيها من انتفاضات وطنية نموذجاً تسير على هديه جميع الأقطار العربية.

العربية<sup>(١١٠)</sup>. وإذا صحّ أن الحركات التحررية من العوامل التي تخلق مناخاً ملائماً للتفاعل، وأن ذلك يتم على أكمل وجه حيث ترافقه صلات قربى وعلاقات جوار ووحدة تأريخ يكون من البداهة أن ينفعل العراق بنضال مصر على امتداد الفترة التي تصل بين ثورتي مارس ويوليو<sup>(312)</sup> ويبدو أن هذا الانفعال وراء ثورة العشرين في العراق كان أعمق وأوسع. وعلى أية حال فقد كان لثورة 1919 أثر كبير في تشجيع العراقيين على الثورة ضد البريطانيين وكانت أنباء انتصاراتها تقوي عزائمهم وتشجعهم على أن

- (309) الشرق الأوسط في الشؤون العالمية، الجزء الثاني، ص 200.
  - (310) الصفحة نفسها من م. ن.
- (311) الوطن العربي، ص 48؛ ونهرو، لمحات من تاريخ العالم، ص 288.
- (312) مصر والعراق، ص 251؛ ومحاضرات عن العراق من الاحتلال حتى الاستقلال، ص 16. ففيها أن «الجرائد المصرية كانت تصل العراق وتتلى في المجتمعات والدواوين بشوق زائد واهتمام عظيم». ومهدي البصير، تاريخ القضية العراقية، بغداد 1924م، ص 77.

يستخفوا بالإنكليز وبمقدرتهم الحربية<sup>(313)</sup>. والحق أن وقوع العراق في قبضة الإنكليز خلال الحرب العالمية الأولى وتمسك الإنكليز باستعمار مصر وإعلان الحماية عليها عام 1914م اقتضيا أن يكون التيار السياسي في كل منهما متشابهاً<sup>(314)</sup> وهو العمل ضد الاستعمار الإنكليزي فلا غرو إن وقعت في العراق ثورة كبرى ضد الإنكليز سنة 1920م في أعقاب ثورة مصر الكبرى ضدهم سنة 1919م<sup>(315)</sup>.

ج – الحكومة العربية السورية وواقعة ميسلون وأثرهما في نضال العراق الوطني

قبل أن يدخل المارشال اللنبي دمشق كانت كتائب الثورة العربية تحتلها وترفع رايتها فوق أسوارها ومباني الحكومة فيها. ثم تزحف نحو الشمال لتقرر نهاية حكم

(313) محمد طاهر العمري، تاريخ مقدرات العراق السيامية، الجزء الثالث، بغداد 1925، ص 99؛ وعبد الله الفياض، الثورة العراقية الكبرى، ص 11؛ والحسني، الثورة العراقية الكبرى، ط 2، 1965م، ص 78. فقيها أن أنباء الثورة التي قام بها الأحرار المصريون في العشرة الأولى من جمادى الثانية 327 هـ -آذار 1919م في وجه الطغيان الإنكليزي والأعمال الخارقة التي أثوا بها لمكافحة الاستعمار البريطاني في سقي النيل ألهبت الحماسة في نفوس العراقيين المثقفين وجعلتهم يفكرون في ضرورة الاستفادة من هذه الأحداث

ثورة العشرين في الشعر العراقي، ص 8. ففيها أن ثورة مصر 1919م كانت بين الدواقع القومية التي مهدت لثورة العشرين في العراق. وانظر جريدة «الفرات» العراقية، العدد الثاني، 1338هـ فقد جاء فيه: «أن الثورة العراقية تشبه أختيها الإيرلندية والمصرية في كل الوجوء فقد فجر بركانها الضغط وأضرم نارها الاستبداد... إلخ». وفي التاريخ الإسلامي الحديث، ص 217. ففيها «أن مثل الثورة المصرية التي كانت لا تزال مستمرة كان ماثلاً

- (314) لقد كان في العراق ومصر بين 1882 و1914م تيارات سياسية متوازية. مصر والعراق، ص4.
- (315) الصفحة نفسها من م. ن؛ وفي التاريخ الإسلامي الحديث، ص 204. ففيها أن الصلة التي كانت تجمع بين ثورة مصر في 1919م والأحداث التي كانت تجري في سائر الأقطار العربية في ذلك الوقت هي أنها كلها كانت أعمال كفاح ضد المستعمر الأوروبي الذي أراد أن يجعل الشرق العربي ميداناً لعدوانه.

امتد زهاء أربعة قرون<sup>(316)</sup> وكان على فيصل أن يمارس في هذه الرقعة العربية المحررة سلطة مؤقتة في انتظار التسوية التي ينبثق عنها مؤتمر الصلح في باريس<sup>(317)</sup>.

وفي مؤتمر باريس يجابه الحلفاء بالاتفاقات السرية التي عقدوها أثناء الحرب وهي اتفاقات تتناقض فيما بينها تناقضاً شديداً<sup>(318)</sup>. ومن هنا تنشأ صعوبة كبيرة في التوفيق بين المخططات الاستعمارية التي تتضمنها الاتفاقات والأماني القومية لسكان البلاد التي تحرّرت من تبعيتها للدولة العثمانية المنهارة. وكانت فرنسا تتمسك بحرفية النصوص التي انطوت عليها معاهدة سايكس بيكو وهي نصوص قصد بها في حينه أن تضمن مصالح فرنسا التقليدية في سوريا<sup>(319)</sup>. يبدو أن فيصلاً كان يصرّ هو الآخر في مؤتمر الصلح – وقد حضره بصعوبة مندوباً عن المملكة الحجازية وناطقاً باسم القضية العربية – على حق العرب في الحكم الذاتي، وعلى البر بالوعود الصريحة التي قطعها العربية – على حق العرب في الحكم الذاتي، وعلى البر بالوعود الصريحة التي قطعها الحلفاء لهم وفي طليعتها التصريح الذي كانت فرنسا وإنكلترا أصدرتاه في السابع من تشرين الثاني من عام 1918م ووجهتاه إلى العرب وقد اشتمل على وعد قاطع بالتحرير التام للسكان الذين كان الأتراك بضطهدونهم منذ مدة طويلة، وعلى تأسيس حكومات وطنية وإدارات تستمدً سلطتها من رغبات السكان العربونه بمطلق الحرية.

مرد تقت تكييز الطوي المعالى

- (316) نجيب الأرمنازي، محاضرات عن سوريا من الاحتلال حتى الجلاء، القاهرة 1954، ص 1؛ وذكريات علي جودة الأيوبي، ط 1، بيروت 1967م، ص 70–72.
- (317) الشرق الأوسط في الشؤون العالمية، الجزء الأول، ص 121؛ ومحاضرات عن سوريا من الاحتلال حتى الجلاء، ص 2؛ ولمحات من تاريخ العالم، ص 311.
  - (318) في التاريخ الإسلامي الحديث، ص 201؛ ومحاضرات الأرمنازي، ص 1–2.
- (319) الشرق الأوسط في الشؤون العالمية، الجزء الأول، ص 121؛ ومحاضرات الأرمنازي، ص 1-2.
- (320) الشرق الأوسط في الشؤون العالمية، الجزء الأول، هامش رقم 2، ص 122؛ وبروكلمن، تاريخ الشعوب الإسلامية، وفيها أن بريطانيا وفرنسا أذاعتا في الثامن من تشرين الثاني عام 1918م بياناً مشتركاً صرحتا فيه بأن ما هدفتا إليه من الحرب-وهو تحرير الشعوب الخاضعة للنير العثماني-قد تحقق الآن وأنهما مستعدتان لإقامة حكومات مستقلة في سوريا والعراق تكفل لهذين القطرين تطوراً سياسياً حراً. تاريخ الشعوب الإسلامية، ص 319. ويلاحظ أن هذا لم يكن رأي المؤرخ الألماني الكبير بروكلمن من قبل!!

ويلاحظ أن إنكلئرا بوحي من حرصها على أن تخفف من حدة التناقضات بين معاهداتها السرية وما وعدت به العرب من الأخذ بأيديهم إلى الاستقلال الكامل كانت تلح على فيصل بأن يلتقي مع الإفرنسيين على صيغة تضمن مصلحة الطرفين في سورية، وأن يكون مرناً في موقفه من الأماني الصهيونية ومن مبدأ الهجرة اليهودية إلى فلسطين<sup>(321)</sup>.

وفي هذا الضوء يكون المبدأ الأخلاقي الذي زعم الحلفاء أنه يقوم في أساس الحرب التي يخوضونها من خداع السياسة<sup>(322)</sup> ويكون من الطبيعي أن ينظر إلى مطالب السوريين من خلال سايكس بيكو وتصريح بلفور<sup>(323)</sup>.

ثم يقع في مؤتمر الصلح تناقض آخر يخلق صعوبة بالغة في أن يتلاقى المؤتمرون جميعاً على حلول مثالية حاسمة. ذلك أن التصور الأميركي لأهداف الحرية على نحو ما يرد في بنود الرئيس ويلسن يختلف اختلافاً جوهرياً عن تصوُّر الإنجاز الفرنسي على نحو ما يرد في المعاهدات السرية وإذا كان الحلفاء قد أظهروا تأييداً صريحاً لبنود الرئيس الأميركي فقد كان عليهم أن ينتصغوا لمبدأين جديدين هما: نبذ الاستعمار، والاعتراف بالحكم الذاتي الوطني<sup>(324)</sup>.

ولكن الذي وقع أن الحلفاء تلمسوا في نظام الانتداب وسيلة سياسية ماكرة استطاعت أن توفق في الظاهر بين مصالحهم ومبادئ ويلسن على شدة التعارض بينهما. ثم بقيت جراء ذلك مشكلة هي نسبة الدولة التي تمارس واجبات الانتداب في

- (322) الأرمنازي، محاضرات عن سوريا من الاحتلال حتى الجلاء، ص 2.
- (323) فكان اليهود يحاولون الحصول على تأييد دولي لوعد بلفور وضمان إدخاله في معاهدات الصلح ويعارضون إدماج فلسطين بالدولة العربية (دولة الشريف حسين) كما كانوا يناوثون مبدأ الحكم الذاتي الوطني الذي يجعل من فلسطين إذا طبق عليها دولة عربية، ويعارضون كذلك تدوينها. والغريب أنهم قدموا إلى مؤتمر الصلح مذكرة بهذا الخصوص حفلت بالتفات منهم بالعطف. الشرق الأوسط في الشؤون العالمية، الجزء الأول، ص 123. (324) م. ن، ص 125.

<sup>(321)</sup> الشرق الأوسط في الشؤون العالمية، ج 1، ص 122–123. وكان تصريح بلفور ينص على أن الحكومة البريطانية تنظر بعين العطف إلى إنشاء وطن قومي لليهود في فلسطين وكانت فرنسا تزعم لنفسها طوال قرون حق حماية النصارى في الشرق. تاريخ الشعوب الإملامية، ص 759–760.

مناطق معينة بالذات. ووراء اللحظات التي بلغ فيها التوتر أقصاه بين الوفد الفرنسي والرئيس الأميركي اقترح ويلسن أن توفد إلى الشرق الأوسط لجنة حليفة مشتركة تكون مهمتها التأكد من رغبة الذين يهمهم الأمر مباشرة في هذا الصدد<sup>(325)</sup>. ويبدو أن فرنسا رفضت أن تشارك في هذه اللجنة لأن البلاد العربية في نظرها لم تكن من الرقي بحيث يصح أن تستفتى في تقرير مصيرها<sup>(326)</sup> وكان هذا على حقيقته لا يمثل اعتذاراً بقدر ما يعكس قلقاً على مصالحها، ذلك أن واقعاً يتعارض مع أطماع فرنسا في الشرق الأوسط لا يعفيها من مسؤولية الاعتراف به حين تشارك هي في عملية استكشافه<sup>(327)</sup>.

وكان لإنكلترا من اللجنة موقف شبيه بالموقف الفرنسي. فقد آثرت بعد تردد أن تبقى في معزل عن المشاركة. وكانت هذه السلبية تمثل هي الأخرى قلقاً على أطماع الإنكليز فيما كان يسمى حينئذ (باريس العدو المحتل)<sup>(328)</sup>.

وعلى أية حال فقد سمى ويلسن لجنة أميركية خالصة عرفت بلجنة فتح – كراين قامت بجولة في سورية وفلسطين واستمعت لأقوال الكثيرين من الناس ثم قدمت تقريرها في الثامن والعشرين من آب (1919م<sup>(220)</sup> وقد وجدت اللجنة أن هناك ما يشبه أن يكون إجماعاً على المطالبة بالاستقلال التام. وأن السوريين يصرون وبينهم عرب فلسطين على تشكيل دولة مستقلة متحدة لا تقصر على سورية الداخلية فحسب ولكنها تضم لبنان وفلسطين أيضاً. وكان السوريون على استعداد لقبول الولايات المتحدة أولاً، وبريطانيا ثانياً، دولة منتدبة عليهم حين لا يكون مناص من ذلك شريطة أن يكون الانتداب مساعدة فنية اقتصادية لا تقصر الاستقلال المتحدة

- (325) م. ن، ص 126؛ وفي المتاريخ الإمىلامي الحديث، ص 208، ومحاضرات نجيب الأرمنازي، ص 6.
- (326) يذكرنا هذا بما كان يقع في العراق حين كان يطالب باستقلاله وليس من فرق بين المنطقين إلا أن هذا المنطق الفرنسي كان في العراق إنكليزياً.
  - (327) محاضرات عن سوريا من الاحتلال حتى الجلاء، ص 7.
    - (328) في التاريخ الإسلامي الحديث، ص 207.
- (329) كان فيصل يعقد آمالاً كبيرة على لجنة الاستفتاء ويحتَّ الأهلين على أن يسهلوا لها مهمتها ولكنه شعر بخيبة مريرة حين علم أن اللجنة أميركية فقط وأن الفرنسيين والإنكليز لا يشتركون فيها. محاضرات عن سوريا من الاحتلال حتى الجلاء، ص 7.
  - (330) م. ن، ص 7؛ وتاريخ الشعوب الإسلامية، ص 761.

العدد القليل من العرائض التي كان يطالب أصحابها اللبنانيون بأن يكون للفرنسيين حق هذا الانتداب فقد كانت هناك معارضة شاملة لأن يكون لفرنسا مثل هذا الحق<sup>(331)</sup>. ويلاحظ أن اللجنة خلال زيارتها لحلب تستجوب وفداً عربياً يمثّل العراق فيصرّ على الاستقلال ويحتج على مبدأ الانتداب من الأساس، ويلح على أن يشكل عراق كبير يضم في حدوده ديار بكر ودير الزور والموصل من الشمال الغربي والبحر من الجنوب الشرقي ويقترح الوفد زيداً أو عبد الله من أبناء الحسين ليكون ملكاً على هذا العراق الكبير، ويطالب إضافة إلى ذلك باستقلال سورية، ثم هو لا يمنع أن يستعان بالمساعدات الفنية والاقتصادية الأميركية بعد أن يكون قد حصل العراق على استقلاله<sup>(332)</sup>.

وينطوي التقرير في صيغته النهائية على مقترحات تنبئق من الواقع الذي تكشفه اللجنة فيوصي بالانتداب على سورية لأميركا أو لبريطانيا وعلى العراق لبريطانيا. ثم هو يفضّل تشكيل ممالك عربية دستورية في ظل النظام الانتدابي ويؤيد تأييداً تاماً ترشيح فيصل لملكية سورية. ويبدي مضافاً إلى ذلك معارضة شديدة لتأسيس دولة يهودية في فلسطين<sup>(333)</sup>.

ولكن مؤتمر الصلح لم يناقش قرار اللجنة، ولم ينظر فيه ذلك أن ويلسن الذي عاد إلى الولايات المتحدة لم يستطع تحت ضغط الأعمال المهمة أن يتفرغ لما كان يعده قضية جانبية. هذا إلى أن صراحة التقرير لا تقع في الحدود التي تستسيغها الدبلوماسية الأوروبية<sup>(334)</sup>.

وكان يلاحظ بوضوح أن تغيّب ويلسن عن مؤتمر الصلح وما نتج عن ذلك من قلة اهتمام الوفد الأميركي بملاحقة التقرير ترك الميدان خالياً لبقية الوفود تفرض حلولاً

- (331) الشرق الأوسط في الشؤون العالمية، الجزء الأول، ص 126–127.
  - (332) الشرق الأوسط في الشؤون العالمية، الجزء الأول، ص 137.
- (333) كان ممكناً لولا أن يخذل الشعب الأميركي الرئيس ويلسن وتنسحب أميركا من مؤتمر الصلح أن يكون لتقرير اللجنة أثر كبير في بلاد المشرق. وهو التقرير الوحيد الذي صدر بحماية أميركية توصي برفض مطالب الصهيونيين وتقترح أن تضم فلسطين إلى سوريا. محاضرات عن سوريا من الاحتلال حتى الجلاء، هامش رقم 1، ص 8.
  - (334) الشرق الأوسط في الشؤون العالمية، الجزء الأول، ص 128–129.

الحالة السياسية في العراق

تلائم ما كانت قد خططت له من قبل<sup>(335)</sup>. ويبدو أن إنكلترا ظلت تضع الوفاق الذي يربط مصالحها بمصالح حليفتها فرنسا فوق مصلحتها من الاحتفاظ بحسن النية العربية تجاه ما قطعته لهم من وعود. وظل النظر بعين العطف إلى إنشاء وطن قومي لليهود في تصريح بلفور فوق كل العهود والمواثيق ثم كان لا بد من أن توضع الاتفاقات والوعود الاستعمارية موضع التنفيذ وأن تكره الجهة العربية على قبولها<sup>(336)</sup>.

ويكون من الطبيعي وراء الآمال العربية التي تصاب بالخيبة أن يأتمر السوريون في دمشق فيعلنوا استقلال سورية بحدودها الطبيعية ويقيموا حكومة ملكية نيابية مسؤولة ويختاروا فيصلاً ملكاً على البلاد<sup>(337)</sup>.

وكانت هذه البادرة السياسية الجريئة لا تتناسب مع حجم الجيش السوري الذي لم يكن يمثّل يومئذ قوة عسكرية ضارية قادرة على أن تصدّ زحفاً استعمارياً. وقد بدا لغورو أن قيام مملكة في الشام يهدد المصالح الفرنسية التي كان الحلفاء قد أضفوا عليها صفة الشرعية في سان ريمو فقرر أن يقوم بعمل عسكري لم تستطع القوات العربية أن تقف في وجه اندفاعته نحو دمشق<sup>(338)</sup>.

وظلت ميسلون وراء هذه الهجم<u>ة الاستعمالية</u> الشرسة رمزاً كبيراً من رموز التضحية من أجل الأرض والكرامة<sup>(339)</sup> *براميت كوتراسي وي* 

- (335) في التاريخ الإسلامي الحديث، ص 211.
- (336) في التاريخ الإسلامي الحديث، ص 211.
  - (337) م. ن، ص 213.
- (338) الذكريات الأيوبي، ص 140. وكان على فيصل أن يغادر هو وحاشيته وجماعة من مؤيديه إلى درعا ومنها إلى إيطاليا.
- (339) وجه الجنرال غورو إنذاراً لفيصل اتهمه فيه بأنه يعكر على فرنسا الجو في الشام وأن عليه قبول الانتداب وتسريح الجيش، وإخضاع الخطوط الحديدية للرقابة الفرنسية وإقرار الورق السوري (الليرة السورية) الذي أصلره غورو نقداً للبلاد ومعاقبة الثوار. وعلى الرغم من أن فيصل آئر الخضوع على المقاومة إلا أن غورو قرر الزحف على دمشق بطائراته ودباباته فهبت الجموع العزلاء في دمشق لمقاومة العدو المدجج بالسلاح، وكانت معركة ميسلون التي استشهد فيها وزير الدفاع يوصف العظمة. في التاريخ الإسلامي الحديث، ص 215-216؛ ومحاضرات الأرمنازي، ص 12؛ ويروكلمن، تاريخ الشعوب الإسلامية، ص 215-216؛ ومحاضرات الأرمنازي، ص 21؛

والواقع أن الصلة التي تربط بين نضال السوريين من أجل التحرير ونضال العراقيين في هذا السبيل ليست صلة تتلمس تلمساً وإنما هي صلة تبرز بروزاً قوياً في القرارين التاريخيين اللذين يصدران في دمشق ويؤكدان وحدة القطرين السياسية والاقتصادية<sup>(340)</sup> وهي تبرز من قبل في حجم المشاركة العراقية التي كانت تسهم في إدارة الدولة العربية الناشئة في جانبيها المدني والعسكري على السواء<sup>(411)</sup>. وهي تبرز من بعد في تحول الخبرة العسكرية العراقية وراء ميسلون إلى الجهة الشمالية التي لم تكن قد أغلقت بعد بوجه النشاط الاستعماري المتآمر على ثورة العشرين في العراق<sup>(340)</sup>.

د – ثورة أكتوبر الاشتراكية وأثرها في نضال العراق الوطني

ثم يبقى أن من المؤثرات الخارجية في نضال العراق من أجل التحرير كفاح البلاشفة وراء الحدود العراقية هذه المرة وهو كفاح كان انتصاره الكبير جديراً بأن يغري بتصعيد المجابهة وحتمية الظفر. ولم يكن هذا التأثير بعيداً عن أن يتسلل إلى كفاح العراق – من وجهة نظر إنكليزية (عبر جمعية أسسها البولشفيك بالتعاون مع الوطنيين الأتراك. وكانت منذ زمان طويل تتصل بالجمعيات العربية السياسية المتطرفة لتستغل الرابطة الدينية المشتركة بين الأتراك والعرب وتقلق الوجود البريطاني في الشرق الأوسط)<sup>(343)</sup>.

- (340) انظر نص القرارين في ذكريات الأيوبي، ص 88–89. وكان ذلك عشية تكشّفت النيات الاستعمارية الخبيثة وفرضت الانتداب فرضاً.
- (341) إن المراقبين الذين كانوا في سوريا عشية إعلان استقلالها هم من أنصار العهد، وطائفة من الضباط الذين شاركوا في ثورة الحسين ونفر من مستشيري الحاشية العراقية في دمشق. ذكريات الأيوبي، ص 88.
- (342) الحقائق الناصعة، ص 282–285. فقد كان في تدمر ودير الزور نشاط عسكري عراقي لدعم الثورة المركزية في الفرات الأوسط بصرف النظر عن النشكك ببسالته وفائدته. ومحاضرات الأرمنازي، هامش رقم 2، ص 32. وفيه أن الجنرال هاندن قائد القوات البريطانية في العراق يرى أن قيام الدولة العربية في الشام من أهم أسباب الثورة العراقية.
- (343) فصول من تاريخ العراق القريب، ص 155، 158؛ وأرنولد ويلسن، الثورة العراقية، ترجمة جعفر الخياط، بيروت 1971، ص 11.

وهو تأثير لم يكن بعيداً عن أن يتسلل إلى كفاح العراق ـ من وجهة نظر روسية ـ عبر الإيرانيين الذين كانوا يؤمون النجف وكربلاء باستمرار<sup>(344)</sup> وأن يحدث انعطافاً مهماً في حركة التحرر الوطنية ذلك أن الأفكار الخيرة التي أعلنتها روسيا وراء ثورتها الكبرى وكانت بخاصة تتصل بالعدالة الاجتماعية والصداقة بين الشعوب لقيت نجاحاً عميقاً في الدول التي تقع في قبضة الاستعمار يومذاك<sup>(345)</sup>. وبالرغم من هذا كله فقد ظلت علاقة الكفاح العراقي بالبلشفيك زعماً بغير سند يوثقه<sup>(346)</sup>.

## ثورة العشرين في العراق

لقد كانت ثورة العشرين العراقية تمثّل قمة النضال الوطني في ظل الاحتلال الإنكليزي الذي أعقب الحرب العالمية الأولى. وهي كما كانت ضرورة وطنية ملحة وراء المد القومي الجارف يومذاك<sup>(347)</sup> كانت ضرورة ملحة كذلك وراء سياسة حمقاء مارس المحتلون من الإنكليز لعبتها بالعراق جاهلين أو متجاهلين ما في الشخصية العراقية من عناد البداوة ومزاجها الرافض لكل الشكال الذل والامتهانه<sup>(348)</sup>.

- (344) كوتولوف، ثورة العشرين، ص 137؛ وم. ن، ص 158. ففيها أن برقية صدرت من (البوئشفيك) في فرشت الإيرانية، ورد فيها أن المبرزا محمد رضا الشيرازي كان يعمل للدعوة البلشفية في كربلاه... وعبد الله فياض، الثورة العراقية الكبرى، ص 246. ففيها أن تأثير البلاشفة في الحركة الوطنية أمر يكتنفه الغموض فضلاً عن سنده التاريخي.
- (345) الصفحة نفسها من م. ن. وفيها يعترف محافظ السليمانية شمال العراق بأسف عميق لأن اسم البلشفية ومبادئها أصبحا معروفين هناك.
- (346) فصول من تاريخ العراق القريب، هامش رقم 1، ص 155. فقد استبعد مترجم الفصول علاقة الثورة العراقية بثورة أكتوبر الاشتراكية وذهب إلى أن ما تصرح به كاتبة الفصول في هذا الصدد وما يصرح به غيرها من الإنكليز في كتب أخرى يحتاج إلى دليل.
- (347) فصول من تاريخ العراق القريب، ص 155. ففيها أن الشعور الوطني الذي انتشر في العالم بعد الحرب لا يمكن التقليل من شأنه بين الدوافع التي كانت وراء الثورة. ومحمد مهدي كبة، مذكراتي في صميم الأحداث، ص 20.
- (348) مذكرات محمد مهدي كبة، ص 20؛ وكوتولوف، ثورة العشرين، ص 129؛ وملاحظة محمد رضا الشبيبي لمظاهر هذه السياسة في القطاع الزراعي، من مقلمة عبد الله الفياض، الثورة العراقبة الكبرى، ص 4.

وإذا كانت هذه \_ على الجملة \_ هي الدوافع التي فرضت ثورة العشرين<sup>(49)</sup> فقد كان الذي يقع بين يديها من وحدة الكفاح بين قطاعي السنَّة والشيعة ضد عدو مشترك جدير بأن ينبَه إلى أن الثورة لم تكن من صنع الشيعة وحدهم، ولا من صنع السنَّة وحدهم، وإن بدا \_ وذلك حق \_ أن حجم المشاركة الشيعية في الجانب العسكري بخاصة كان كبيراً جداً وخطيراً جداً<sup>(350)</sup> ينبغي أن يكون في مدى النظر كذلك أن النضال الذي قاده الأكراد والتركمان ضد الاحتلال في الشمال، وكان لهيب الثورة قد امتذ إليه لا يمكن التقليل من شأنه. ويبدو أنه ليس من الافتئات على الواقع التاريخي أن يقال: إن ثورة العشرين ليست ثورة تصنعها قومية واحدة وطبقة اجتماعية واحدة، أو طائفة دينية واحدة وإنما هي \_ على الجملة \_ تحمل طابع التحول وتنتسب إلى كل القوميات والطبقات والطوائف.

وحين يكون نشاط القطاع الشيعي بارزاً جداً في معارك الثورة، فإن ذلك لا يعني أن هذا القطاع لم يكن يسهم في التخطيط النظري لخلفيتها السياسية، أو في النشاط

- (349) عبد الله الفياض، الثورة العراقبة الكبرى، ص 4
- (350) لم تقتصر الثورة على الفرات الأوسط-وهو القطاع الجغرافي الذي يضم أكبر كثافة سكانية بشرية في العراق-فقد كانت هناك ميادين أخرى غير شيعية أسهم الثوار فيها بنشاط عسكري كبير ومؤثر كميداني الموصل وتلعفر حتى أن شاعراً شيعياً معاصراً للثورة يعترف بفضل الأسبقية في ميدان التلعفري فيقول: إذ إنسهـا سـبـقـتـنـا فـي مـقـاومـة كانـت مـنـظـمـة غـرا مـسـاعـيـهـا

لكنما المدفع الرنان أذهلها دويه وقضى بالفصل قاضيها جريدة «التآخي» البغدادية، العدد 819، 26 آب 1971م، ص 9 من مقال تحت عنوان: «معلومات ومشاهدات في الثورة العراقية الكبرى لسنة 1920م تقديم وتعليق على التعفري.

(351) محمد مهدي البصبر، تاريخ القضية العواقية، ص 156 ففيها فأن المسيحيين أظهروا انسجامهم في الثورة مع إخوانهم المسلمين إلى حد ما». وانظر مقال جريدة فالتآخي» السابق؛ وعلى هامش الثورة العراقية، بقلم فراتي، بغداد 1953م، ص 15–16؛ وعبد الله الفياض، الثورة العواقية الكبرى، ص 230. وفيها أن الثورة لا يمكن أن تنسب إلى القطاع العشائري وحده لأن جذورها تمتد إلى ما قبل صيف 1920 وأن أدواراً تمهيدية سبقت الثورة المسلحة التي قامت في ذلك الصيف تنتظم حركة الوعي الفكري وتأسيس الجمعيات والأحزاب والانتفاضات العسكرية التي قامت ضد الإنكليز في الشمال وحركة النجف، 1918م. الإعلامي لأحداثها الدامية وأهدافها السامية<sup>(352)</sup>. والواقع أنه منذ الحصار الذي فرضه الإنكليز على النجف<sup>(353)</sup> وراء مقتل الكابتن "مارشال<sup>»(354)</sup> كانت أروقة السياسة في هذا البلد الشيعي الثائر تتدارس مخططات ذكية للإطاحة بالاستعمار الجديد. وعلى الرغم من أنه لم يكن وحده مركز تخطيط وتوجيه ولكنه كان يسهم بنشاط بالغ الأهمية في الخلفيات السياسية التي كانت تتحرّك الثورة على هديها فيما بعد.

ويلاحظ بخاصة أن الزعامة الدينية في كل المراكز الثورية التي تنسب إلى القطاع الشيعي تحتل مكان الصدر من هذا التوجيه. وكان لها من تصورها الإسلامي لاستعمار الكافر، ونفوذها في الأوساط الشعبية بحكم الوازع الديني الذي كان ما يزال قوياً في النفوس مما يسمح لها بأن تحرك الأحداث لصالح الثورة على أكثر من جبهة. ومع ذلك فقد ظلت بغداد أكبر مراكز التوحيد الثوري<sup>(355)</sup>. وطبيعي أن يجر هذا فيما بعد حين يشتدً خطره على الاحتلال إلى ترويض الحركة الوطنية في بغداد يأحقر الوسائل الاستعمارية في هذا المجال<sup>(356)</sup>.

ولعله من هنا كان في بغداد لا في غيرها من مراكز الكفاح الوطني يتم أروع لقاء بين السنَّة والشيعة وراء محاولات التفريق اللثيمة. وهو اللقاء الذي كان الإمام الشيرازي<sup>(357)</sup> يلح على تعميق جذوره وترسيخ أمسه بين الطائفتين الكريمتين<sup>(358)</sup>.

- (352) كانت جريدتا «الاستقلال» و«الفُرات» النجفيتانُ هما اللسان المعبّر عنها مضافاً إلى أن بلاغات الثورة العسكرية كانت تطبع في النجف (انظر مقال جريدة «التآخي» السابق).
- (353) هي أكبر الـمراكز الروحية التي تستقطب ولاء العالم الشيعي كله على نحو ما يؤمن به الإمامية.
- (354) كان هذا الحدث تعبيراً عن خيبة الأمل بالحصول على الاستقلال الذي وعد به العراقيون. وخلاصة الحادث أن النجفيين قاموا صباح 20 آذار عام 1918م بهجوم على (سراي الحكومة) وقتلوا حاكم النجف السياسي فحاصر الإنكليز مدينتهم قرابة خمسة وأربعين يوماً انتهت بإلقاء القبض على طائفة من خيرة الشباب النجفي شنق الإنكليز ما يزيد على عشرين منهم ونفوا آخرين. الحقائق الناصعة، ص 42.
- (355) تؤكد المس بل أن بغداد كانت مركزاً فعالاً للفكر السياسي. فصول من تاريخ العراق القريب، ص 120.
  - (356) البطولة في ثورة العشرين، ص 245–247؛ ومقال النآخي السابق.
    - (357) . هو مرجع الشيعة الأكبر يومئذٍ.
- (358) انظر رسالة الشيرازي إلى الشيخ أحمد الشيخ داود في: البطولة في ثورة العشرين، ص 124–125؛ والحسني، الثورة العراقية الكبرى، ص 60. ففيها أن الشيرازي كان يؤيد

وكانت وفاة الإمام اليزدي هي المناسبة التي اقتضت هذا اللقاء. واليزدي على أنه يتحقق في معنى ضيق جداً في الزعامة الدينية<sup>(359)</sup> فقد ظل رمزاً من رموز التشيع وكان هذا يمهّد لمشاركة سنّية كريمة في العزاء به قدّر لها أن تجمع أحرار القطاعين فيما بعد على وحدة الكفاح والمصير<sup>(360)</sup>. ويتفق وراء اليزدي أن ينفتح الشيرازي على المعنى الحقيقي للزعامة الدينية، فيوسّع مفكرو الطائفتين أساليب الاستعانة بنفوذه الديني الكبير لتحقيق مقاصدهم السياسية<sup>(361)</sup>. ولعله من هذه الزاوية كانت مواليد الديني الكبير لتحقيق مقاصدهم السياسية نحو ما تنعقد في المساجد السنّية وتجمع بين وذلك طابع شيعي – ولم يكن يقصد بهذه المواليد أن تنقل أفكاراً دينية بقدر ما كان يقصد بها أن تنقل وراء مظهرها الديني أفكاراً سياسية تذكر بمبادئ الاحتلال وتهيئ لساعة الخلاص<sup>(362)</sup>.

وتتأزم الأمور بعد ذلك لأن نزاعاً حاداً كان ناشباً بين الجانبين الاستعماري والوطني حول مفهوم الاستقلال. لم يكن لفتوى الشيرازي تأثير كبير في تصعيد

مرز تحق ت کی پیزار مدی سردی

- الصلات الأخوية بين طوائف المسلمين بكل قواء ويحتّ على التآلف والتآزر ليقف الجميع صفاً واحداً في وجه الأجنبي.
- (359) سبقت إلى هذا إشارة من قبل. واليزدي يرى في كفاح الغزاة من المستعمرين مسالمتهم في حالة الضعف وأن الزعامة الروحية ينبغي ألّا تجاوز إلى شؤون السياسة. ولعله من هنا كانت ندوات النجف الوطنية تتدارس خطة لحصر الزعامة الروحية في الإمام الشيرازي الذي ينفتح على الحركة الوطنية واستقدامه من سامراء إلى كربلاء. على هامش الثورة العراقية الكبرى، بقلم فراتي، بغداد 1952م، ص 20؟ والحسني، الثورة العراقية الكبرى، ص 84.
- (360) أرنولد ويلسن، الثورة العواقية، ص 58؛ وعبد الله الفياض، الثورة العراقية الكبرى، هامش رقم 1، ص 172. ففيه أن فتاوى الشيرازي ومواقفه الإيجابية من الحركة الوطنية كانت ذات أثر فعال في انضمام جماعات غفيرة من العراقيين تحت لواء الثورة ضد الإنكليز.
  - (361) الحسني، الثورة العراقية الكبرى، ص 60.
- (362) أرنولد ويلسن، الثورة العراقية، ص 59؛ والحسني، الثورة العراقية الكبرى، ص 62–63؛ وسليمان فيضي، في غمرة النضال، ص 245؛ وعبد الرزاق الهلالي، الشاعر الثائر الشيخ محمد باقر الشبيبي، بغداد 1965م، ص 44.

النضال الذي ينفجر ثورة<sup>(363)</sup> في آخر حوار فاشل مع الإنكليز يتصل بتحقيق الحكم الذاتي<sup>(364)</sup> في العراق.

ووراء الثورة هذه المرة كما وراء الاستفتاء من قبل، كانت ترتفع أصوات ناشزة تزعم أن الثورة حركة مرتجلة، وضرب من الشغب ينبعث عن أغراض شخصية<sup>(365)</sup>. ويلاحظ أن هذا التشكك اللئيم بانفجار الثورة وراء اختمارها الطويل في الوجدان العراقي وبوطنية الدوافع التي اقتضتها لا يمثّل اجتهاداً في الرأي بقدر ما يشير إلى امتيازات طبقية كان الاحتلال وحده قادراً على حمايتها من خطر الثورة وبقدر ما يدل على تطلعات سياسية كان الانتداب يعمل مسبقاً لكي تتحقّق في ظله. وعلى هذا المعنى يمكن أن تحمل كل المواقف السياسية للإقطاع السياسي<sup>(366)</sup> في العراق لا من ثورة العشرين وحدها بل من النضال الوطني بعامة. ولشدّ ما غرق هذا القطاع في تملق الاحتلال فازدرى حتى شرف الكلمة المناضلة وزعم أنها من أمالي الطيش والخفة<sup>(367)</sup>.

ومهما يكن من أمر فإن الثورة على الرغم من أنها لم تستطع أن تحقق أهدافها فقد

(363) تتضمن الفتوى أن جميع العراقيين يجب أن يطالبوا بتحقيق ما يصبون إليه من حقوق إلا أن عليهم أن يحافظوا على السلم والاستقرار. وفي جميع الأحوال فإن من حقهم استعمال القوة الدفاعية في حالة رفض الإنكليز تحقيق مطالبهم. الحسني، الثورة العراقية الكبرى، ص 106؛ وعبد الله الفياض، الثورة العراقية الكبرى، ص 237-238؛ وكوتولوف، ثورة العشرين الوطنية في العراق، ص 172.

- (364) كان الاتفاق قائماً قبل الثورة على أن يفاتح الإنكليز لآخر مرة بتنفيذ وعودهم بمنح الاستقلال للبلاد قبل اللجوء إلى الغوة. البطولة في ثورة العشرين، ص 238.
- (365) عبد الله الفياض، مقدمة الشبيبي، الثورة العراقية الكبرى، ص 3؛ وأرنولد ويلسن، الثورة العراقية، ص 80؛ وكوتولوف، ثورة العشرين، ص 213.
- (366) كان يتمثل بالعائلات البغدادية المتنفذة يومئذٍ. الحسني، الثورة العراقية الكبرى، ص 1239 وكوتولوف، ثورة العشرين، ص 183–184.
- (367) كمان في رأي عبد الرحمن النقيب أن معظم الذين تكلموا ضد الإنكليز رجال لا سمعة لهم ولا شيء. ويلاحظ أنه كان يعني بذلك رجالاً من الشيعة لأنه في حديثه مع المس بل ينتقل مباشرة إلى تحذيرها من هؤلاء الشيعة الذين تشير صفات التاريخ أن أبرز ما يميزهم الخفة. فصول من تاريخ العراق القريب، ص 10.

فمي أندب المعراق الحديث

ألقت على الإنكليز درساً قاسياً أقنعهم بأن العراق بلد قوي الشكيمة صعب المراس وأن عليهم أن يعيدوا النظر في المخطط الذي رسموه لممارسة الحكم فيه. ويلاحظ بوضوح أن الحكومة الوطنية المؤقتة التي تمّ تشكيلها بعد الثورة كانت ــ على علّاتها ــ دليلاً يؤكد قناعة الاحتلال الأجنبي بأن الحكم المباشر في بلد كالعراق ضرب من المستحيل<sup>(368)</sup>.

العراق في ظل الفترة الهاشمية

#### 1 ۔ في ظل فيصل الأول

والواقع أن التشكيلة الوزارية المؤقتة لم تكن خروجاً على جوهر السياسة الاستعمارية بقدر ما كانت صورة جديدة من صوره<sup>(369)</sup> فإذا كان العراقيون يضيقون بأسلوب الحكم المباشر وهو طابع سياسة رحيمة لا تلائم المتغيرات الجديدة التي كانت تسود العالم يومذاك فإن هناك أسلوباً آخر يتبطن واجهة وطنية مستضعفة ثم يؤدي وظيفة صادقة في خدمة الاستعمار<sup>(370)</sup>

ولعل أطرف ما في الحكومة المتوقتة أن الحاكم العام في العراق كان هو الذي يتخيّر ــ على وجه الدقة ــ رئيسها وأعضاءها تطويقاً لما يمكن أن يقع في صلاحياتها الضيقة من تأكيد للشخصية الوطنية ولو في الهوامش من حياة الناس العادية.

وكان الأمر يهون لو لم ينصَّ على أن يكون هؤلاء جميعاً دمي تتحرك بغير

- (368) البزاز، محاضرات عن العواق من الاحتلال حتى الاستقلال، ص 23؛ وكوتولوف، ص 242؛ وفيليب حتمي، مطوّل في تاريخ العرب، ص 886.
- (369) في التاريخ الإسلامي الحديث، ص 224. ففيها أن تعديل السياسة الإنكليزية كان (يتناول الأساليب دون الهدف ويتصل بالشكل والمظهر دون أن يغير الحقيقة).
- (370) يلاحظ أن أسلوب الحكم المباشر يرهق الاقتصاد البريطاني ويفرض احتكاكاً بالوطنيين قد يجر إلى انتفاضات لا يتمكن القضاء عليها بغير تضحيات. من هنا كان الأسلوب الجديد يلقى حماسة إنكليزية بالغة لتطبيقه. محاضرات البزاز، ص 47؛ وخيري العمري، حكايات سيامية من تاريخ العراق الحديث، دار الهلال، القاهرة 1969م، ص 40؛ وفي التاريخ الإسلامي الحديث، ص 223.

إرادة<sup>(371)</sup>، وأن على هذه الدمى أن تتحمل كل مسؤولية الحركة الناشزة في مسارها على الرقعة<sup>(372)</sup>. وفي الحكم كان هذا يعني (ثنائية) يمارس الأجنبي فيها سلطة فعلية يقع وزرها كله على وطني مسلوب الإرادة وذلك واقع سياسي بالغ الخطورة كان العراق يسقط في تجربته وراء عملية التغيير الماكرة لاستبدال الواجهة الوطنية المستضعفة بأسلوب الحكم المباشر.

وفي مؤتمر القاهرة الذي ينعقد وراء الثورة كان الاحتلال يمكّن لنفوذه من خلال تصوره الأخير لأسلوب الحكم في العراق، ولم يكن هذا التصور على حقيقته يستحق التعديل الجديد الذي كانت وزارة النقيب الكبير تمثل تجربته المؤقتة. والواقع أنه لم يكن هناك مندوحة من وجهة النظر الاستعمارية عن الملكية<sup>(373)</sup> وفي ضوء ما يعرف

- (371) كان النقيب الكبير يمثل أقصى الجناع اليعيني للإقطاع العراقي وقد رفض حتى الإصلاح الجزئي الذي وقع وراء الانقلاب الدستوري الأول في ظل الاتحاديين. ثم أصبح في طليعة المؤيدين للإنكليز بعد أن احتلوا العراق. كوتولوف، ثورة العشرين، ص 245. ويلاحظ أن أعضاء الوزارة والمجلس الاستشاري الذي اختارته العس بل وكان يضم وزراء بلا وزارة يمثلون الأسر الثرية ذات النفوذ في العراق وكان الإنكليز يتفرسون فيهم خدمة صادقة لأهداف الاحتلال السياسية. ويبدو أن علماء الكاظمية وهي من العتبات الشيعية المقدسة كانوا يدركون هذه الحقيقة حين أصروا على أن تؤلف حكومة ينتخبها الشيعة. الحسني، الثورة العراقية الكبرى، هامش رقم 2، ص 350؛ وخيري العمري، حكايات سياسية من تاريخ العراق الحديث، ص 42. ففيها أن الإنكليز انجهوا في تأليف الموقتة إلى العناصر السياسية التي وقفت منها موقف المعارض.
- (372) كان قد صدر بلاغ من المندوب السامي ورد في مادته الثالثة: «إن مسؤولية إدارة شؤون الحكومة-ما عدا الأمور الخارجية والحركات الحربية والأمور العسكرية العمومية إلا فيما يعود للقوات الوطنية-على هيئة الوزارة وستجري أعمال هيئة الوزارة بنظرتي وإرشادية. الحسني، الثورة العراقية الكبرى، ط 2 منقحة، ص 254؛ وجريدة «العراق»، العدد 140، 15 تشرين الثاني 1920م؛ والبزاز، محاضرات عن العراق من الاحتلال إلى الاستقلال، ص 16؛ والحسني، الثورة العراقية الكبرى، هامش رقم 1، ص 257.
- (373) في تقرير خاص لدار الاعتماد البريطانية في بغداد «أن الرأي العام العراقي كان يميل ميلاً محسوساً إلى الملكية». الحسني، الثورة العراقية الكبرى، ص 264.

فمي أدب العراق الحديث

من طبيعة الجمهورية يبدو هذا شديد الوضوح<sup>(374)</sup> وكان على الذين طرحوا شعار الجمهورية عشية الاختبار مرة في ذلك من اعتقدوا صلاحيته للعراق. ومن ناوروا به أن يتحملوا مسؤولية هذه المفارقة لأن ذلك يعني على وجه الدقة إفساداً لمخطط القاهرة<sup>(375)</sup>.

وبعيداً عن المصلحة الاستعمارية في تبنّي الملكية يلاحظ بوضوح أن العراق لم يكن أوائل العشرينات مهيئاً للحكم الجمهوري<sup>(376)</sup> ويغلب على الظن أن الدعوة للجمهورية يومذاك لم تكن تستند إلى رأي عام يمكن لها في الحياة السياسية بقدر ما كانت مناورة قصد بها في الظاهر أن تعزّز من إيمان الناس بالتيار السياسي المحلي الذي يدعو إلى أن يكون العراق للعراقيين.

وربما ربط ذلك بأن النظام الجمهوري كان جديداً على الرأي العام في العراق وفي أوروبا وهي أكثر نضجاً في السياسة وأوفر معرفة بأنظمة الحكم لم تكن قد أخذت به حينذاك إلا دولتان من دولها هما سويسوا وفرنسا! ثم يؤكد هذه الحقيقة أن العراق وراء عشرين سنة أخرى من تطور الجركة الوطنية فيه لم يشهد طرحاً جدياً لشعار الحكم الجمهوري<sup>(377)</sup> ومثلما ينتهي الاحتلال في النظام إلى ترجيح الملكية ينتهي

مرز تقيمة تكيية راطور المعدى

- (374) يلاحظ أن المصالح الاستعمارية يمكن أن يحفظها نظام ملكي وعن طريق أسرة مالكة معينة ترتبط مصالحها هي الأخرى بالاستعمار أكثر مما يحفظها نظام جمهوري تمارس في ظله الشعوب حقوقها في السيادة. مجلة «الهلال»، العدد السادس، الصادر في أول يونيو 1965م تحت عنوان فبداية فكرة الجمهورية في العراق، لحسين جميل. ومحاضرات البزاز، ص 56. ففيها «أن مصلحة بريطانيا كانت تتطلب استقرار الأحوال في العراق وإيجاد وسيط بينها وبين الشعب العراقي المتوثب تستطيع عن طريقه وبواسطته أن تحقق مصالحها الأساسية وتتجنب التعرض للنقمة المباشرة. وهذا بطبيعة الحال لا يمكن أن يتأتى في ظل النظام الجمهوري الذي يتطلب تجديد انتخاب رئيس الدولة الأعلى من الشعب مباشرة أو بالواسطة. وقد يكون رئيس الجمهورية المتعلق مصيره بإرادة الشعب أميل لرغباته وأقرب للعمل لمصالحها.
- (375) كان المستر فيليبي مستشار وزارة الداخلية أول ضحايا المناورين بالنظام الجمهوري فقد أقصي عن عمله وأخرج من العراق. محاضرات البزاز، ص 56؛ وحكايات العمري، ص 80؛ وثورة الحسني، ص 260.
  - (376) محاضرات البزاز، ص 56.
  - (377) حكايات سياسية من تاريخ العراق الحديث، ص 77.

كذلك في ترجيح المملك إلى هاشمي كان الفرنسيون قد أطاحوا بعرشه وراء ميسلون<sup>(378)</sup>. ومن هذه الزاوية بخاصة يلاحظ أن الاختيار كان ذكياً فهو على حقيقته لم يكن إنصافاً لبعض خدمات الهاشميين للحلفاء بقدر ما كان وقوعاً موفقاً على شخصية ذات تأريخ في الوطنية روّضت من جموحها الأحداث الكبار<sup>(379)</sup>.

وفي هذا الضوء كان على الذين اصطرعوا من أجل المنصب الأول في الدولة الجديدة أن يدركوا واقع المعادلة التي طرحها الاحتلال عشية الانتخاب فقد كانت تزكيته لمرشح بعينه تعني بوضوح أن حرية الاختبار في الطرف الآخر من المعادلة تعود بغير قيمة<sup>(380)</sup>. وكان تجاهل هذا الواقع ينطوي على خطر بالغ ولعله من هنا يزال طالب النقيب، لا من مجلس الدولة وعالم السياسة فحسب، بل يزال كذلك من الوطن ويصار به إلى سيلان<sup>(381)</sup> وكانت معارضة النظام تكلف (فيليبي) من قبل كل حياته السياسية. ومهما يكن من أمر التعبئة التي نهض بها الاحتلال على أكثر من جبهة لإنجاح مرشحه فلم يكن ذلك يعني أنه يحتضن مرشحاً بغير امتيازات<sup>(382)</sup> وفي تصويت حر صحيح يظل ممكناً جداً أن تقع النتائج قريباً من نتائج التصويت الرسمية<sup>(383)</sup>.

وإذا كان لا بد من تقويم الفترة التي قُدَّر لفيصل أن يكون فيها على رأس الدولة الجديدة في العراق فإنه لا ينبغي أن يقع ذلك من خلال الرؤية الاستعمارية وحدها لما كان يرجح مرشحها للرئاسة بل ينبغي أن يقع ذلك من خلال البادرة الوطنية التي

- (378) حجاضرات البزاز، ص 51. ففيها أن ويلسن في برقيته إلى وزير الخارجية يتوقع أن يكون لخيبة فيصل في الاحتفاظ بالعرش السوري أثر في نفسه يجعله أكثر إدراكاً لواقع الحال وأعظم رؤية في معالجة القضايا المستعصية.
  - (379) ثورة الحسني، ص 246؛ وحكايات العمري، ص 62.
- (380) ثورة الحسني، ص 274؛ والحسني، تاريخ العراق السياسي الحديث، ط 2 منفحة، 1957م، ص 180.
- (381) ثورة الحسني، ص 268–270؛ وفي غمرة النضال، ص 264–265؛ والحقائق الناصعة، هامش رقم 1، ص 532. ففيها أن طالب النقيب يجيب الحسني عن سؤال يتصل بصحة ترشيحه لعرش العراق بقوله: قومن ذا أحق مني ببلادي؟ ألا يجوز أن يحكم العراقي عراقي؟».
  - (382) حكايات العمري، ص 70.
  - (383) محاضرات البزاز، ص 56.

كانت تمثل نشازاً في إطار هذه الرؤية. والحق أن فيصلاً لم يعد وراء العرش المصاع طوبائياً<sup>(384)</sup> وكان هذا بقدر ما يجرّه إلى حلول واقعية يتهمه في نظر الطوباويين إلى عماله. وعبثاً يستبرئ من عمالة حاكم تلعب السياسة البريطانية دوراً رئيساً في تنصيبه<sup>(385)</sup>.

ومهما يكن من أمر فلم تكن واقعية فيصل التزاماً دائماً بوجهة النظر الاستعمارية<sup>(386)</sup> وإذا كانت حساسية المنصب تمنع من أن تقع بادرته الوطنية صريحة وواضحة فقد كان يتسلل إلى خدمة الأهداف السياسية من خلال المناورة التي تحجب حقيقة الموقف الوطني الشريف ثم تحفظ له طاقته على التأثير. على هذا المعنى يحمل التشدد الذي كان فيصل يغري به المعارضة لينال بالتوفيق بين الآراء ما كان يريده لصالح البلاد<sup>(387)</sup> ولعله من هنا تؤكد التايمز أن سياسة الصديق الذي يدين للإنكليز كانت تتسم أحياناً بالالتواء. وواضح أن التايمز، وهي تقوم من وجهة نظر استعمارية، كانت تركي من وجهة نظر وطنية<sup>(388)</sup>.

وفي تقويم الفترة ينبغي أن تلحظ فوق هذا كله مشكلاتها الموروثة وفي طليعتها أن الاحتلال كان يمكن لسيطرته في العراق بما يفترض للمناطق العشائرية من نظام متخلف كانت تجربته قد نجحت من قبل في الهند. وفيه تستبدل الحكومة بسلطتها المباشرة سلطة أخرى يمارسها وكالة شيوخ محليون مقابل امتيازات.

وكل هذا يعني من الناحية الاجتماعية إبقاء على العلاقات الإقطاعية بين ما يقرب من سدس السكان في العراق يومذاك. ومن هذه الزاوية كان يعني هذا تعويقاً لتجديد الأمة في عملية التطوير الحضاري<sup>(389)</sup>. وفي السياسة لم يكن ذلك أقل خطراً منه في

- (384) كان واقعياً يعرف إمكانات العراق المحدودة وقوة بريطانيا. الشرق الأوسط في الشؤون العالمية، الجزء 2، ص 1.
  - (385) من المؤكد أن فيصلاً كان مديناً للإنكليز. انظر الصفحة نفسها من م. ن.
- (386) كان الإنكليز من أصدقاء فيصل يزعمون أنه انقلب عليهم بعد التتويج. محاضرات البزاز، ص 64.
  - (387) زكي صالح، مقدمة في دراسة العراق المعاصر، ص 97؛ وم. ن، ص 63.
    - (388) مقدمة في دراسة العراق المعاصر، ص 98.
- (389) الشوق الأوسط في الشؤون العالمية، ج 2، ص 4؛ وم. ن، ص 16. ففيها أن ذلك يعني بصراحة عكس التطور المعلوم في مضمار المدينة. ومحاضرات عن العراق من الاحتلال حتى الاستقلال، ص 20. ففيها أن ذلك كان يحول دون تقدم العراق وانصهاره وتحقيق شعور «المواطن الكامل» بين جميع أفراده.

الاجتماع فقد كان يلاحظ أن القطاع العشائري وراء الامتيازات التي تعفيه من بعض مسؤولياته في إطار الدولة بدأ يتحسس في شخصيته المتميزة قوة ضارية قادرة أبداً على التغيير وكان ذلك في ظل الاستقلال شديد الوضوح<sup>(390)</sup>.

ثم ينبغي أن تكون مشكلة الأقليات منظوراً آخر في تقويم الفترة. ويبدو أن ما يعرف بالقضية الكردية هو الذي يمثّل أخطر ما في المشكلة. ومنذ الاستفتاء الذي اقترع فيه العراقيون على فيصل ظلت الأقلية الكردية ترفض حكم الأكثرية العربية وكانت تتجاوز السلبية أحياناً إلى نشاط عسكري بالغ الخطورة يحرج الحكومة ويمتص ميزانيتها ومن جهدها في الانصراف إلى التنمية<sup>(391)</sup>.

وفيما عدا الأقلية الكردية كان الآشوريون يخلقون في الفترة مشكلة تتصل بقومية دخيلة<sup>(392)</sup> تُضْطَهَدُ وراء الحدود ثم يفرضها الانتداب على العراق تقديراً لمشاركتها في نشاطه العسكري ضد الثورة أو التزاماً بانتسابها الروحي إلى كنيسته<sup>(393)</sup>.

كان يبدو أن العراق لم يضق باستقرارها في ربوعه على الرغم من أنها لم تنفتح لحظة واحدة على الاعتراف بسلطته والالتزام بقوانينه<sup>(394)</sup> بل كانت تتجاوز إلى ما يشبه أن يكون ازدراء بكرامة جيشه وشرف حكومته!!



- (390) محمد مهدي كبة، مذكراتي في صميم الأحداث، ص 60.
- (391) ظل الأكراد طوال الفترة التي امتدت بين الحربين وهم أقلية قلقة كثيراً ما كانت تلتجئ إلى الثورات. الشرق الأوسط في الشؤون العالمية، الجزء الثاني، ص 6.
- (393) كان هؤلاء من النصارى النسطوريين الذين يتمتعون بتأييد الكنيسة الأنكليكانية. على أن الأنكليكانيسم مذهب الدولة الرسمي في إنكلترا أسسه هنري الثامن، وحين لم يسمح له البابا بطلاق زوجته (كاترينا دي أراغون) خرج عن طاعة الكرسي الرسولي ولكنه ظل محافظاً على نظام الإكليروس وعلى الإيمان الكاثوليكي. ووسع إدوارد السادس الانفصال ثم أتمته إليصابات 1562م بوضعها البنود الـ (39) المعروفة بـ (عقيدة الإيمان) وبموجبها أصبح الملك رئيساً على الكنيسة. اعتنق الأنكليكان بعض العقائد البروتستانتية لكنهم لم يقطعوا كل
- (394) مقدمة في دراسة العراق المعاصر، ص 91. فقد كان الأشوريون لا يرغبون في الاعتراف بغير السلطة البريطانية في العراق. وذكريات الأيوبي، ص 211. فقد كان الأشوريون ينشطون في مجاوزاتهم وغرورهم ويحاولون الانتقاص من ضباط الجيش العراقي حتى أن

إن تاريخاً طويلاً في خدمة القوات البريطانية كان يفضي بالضرورة إلى أن تتجمع لهذه الأقلية العسكرية قوة مدرَّبة ظلت تحتفظ، وراء الاستقلال، بكامل عتادها من الأسلحة وحين يكون من تعجيز العراق أن يحقق لها حكماً ذاتياً في منطقة عراقية تنغلق عليها وحدها أو يصار إلى ذلك بالقوة حيث من الضرورة أن يقمع العراقيون ما كان يبدو في حركة (المارشمعون)<sup>(395)</sup> أنه وضع للتهديد موضع التنفيذ. وكان الانتصار على الرغم من أنه يرسخ ثقة عميقة بالجيش ويسفر عن اعتداد القوة العسكرية الناشئة بقدرتها على الحسم فيما يشبه أن يكون من الأزمات الكبار! وكان هذا يجرها لضرورة أن تستمرئ فيما بعد تدخلاً شديد الخطورة في أحداث السياسة المحلية حتى تقع انتكاسة الجيش التي تجرده من حيويته الفاعلة في عام 1941م ومهما يكن من أمر فقد ظل فيصل وراء كل التزكيات والاتهامات<sup>(396)</sup>. وطنية. وما ينبغي أن تكون وجهة نظره في «الأخذ والمطالبة»<sup>(398)</sup> دليلاً على عمالة وطنية. وما ينبغي أن تكون وجهة نظره في «الأخذ والمطالبة»

- = متصرف الموصل حين نصحهم بأن يتجنبوا أعمالاً صبيانية كرمي الحجارة ليلاً على بيوت الضباط أجابوا بأن الأشوريين إذا أرادوا أن يرموا لا يرمون بالحجارة!!
- (395) هو بطريق الآشوريين وزعيمهم الدنيوي. الشرق الأوسط في الشؤون العالمية، الجزء الثاني، ص 8.
  - (396) مقدمة في دراسة العراق المعاصر، ص 94.
- (397) م. ن، ص 95-97. ففيها مقتطفات من تزكيات البريطانيين لفيصل بعد أن أصبح في ذمة التاريخ وكلها تؤكد إخلاصه وتمتدح حنكته السياسية. والشرق الأوسط في الشؤون العالمية، الجزء 2، ص 10. ففيها أنه ليس هناك من أحد يمكنه أن يعدّ هذا الجندي-ويقصد فيصلاً-متعاوناً مأجوراً. ومحاضرات البزاز، ص 59-60. ففيها (أن الملك استطاع بحنكته وإخلاصه وشعوره القومي الصادق... أن يصل بسفينة البلاد إلى مرحلة لو تأتى للذين آل إليهم الزمام من بعده إتمام المسير لأوفينا على الغاية التي من أجلها قامت الثورة العراقية). لمحات من تاريخ العالم، ص 32. ففيها أن فيصلاً كان صديقاً وفياً للإنكليز. وتيارات سياسية في الحركة الوطنية العراقية، ص 18. ففيها أن فيصلاً كان عميلاً للإنكليز.
- (398) محاضرات البزاز، ص 91 وساطع الحصري، مذكراتي في العراق، ج 2، دار الطليعة، بيروت 1968م، ص 273. ففيها: «أن هذه السياسة المرنة كان يمكن أن تؤدي إلى الاكتفاء بما تم أخذه وإلى التقاعس عن طلب المزيد منه لو لم تحركه على الدوام هذه الوطنية الطامحة التي لا تكتفي بالنزر الذي وصل إلى اليد بل تبقى تطالب بما وراء ذلك وتصبو إلى الأتم فالأتم على الدوام... هذه الوطنية الجامحة التي لا تتخدر أبداً يشعور الفوز النسبي الذي أحرزته بل تواصل العمل في سبيل الوصول إلى الغاية القصوى التي تصبو إليها وتعتبر

فتلك سياسة لم تكن بغير منطق مقبول. وعلى امتداد الرقعة العربية كانت تجد لها أنصاراً كثيرين.

وفي العراق بخاصة لم تكن تطيق الفترة في تصور بعيد عن الانفعال معطيات نضالية تغطي جملة الأهداف الوطنية ذلك أن إمكانات البلاد المحدودة لم تكن في مستوى القهر الاستعماري. وليس من المؤكد أن تحرراً أوسع كان ممكناً أن يتم في ظل شخصية طوبائية ومن هنا يبدو مقبولاً أن يقال: لقد كانت الفترة مضطرة أن تخلق فيصلاً على معنى (النوع) لو لم يكن موجوداً فيها على معنى (الفرد).

وفي حساب النضال الوطني لم تكن هذه السنين عجافاً فعلى الرغم من أنها بدأت بمعاهدة أغلال فقد انتهت بمعاهدة استقلال هي ــ على علاتها ــ خطوة كان لا بدّ منها في طريق التحرر الحقيقي<sup>(399)</sup>.

وعلى هذا المعنى ينبغي أن تحمل صراحة الملك في تأييدها تأييداً مطلقاً. وكان يخرج بذلك على عرف دستوري لم يكن يخرج عليه في المعاهدات السابقة<sup>(400)</sup> لأنها في نظره تحرر العراق من الانتداب وتنقله إلى عصبة الأمم ليكون دولة مستقلة ذات سيادة كاملة<sup>(401)</sup>.

وكان في الفترة فوق ذلك ما يسمح بممارسة المعارضة السياسية من خلال العمل

- = كل خطوة من خطوات الفوز مقدمة للخطوات التالية ومقفزاً للوثوب إلى الأمام». وفاضل الجمالي، العراق بين الأمس واليوم، بغداد 1954، ص 8. وهو نص المحاضرة التي ألقيت في الندوة اللبنانية، 20 نيسان 1953م. ففيها أن الملك فيصل كان يعالج المشاكل بعزيمة صادقة وحكمة بالغة».
- (399) كان رأي المعارضة في المعاهدة أنها لم تضف شيئاً إلى ما اكتسبه العراق بل زادت في أغلاله وعزلته عن الأقطار العربية وباعدت بينه وبين جارتيه الشرقيتين وصاغت الاستقلال من مواد الاحتلال. محاضرات البزاز، ص 106؛ ذكوبات علي جودة الأيوبي، ص 198-199، ولكنها كانت في رأي المؤيدين خطوة موفقة إلى الأمام. انظر الصفحة نفسها من محاضرات البزاز؛ ومقدمة في دراسة العراق المعاصر، ص 82؛ وفي غمرة النضال، ص 32؛ والدكتور فاضل حسين، تاريخ الحزب الوطني الديموقراطي، ص 2 ومحمد مهدي كبة، مذكراتي في صعيم الأحداث، ص 44-45؛ وذكريات إبراهيم الراوي، مساوئ مفصلة للمعاهدة فوق ما ذكر، ص 166.
  - (400) لأنه يملك ولا يحكم. مذكرات علي جودة الأبوبي، ص 203.
  - (401) محاضرات البزاز، ص 106؛ ومقدمة في دراسة العراق المعاصر، ص 82.

في أنب العراق الحديث

الحربي<sup>(402)</sup> والواقع أنه لم يكن قليلاً كللك أن تقوم فيها حياة دستورية استطاعت على الرغم من شكليتها أن تخلق للانتداب أكثر من أزمة وأن تعوق تمرير سياسته المشبوهة.

ثم إذا جاز أن (نرطن) في الفترة كل مظاهر الدولة المستقلة، وتلك ملاحظة ساخرة لشيخ من شيوخ الثورة الكبرى في الفوات الأوسط<sup>(403)</sup> فإنه ينبغي أن يستثنى من ذلك أن الأحرار في الدولة كانوا يتحدون العجمة أحياناً وينطقون بالعربية<sup>(404)</sup>.

تلك هي على الجملة خصائص الفترة<sup>(405)</sup> ويبقى أن القطاع الذي يسعى بعيداً عن الإمامة التي تحصرها العقيدة بنفر معين من الهاشميين لم يكن صنع ولاة، بغير شروط. ولعله من هنا كان في برقياته جميعاً لشريف مكة مضمون واحد هو رغبته في أن يكون على رأس الدولة في العراق هاشمي من أبنائه يؤمن بحكومة مشروطة<sup>(406)</sup> ولعله من هنا أيضاً كان الإمام الخالصي يضيف إلى نص الكتاب الرسمي هذه القيود التي ترد في البرقيات وإذا جاز أن يكون في القطاع الشيعي من لم يكن له مثل هذا الولاء المشروط فليس ذلك من الظاهرة التي تمثل الجماعة بقدر ما هو من النزعة التي تمثل الفرد.

مرد تحقق مح مراجعي مراحل

- (402) تم وراء التتويج إنشاء ثلاثة أحزاب كان اثنان منها يمثلان المعارضة وكان الحزب الثالث يؤيد حكومة النقيب ويدعو للتفاهم مع البريطانيين. أما الحزبان المعارضان فهما (حزب النهضة الذي كان مقره في الكاظمية و(الحزب الوطني) ومقره في بغداد وأما الحزب الموالي للمكومة فهو (الحزب الحر العراقي) الذي هجاه الرصافي يقوله: تاليه ما أنت حر في مطالبة وإنحا أنت للحكم معتمل وما معتمل وما الحزب تاليلة ما أنت حر في مطالبة وإنما أنت للحكرة في مسعاك معتمل معالية والحزب الما أنت للحكمة معالية معالية والما أنت معتمل معالية وما معالية وإنها أنت للحكمة معالية معالية وإنها أنت معتمل معتمل معتمل معتمل معتمل معتمل معتمل معتما معالية وإنما أنت للأمر في مسعاك معتمل معتما معتما معتمل معالية الما معتما معتمل معتما معتمل معتما معتما معتما معتمل معتما معتما معتمل معتما معتما معتما معتمل معالية وإنما أنت للأمر في مسعاك معتمل معتمل معالية والما أنت مع معالية وإنما أنت للأمر في مسعاك معتمل معتمل معتما معالية وإنما أنت للأمر في معاكم معتما معالية معام ما أنت مع معالية معان ما أنت ما أنت معا معتما معتما معل معالية معام ما أنت مع معالية معان ما أنت معام معالية معان ما أنت ما أنت معان ما أنت ما أنت معان ما أنت معام ما أنت معام ما أنت معام ما أنت مع معالية معا ما أنت مع معالية ما أنت ما أنت مع معال معان ما أن ألما ما أله ما أله ما أن ألما ما أله معان ما أله معام ما أله أله ما ما أله ما ما أله ما ما أله ما أله ما أله ما أله
- (403) هو الشيخ شعلان أبو الجون وكان يردّ بهذه الملاحظة على الكابتن كلوب الذي زعم أن الإنكليز أنشاوا في العراق حكومة عربية مستقلة. م. ن، هامش رقم 2، ص 41.
  - (404) لمحات من تاريخ العالم، ص 331.
  - (405) ساطع الحصري، مذكراتي في العراق، ص 272.
- (406) الحقائق الناصعة، ص 520؛ ومقدعة في دراسة العراق المعاصر، ص 62؛ ومحاضرات البزاز، ص 55.

وفي هذا الضوء يكون من الطبيعي أن ينقص القطاع بسعته وراء أول تكييف لمَهمَّات الانتداب تتضمنه معاهدة يروج لعقدها الملك، ولو مكرهاً في أغلب الظن، وأن يقف الإمام الخالصي في حشد من الناس وفي عتبة مقدسة من عتبات الشيعة هي الكاظمة ليقول:

«بايعنا فيصلاً ليكون ملكاً على العراق بشروط وقد أخل بها فلم تعد له في أعناقنا بيعة»<sup>(407)</sup>.

ثم يدعى الناس بعد ذلك إلى انتخاب المجلس التأسيسي ليتم على يديه تصديق المعاهدة السينة الصيت فيكون من الطبيعي أيضاً أن يتنادى الأحرار في القطاع ويطوقوا المؤامرة بما يستصدرونه من فتاوى تحرم الانتخابات وتكفّر المشتركين فيها عملاً بقوله تعالى: ﴿وَمَن بَتَوَلَمُ مِنْكُمْ فَإِنَّهُمْ مِنْهُمٌ ﴾<sup>(408)</sup>.

وكان يبدو أن الحكومة لم توفق إلى إجراء هذه الانتخابات إلا بعد نفي الرؤوس الشيعية الكبيرة عرباً وفرساً إلى إيران<sup>(409)</sup>

2 \_ في ظل غازي

الواقع أن العراق بعد انتمائه إلى عصبة الأمم كان يفقد بوفاة فيصل قيادة قادرة على أن تشيع استقراراً لا بد منه في بناء من الداخل. ولعله من هنا يختل ما كان يلاحظ من توازن في الحياة السياسية ويعود الموقف بتعقيداته أكبر من أن تحتويه قيادة جديدة غير متمرسة<sup>(410)</sup>.

لقد كان غازي ذا وطنية صادقة ومخلصة، وتلك حقيقة ولكنها وطنية بغير

(407) محمد مهدي كبة، مذكراتي في صميم الأحداث، ص 26.

- (408) عبد العزيز القصاب، من ذكرياتي، ص 229. فقد كان من اللّيين أفتوا بذلك من مراجع الدين في النجف: الأصفهاني، والنائيني، والشيرازي.
  - (409) بروكلمن، تاريخ الشعوب الإسلامية، ص 784.
- (410) بروكلمن، تاريخ الشعوب الإسلامية، ص 787؛ والدكتور مجيد خدوري، نظام الحكم في العراق، بغداد 1946م، ص 117؛ ومذكرات الحصري، الجزء الثاني، ط 1، 1968م، ص 579.

تجربة<sup>(411)</sup>. ويبدو أن هذا ضعف في طاقة الفترة على أن تشيع مثل هذا التوازن<sup>(412)</sup> كان يتيح لمحترفي السياسة مناخاً ملائماً لاصطراع على السلطة. وحين يكون القطاع العشائري قادراً على التأثير في الأحداث بحكم يتوافر له من خبرة طويلة في النضال المسلح يبدو طبيعياً أن يقحم على صراع المناصب. وفي ظروف غير مستقرة تكون عملية البناء من الداخل غاية في الصعوبة.

الحق أن القطاع العشائري لم يكن يشارك في الصراع اعتباطاً. والتزاماً بحدود البحث فإن من كان يوجد من هذا القطاع في الهيئات الشيعية كان يتحسّس بين يدي مشاركته امتهاناً لتضحياته الضخمة التي صنعت في اعتقاده الاستقلال أو هي أسهمت إسهاماً كبيراً في صنعه على الأقل. ينبغي أن يكون واضحاً أننا لا نتحدث عن أفراد عاديين في القطاع وإنما نتحدث عن الرؤوس الكبار فيه ذلك أن العشيرة وهي تتواشج بدم واحد ظلت تاريخياً تذوب في رأسها الكبير.

إذا كان لا بد من كلمة صريحة ـ وذلك من مفترضات الدراسة الموضوعية ـ فقد بقي القطاع الشيعي على الجملة، يتهم من زاوية سنّية بولاء لفارس حتى كأن وحدة المذهب يمكن أن تغلب في دم العربي خصائص العنصر، وحتى كأن المذهب لم يوجد في الأصل إلا في دوائر العجمة<sup>(413)</sup> وفي الدوائر الرسمية كان هذا يعكس ضرباً من التفريط بحقوق القطاع وربما كان من أدلته في الحياة النيابية مثلاً أن يختار

- (411) مذكرات الحصري، الجزء الثاني، ص 578–579؛ الوطن العربي، ص 37؛ ذكريات علي جودة الأيوبي، ص 207–208؛ ومقدمة في تاريخ دراسة العراق المعاصر، ص 108.
- (412) استطاع فيصل من قبل أن يجمع حوله عدداً من الأكفاء ذوي الاستعداد التام لخدمة العراق كما استطاع أن يقود ساسة العراق جميعاً. من نظام الحكم في العراق، ص 115؛ مقدمة في دراسة العراق المعاصر، ص 98، 99؛ مذكرات الحصري، ج 2، ص 579. ففيها أن فيصلاً الأول أظهر براعة فائقة في تأمين استفادة البلاد من مختلف المواهب والقدرات وحمل رجال السياسة على الاشتراك والتآزر في العمل.
- (413) كما قد أشرنا في فصل العقائد الشيعية إلى أن هذا من المفترضات التي لم يقم عليها دليل. وفي هذا الصدد ينبغي أن يكون في مدى النظر أن الذين انتقدوا معاهدة الحدود المعقودة بين مملكة العراق وإمبراطورية إيران في وزارة المدفعي الرابعة كانوا في أغلبيتهم من الشيعة وقد أثاروا في يغداد والبصرة تظاهرات صاخبة احتجاجاً عليها يوم 6 آذار من عام 1935م. الحسني، تاريخ الوزارات العراقية، ج 5، ص 21–22.

الهيئات الشيعية من السنَّة<sup>(414)</sup> وفي هذا الصدد ينبغي أن ينظر إلى الفترة على أنها لم تكن يومئذ تنفتح على الصورة المتحسرة للدولة.

وبالرغم من أن القطاع، وحدة لا أوزاعاً، كان قادراً على أن يفرض تصحيحاً لهذا الموقف من حقوقه فقد ظلت تضعفه أنانيات رؤوسه الكبار وانتسابها للكتل السياسية المتصارعة.

والواقع أن محاولة لتجميعه وراء ما يعرف (بميثاق الشعب) لم تنجح في أن ترد إلى أواصره القوة وتلك بالضرورة مسؤولية ما كان يتضارب من ولاءاته السياسية<sup>(415)</sup>. ثم يلاحظ بعد ذلك أن ولاء القطاع التقليدي لزعامته الدينية ــ وكانت هي التي اقترحت الميثاق وصاغت بنوده ــ يفقد هو الآخر كثيراً من حيويته<sup>(416)</sup>.

ويبدو أن ما كان يسترده القطاع من حقوقه لا يناسب حجم ما كان يقدمه من تضحيات للوصول إليه. ففي ظل الوزارة الهاشمية الثانية ــ وذلك مثل نضربه ــ كانت أكثر من شريحة معارضة فيه تواجه عملية قمع وحشية وتُكره على أن تحيا في ظل الطوارئ، في حين كانت شرائح أخرى في القطاع تمنح السلطة القائمة ولاءً عميقاً مقابل مكاسب سطحية<sup>(417)</sup>.

مرز تقت تكيير الله ......

- (414) يلاحظ أن أسلوب الانتخاب في الفترة التي نؤرخ لها أقرب إلى التعيين. ويلاحظ كذلك أن لواء الكوت وهو يتتسب مذهبياً إلى التشيع يمثله في هذه الفترة أربعة نواب ليس فيهم شيعي واحد. تاريخ الموزارات الحراقية، الجزء الرابع، ص 35؛ ومقدمة في دراسة العراق المعاصر، ص 100. وفيها أن مثل (هذا التفريط بحقوق القطاع كان يجر بالضرورة إلى تهمة التحزب الطائفي ضد الشيعة).
- (415) يتألف الميثاق من اثنتي عشرة مادة يتعرض المهم منها لما يقع من تفريق بين أبناء الشعب الواحد في انتقاء الموظفين واختيار النواب وتجاوز المذهب الجعفري في تعيين القضاة وتدريس الفقه وتوزيع موارد الأوقاف العامة. ويؤكد الميثاق أن رؤساء القطاع العشائري يتحملون مسؤولية الإصرار على تصحيح هذه الأخطاء مهما تكن التضحيات. تاريخ الوزارات المواقية، الجزء الرابع، ص 90–91.
- (416) م. ن، ص 91–95. فقد رفض الموالون للسلطة القائمة أن يوقعوا الميثاق وزعموا أن ما فيه من بنود يجر إلى فتنة طائفية ويمزق وحدة الشعب التي ينبغي أن تكون الزعامة الدينية أول من يحرص عليها.

(417) مقدمة في دراسة العراق المعاصر، ص 100–101.

ثم يكون من مظاهر الفساد وراء هذا كله ما يذكّر في بيئة متخلفة بمناخ الانقلابات العسكرية وذلك يعني فيما بعد أن يفقد القطاع العشائري معظم ثقله في الحياة السياسية<sup>(418)</sup>.

### انقلاب بكر صدقى

والواقع أن السلطة القائمة عشية انقلاب بكر صدقي لم تكن مسؤولة عن كل الشذوذ الذي يشيع في الفترة ولكنها كانت تعايش أخطر مظاهره على كل حال. وفي ظلها لم يكن قليلاً أن يستنفر الجيش ليقمع ست ثورات محلية وأن يقهر الناس قهراً على حياة الطوارئ وأن تطلق يد الأتباع في الأموال والرقاب. ثم يكون في المعارضة عناصر قادرة على أن تستغل جميع ذلك للإطاحة بالحكومة. وحين يبدو أن القطاع العشائري يعود بين يدي أسلحة الجيش الحديثة بغير قدرة على التأثير الحاسم في العشائري يعود بين يدي أسلحة الجيش الحديثة بغير قدرة على التأثير الحاسم في إسقاطها بالوسائل الدستورية تتلامح وراء هذا كله، وفي بيئة لم تكن قد استقرت فيها الديموقراطية بعد صورة الانقلابات العسكرية. وعلى الرغم من أن حكمت سليمان كان إخائياً<sup>(119)</sup> فقد ظل يحقد على الإحاقيين وراء تفريطهم برغبته في أن يكون وزيراً للداخلية في الوزارة الهاشمية الثانية والحق أن حكمت سليمان على المناورة بل هو على الحقيقة كفاءة عالية ذات خطر بالغ في الحياة الميامية ولعله من هنا كانت وساطات ذات شان تبالغ دون جدين الميان المانيرة على الداخلية الميانية الثانية والحق أن حكمت الميان كان إخائياً<sup>(119)</sup> فقد ظل يحقد على الإحاقية أن حكمت سليمان ولعله من هنا كانت وساطات ذات شانية التي تمايمات العسكرية. وعلى الرغم من أن حكمت الميان الداخلية في الوزارة الهاشمية الثانية والحق أن حكمت سليمان للداخلية وي الوزارة الهاشمية الثانية والحق أن حكمت سليمان الإحادي الميان الدائية والعائية والحق أن حكمت الميان اللاء عليه من هنا كانت وساطات ذات شان تبالغ دون جدوى في استرضائه واستعادته إلى ولعله من هنا كانت وساطات ذات شان تبالغ دون جدوى في استرضائه واستعادته إلى الإخاء <sup>(421)</sup>.

- (418) م. ن، ص 101؛ ونظام الحكم في العراق، ص 121؛ ومذكرات طه الهاشمي، ص 27. فقد كان الساسة بعد موت فيصل يستعملون ثورات العشائر كوسيلة للحصول على السلطة. ولكن الجيش بأسلحته الحديثة وقوة الثار الأشد التي يملكها مقابل أسلحة العشائر البدائية برهن على أنه القوة الفعالة الحقيقية فالتجأ الساسة إليه.
- (419) حين لم يجد بعض السياميين العراقيين في معاهدة 1930 ما يحقق الأماني الوطنية أسسوا حزباً للمعارضة باسم حزب الإخاء الوطني رأسه ياسين الهاشمي وانتمى إليه حكمت سليمان وأصبح عضواً في لجنته التنفيذية. العواق في مذكرات الدبلوماسيين الأجانب، ص 96. (420) م. ن، ص 17.
- (421) تاريخ الوزارات العراقية، ج 4، ص 80. فقد زاره الفريق بكر صدقي بعد تأليف الوزارة الهاشمية الثانية بأسبوع وطلب إليه الحضور إلى وليمة عشاء يقيمها له الفريق الركن طه

الحالة الصياسية في العراق

وكان أخطر ما في حكمت سليمان أنه يرتبط منذ فتنة الآشوريين بأقوى المتنفذين في القطاع العسكري ولم يكن من البادرة العفوية أن يحول هذا السياسي المحترف بين بكر صدقي وما كان ينتظره على يد الإنكليز من عقاب وراء هذه الفتنة التي قمعها بشدة<sup>(422)</sup>.

وكان أخطر ما في بكر صدقي أنه يتميّز بطموح لا حدود له، ويستشعر قلة إنصاف لخدماته ــ ولو على معنى القمع ــ ابتداء بالفتنة الآشورية بالشمال وانتهاء بثورات العشائر في الجنوب<sup>(423)</sup>.

ثم يتواجد في الفترة وراء هذا كله متغيرات كان الفكر التقدمي الغربي قد انتهى إليها في حقول السياسة والاجتماع والاقتصاد<sup>(424)</sup> ويبدو أن ما يعرف بـ قجماعة الأهالي<sup>1(425)</sup> لم تكن بعيدة في نشأتها عن هذه المتغيرات وإن افتقرت في البده إلى إيديولوجية واضحة<sup>(426)</sup>. وفي أغلب الظن أنها لم تكن تجهل يومذاك أن مفهوم

- الهاشمي شقيق رئيس الوزراء ياسين الهاشمي ليعرض عليه أحد المناصب الوزارية. والعراق في مذكرات السياسيين الأجانب، ص 99. فقد كان نوري السعيد يحاول جاهداً تقريب الحكومة من اجماعة الأهالي، التي أنضم إليها حكمت سليمان بعد إخفاقه في الحصول على وزارة الداخلية في وزارة الهاشعي الثانية. (422) العراق في مذكرات السياسيين الأجانب، ص 99. ففيها أن حكمت سليمان وكان يومنذ
- (422) العراق في مذكرات السياسيين الأجانب، ص 99. ففيها أن حكمت سليمان وكان يومئذ وزيراً للداخلية هو الذي حال دون ما طلبه الإنكليز من تنزيل درجة بكر صدقي وإحالته على المجلس العرفي العسكري.
- (423) العراق في مذكرات السياسيين الأجانب، ص 99؛ والحسني، تاريخ الوزارات العراقية، ج 4، العرفان، صيدا 1966م، هامش رقم 1، ص 175.
  - (424) مذكراتي في صميم الأحداث، ص 54.
- (425) كان النشاط السياسي الكلاسيكي يتحرك في إطار ضيق هو إنهاء الانتداب ونيل الاستقلال ثم وسع نفر من الشباب المثقف هذا الإطار فشمل العناية بمصالح (الشعب) أو (الأهالي) وأوضاعهم الاجتماعية والاقتصادية ومن هنا سمي هؤلاء بـ فجماعة الأهالي، ويمكن القول بان جذور جماعة الأهالي تعود إلى أوائل الثلاثينيات حين دعا هؤلاء الشباب إلى تظاهرة سلمية تنذد بسياسة الإنكليز التي تفقر العراق وتمالئ الصهيونية. تاريخ الحزب الوطني الديموقراطي، ص 4.
- (426) لم يكن لجماعة الأهالي فلسفة اشتراكية أو شيوعية بالمفهوم الغربي لهاتين الكلمتين بل حاول هؤلاء اشتقاق كلمة جديدة هي الشعبية بدلاً من الكلمتين الغربيتين. الدكتور فاضل حسين، تاريخ الحزب الوطني الديموقراطي، مطبعة الشعب، بغداد 1963م.

لهي أنب المعراق المحديث

اليسار كان أقرب في عرف الناس إلى «الهرطقة» ولعله من هنا تتجاوز حساسية المصطلح إلى ما يبدو منه مقبولاً على نحو الجملة.

وكانت هذه المتغيرات تقتضي في جانب اليمين أن يتحرك القوميون ليؤيدوا أن عروبتهم قدر قاهر لا يصنع ولا يلغى، وأنه في إطارها ينبغي أن يتم الانفتاح على المعاني الإنسانية في المتغيرات الفكرية الجديدة<sup>(427)</sup> وأن القومية (لا تنحصر حياتها في أن تتنفس وتأكل وتشرب فهي لا تكون موجودة حقاً إلا إذا حملت رسالة إنسانية خالدة ومعنى حضارياً)<sup>(428)</sup>.

وكان «نادي المثنى» هو الذي قصد به أن يمثل هذا التحرك وأن يقوم بوظيفته في التعبئة للوقوف بوجه اليسار القومي الذي تمثله «جماعة الأهالي» وجريدتها<sup>(429)</sup>.

والحق أن العراق لم يكن يسيغ في الثلاثينات أن تنتصر فيه أفكار تتهم القومية بالاعتداء والتخلف وسفك اللماء، وأن يقع فيه ما يقع في الغرب من هوس بالأممية وإيمان مطلق بقدرتها وحدها على إنقاذ العالم من اللمار. وكان الجادرجي نفسه الذي يصبح أكبر المتحمسين لهذه الأفكار في الخمسينات يلح في مذكرة سرية على أن «تبذل الجهود لإزالة الوهم السائد بأن البساريين أو التقدميين لا يهتمون بالقومية العربية»<sup>(400)</sup> وبالرغم من أن <sup>و</sup>نادي المتنى، هو الذي كان ينبغي أن يمثل موجة المستقبل وأفكاره<sup>(411)</sup> وذلك استنتاعاً من واقع الفترة التي كان ينبغي أن يمثل موجة

- (427) هذه هي القومية، ترجمة محمد عيتاني، بيروت 1959م، ص 17. وكان الشيخ محمد مهدي كبة، وهو قومي معروف، يكتب في مجلة «المثنى» أن: الاشتراكية القومية التي ترمي إلى رفع الفروق والحواجز الاجتماعية بين الأمة الواحدة والوطن الواحد للقضاء على أرستقراطية الطبقات، وتحارب الاستغلال بشتى أنواعه وتدعو إلى العدل والمساواة في الحقوق والواجبات تتفق والمبادئ القومية. خلدون ساطع الحصري، مقدمة مذكرات طه الهاشمي، ص 24؛ وعمر أبو النصر، العراق الجديد، بيروت 1937م، ص 86.
  - (428) انظر خاطرة (بول بورجيه)، في مفهوم الأمة في هذه هي القومية، ص 7.
    - (429) محمد مهدي كبة، مذكراتي في صعيم الأحداث، ص 54 وما بعدها.
- (430) خلدون ساطع الحصري، مقدمة مذكرات طه المهاشمي، ص 23–25؛ وتاريخ الحزب الوطني الديموقراطي، ص 381، 382.
  - (431) مقدمة مذكرات طه الهاشمي، ص 24.

كان على الذين خططوا للانقلاب أن يركبوا إلى السلطة موجة اليسار، ذلك أن اليمين وإن انفتح جناح منه على المتغيرات الجديدة يظل ممكناً أن يجد في الهاشمي رمزاً كبيراً من رموزه<sup>(432)</sup> ويظل ممكناً أن يستشعر حرجاً شديداً في الإطاحة بحكمه. وحين يقع الانقلاب يلاحظ بوضوح أنه وإن يكن قد استشرى فساد بالغ الخطورة في الحياة السيامية فقد كان يظن أن حقيقة الانقلاب لا تكمن في نزعة إصلاح بقدرة ما تكمن في طموح مجروح<sup>(433)</sup> وقد ظل يؤيد هذا الظن أن اللذين صنعا الانقلاب بالفعل وهما حكمت سليمان وبكر صدقي كانا يشاركان مشاركة عميقة في الفساد الذي استشرى.

ولعله من هنا لم يكن إشراك اليسار في الحكم يحمل طابع الجد بقدر ما كان يحمل طابع المناورة بأفكاره الشعبية!! وكان طبيعياً بعد ذلك أن يعجز اليسار في وزارة الانقلاب عن أن يحقق إصلاحاً كبيراً يستحق الذكر<sup>(434)</sup>. والواقع أن حكمت سليمان لم يكن عقائدياً لأنه لم يظرد تناسق بين موقفه من الأحداث وعقيدته، وهو على الرغم من انتسابه في الظاهر إلى جماعة الأهالي ظل بعيداً عن جوهر اليسار<sup>(435)</sup>. لقد كان الوجل محترف سياسة يعانق التيار ثم يركبه إلى غايته فإذا

- مرز تحت کم میں اس

(432) كان لياسين الهاشمي شعبية واسعة في العالم العربي. هذكرات طه الهاشمي، ص 25. (433) العراق في هذكرات الدبلوماسيين الأجانب، ص 106. وم. ن، ص 147. ومقدمة في دراسة العراق المعاصر، ص 102. ففيها أن دوافع الانقلاب ترجع على ما يظهر إلى طموح كلا الرجلين فقد كان حكمت سليمان مستاء من بقائه خارج الوزارة الإخائية وكان بكر

صدقي الذي له اليد الطولى في تعزيز مكانة الحكومة في وجه الثورات العشائرية يستشعر أنه لم يحرز ما كان يتوقعه لنفسه وما كان يتوقعه له أصحابه من مكانة فذة في الجيش. (434) مذكرات ساطع الحصري، الجزء الثاني، ص 585؛ تاريخ الوزارات العراقية، الجزء الرابع، ص 310. ففيها أن من انضم من جماعة الأهالي إلى وزارة الانقلاب وجد نفسه غير قادر على أن يحقق أهدافه في الإصلاح بسبب ما كان يلاحظ على بكر صدقي من أنه كان ضد

- كل حركة تقدمية. وقد قرّر الجادرجي التنصل من مسؤولية الأمور التي وصلت إليها البلاد فاستقال بمفرده أكثر من مرة غير أنه كان يعتقد أن خروجه من الوزارة وحده لا يؤدي إلى نتيجة فكان يعدل عنها نزولاً عند رغبة زميله جعفر أبي التمن.
- (435) كان حكمت سليمان يعترف بأن الشعارات اليسارية التي ارتفعت في تظاهرة الابتهاج غداة الانقلاب كانت من الأخطاء المؤسفة. العراق في مذكرات الدبلوماسيين الأجانب، ص 102. وفي تصريح لجريدة «التايمز» العراقية التي تصدر بالإنكليزية كان حكمت سليمان

اقتضت مصلحته أن يصارعه فعل<sup>(436)</sup>. وفي هذا الضوء ينيغي أن يفسّر تردده بين الكتل السياسية المتناقضة. وإذا كان من الإسراف أن يحسب على نزعة شعوبية فليس من الإسراف أن يحسب على نزعة إقليمية<sup>(437)</sup> ولعله من هذه الزاوية كان أقرب إلى

- شديد الاهتمام بأن ينفي عن نفسه تهمة البلشفة وقد تلمّس لها علة في استنكاره منح الأراضي الأميرية للوزراء والأغنياء الذين كانوا قادرين على بناء القصور الفخمة بدلاً من توزيعها على الطبقات الفقيرة. م. ن، ص 112.
- وقد رفض حكمت سليمان أن تؤلف حكومته حزباً يستمد مبادئه من منهاج «جمعية الإصلاح الشعبي، وكانت ذات إيديولوجية يسارية بحجة أن للبلاد عنعنائها وتاريخها الحافل بالقومية. تاريخ الوزارات المعراقية، ج 4، ص 284. وكانت وزارة الذاخلية التي يوجه شؤونها حكمت سليمان قد أغلقت هذه الجمعية بحجة أن مقاصدها مضرة بكيان المملكة وسلامة المجموع وأنها تبت فكرة محمومة كه (الشيوعية). جريدة «البلاد»، العدد و919، 14 تموز مسنة 1936م؛ ومحاضر مجلس النواب في الاجتماع غير الاعتيادي عام 1937م إذ وقف الوزراء الذين استقالوا معلومون أن وإن الاربعة يعلق على الاستقالة بقوله: «إن رئيس الوزراء بعد الموافقة على استقالة الوزراء الأربعة يعلق على الاستقالة بقوله: «إن والمستقبل هي سياسة وطنية، فالوطنية والقومية هما الأساس الذي ترتكز عليه كل تصرفاتنا فالأفكار والأراء الأخرى الهدامة والمناقضة للعقيدة الوطنية متباعدة كل التباعد عن الوضع والمستقبل هي سياسة وطنية، فالوطنية والقومية هما الأساس الذي ترتكز عليه كل تصرفاتنا م 218، ومن تاريخ الحزب الوطنية والقومية من ما 10 مان الذي ترتكز عليه كل تصرفاتنا م 218، ومن تاريخ الحزب الوطنية والقومية منا الوطنية متباعدة كل التباعد عن الوضع والاجتماعي في هذه البلاد وعن تقاليده ونزعاته، ص 471 ماريخ الوزارات المراقية، ج 4، م 218، ومن تاريخ الحزب الوطني الديموقراطي، ص 174 ماريخ الوزارات المواقية، ج 4، م مائلة مائلة وقفت موقفاً شديداً ضد الاتجاهات الديموقراطية والاشتراكية والشيوعية. م مائلة المعدلة وقفت موقفاً شديداً ضد الاتجاهات الديموقراطية والاشتراكية والشيوعية.
  - (436) عبد الفتاح أبو النصر اليافي، العواق بين انقلابين، بيروت 1938، ص 52.
- (437) ورد في تصريح لوزير المالية في وزارة الانقلاب أن الجري وراء الأحلام القومية الطوبانية أوقع العراق في بؤس شديد وحياة فوضى وأن الأولوية ينبغي أن تعطى لشؤون العراق الداخلية فهي التي يمكن أن تخلق منه دولة قوية من الناحية السياسية والاقتصادية. العران يبن انقلابين، ص 36؛ وم. ن، ص 52. ففيها أن حكمت سليمان كان يصرح لـ قالدايلي يلغراف، بأنه يتبع سياسة إقليمية. وفي الخطاب الذي أذيع للتنديد بالوزارة السابقة، وفي المغراف، بأنه يتبع سياسة إقليمية. وفي الخطاب الذي أذيع للتنديد بالوزارة السابقة، وفي الغراف، بأنه يتبع سياسة إقليمية. وفي الخطاب الذي أذيع للتنديد بالوزارة السابقة، وفي المغراف، بأنه يتبع سياسة إقليمية. وفي الخطاب الذي أذيع للتنديد بالوزارة السابقة، وفي الغراف، بأنه يتبع سياسة إقليمية. وفي الخطاب الذي أذيع للتنديد بالوزارة السابقة، وفي المنهج الذي الذي الفوى على وعود بإصلاحات جذرية في حياة الناس تجيء القضايا العربية وراء المنهج الذي الدولية. وكان هذا يشعر بنزعة الانقلابيين الإقليمية. تاريخ الوزارات العراقية، العراقية، القضايا الدولية. وكان هذا يشعر بنزعة الانقلابيين الإقليمية. تاريخ الوزارات العراقية، وفي عام مواد بالنفي الغليمية. ولاء الذي أذيع للتنديد بالوزارة السابقة، وفي الخطاب الذي أذيع للناس تجيء القضايا العربية وراء المؤونيا الدولية. وكان هذا يشعر بنزعة الانقلابيين الإقليمية. تاريخ الوزارات العراقية، العدد 370 المادي بي القضايا العربية من الثاني من التاضا الدولية. وكان هذا يشعر بنزعة الانقلابين الإقليمية. تاريخ الوزارات العراقية، عام 1936م فقد جاء فيه تعليقاً على الانقلاب: فوهناك ما يؤلم التفوس ويثير مخاوف البلاد عام مؤاده مؤلما وهو أن الذين كانوا أبطال الانقلاب العسكري الجليد في العراق يعرفون بنزعتهم الإقليمية».

يسار الجادرجي منه إلى يحيى الهاشمي. ولكن الذي يلاحظ أن مصلحته السياسية ظلت أبداً أقوى من هذه النزعة، وعلى هذا الوجه من الرأي ينبغي أن تحمل حماسته لفلسطين وراء انحسار اليسار في وزارته<sup>(438)</sup>.

ولم يكن بكر صدقي يعتنق هو الآخر إيديولوجية معينة. وإذا جاز أن يتميز بشيء في هذا الصدد فقد كان عنصرياً ضيق الأفق وشدَ ما طمع في أن يصنع دولة الأكراد الكبرى<sup>(439)</sup>. وفي الخمسين كانت تغلبه على أمره (مراهقة) تستعلن بغير تحرج<sup>(440)</sup> ولم يكن هذا يمضي بغير استغراب فقد ألف الناس من قبل رصانة في سلوك الحاكم. ثم يستمرئ وراء هذا كله تدخلاً في الصغيرة والكبيرة من شؤون الدولة وتلك نزعة ظلت ترفضها كل الفترات في تاريخ العراق الحديث<sup>(441)</sup>، وحين يكون من هذه النزعة ما يقع في الفرات الأوسط من تفتيت للمعارضين بالجملة<sup>(441)</sup>، يكون من البداهة أن يستبرئ اليسار لذته بالاستقالة من الوزارة<sup>(443)</sup>.

- (438) كان لتوصية «اللجنة الملكية» التي كانت تحقق في حوادث عام 1936م الذامية بتجزئة فلسطين إلى ثلاث دويلات صدى استياء في العالم العربي وفي العراق قامت تظاهرة صاخبة في يوم الجمعة 16 تموز 1937 لم تشهد بغداد في سنيها الأخيرة تظاهرة حماسية مثلها. واحتج رئيس الوزراء حكمت سليمان احتجاجاً قامياً على مشروع التقسيم حتى أن بريطانيا لفتت نظره إلى وجوب الاعتذال في ذلك. تاريخ الوزارات العراقية، ج 4، ص
- (439) العراق في مذكرات السياسيين الأجانب، ص 117، ولهذا السبب كان يعمل على تأليف جيش قوي يحتوي على عناصر كردية قوية.
- (440) مذكرات إبراهيم الراوي، ص 168؛ ومذكرات طه الهاشمي، ص 138، 165؛ والعراق بين انقلابين، ص 55.
- (441) تاريخ الوزارات العراقية، الجزء الرابع، ص 300. ففيها أن «أمور العراق انتقلت على عهد بكر صدقي من السلطات المدنية المختصة إلى رجال الجيش، فكان الجيش هو المهيمن على هذه الشؤون يسيرها كيف يشاء زعماؤه». وتاريخ الحزب الوطني الديموقراطي، ص 13.
- (442) تاريخ الوزارات العراقية، الجزء الرابع، ص 302–309؛ وجريدة «النهار» البيروتية، العدد 1147 الصادر في 3 تموز من عام 1937م. فقد كانت طائرات الجيش العراقي تهاجم منطقة السماوة وتقتل النساء والأطفال بالجملة... ثم تنقل جئت هؤلاء إلى العتبات الشيعية المقدسة فتقوم فيها النظاهرات ويقع بسببها صدام عنيف بين الأهالي والشرطة فيسقط فيه الكثير من القتلى والجرحى وتتأزم الأوضاع.

(443) كان في نص الاستقالة ما يؤكد أن انحرافاً شديداً طرأ على مسيرة الانقلاب وأن هما اتفق

ويلاحظ وراء ذلك أن الانفتاح بغير قيد على اليمين <sup>(444)</sup> لم يمنع من أن تسقط الديكتاتورية مضرجة بدمائها في الموصل<sup>(445)</sup> وأن يقع انقلاب على الانقلاب! فتسقط الوزارة كذلك.

وإذا كانت هذه العوامل مجتمعة هي التي صنعت خاتمة الوزارة السليمانية فقد كان يظن أن انحرافها وحده عن الحق القومي هو الذي صنع هذه الخاتمة<sup>(446)</sup>. ولعل من الإسراف في تعليل الظاهرة السياسية ـ وهو أبداً ظاهرة معقدة أن تربط بعامل واحد<sup>(447)</sup>.

ويبقى أن القطاع الشيعي لم يكن كله ينزع منزع الذين يحسبون عليه في وزارة الانقلاب. فالواقع أن شريحة العشائر الكبيرة فيه ظلت تمثل الإخاء الممارس اتجاهاً لا حزباً<sup>(448)</sup> وكانت تدفع في سبيل ذلك من مالها ومن دمها ومن امتيازاتها السياسية.

- = عليه بخاصة من التدابير السلمية لإشاعة الاستقرار في البلاد لم يكن محل اهتمام». نص الاستقالة في تاريخ الوزارات العراقية، الجزء الرابع، ص 311.
  - (444) العراق الثانر، منشورات الفرع الثقافي العسكري في دمشق، بدون تاريخ، ص 61.
- (445) انظر في تفصيل اغتيال بكر صدقي في العواق في مذكوات الدبلوماسيين الأجانب، ص 126، 127؛ ومذكرات طه الهاشمي، ص 215، 216.
- (446) العراق الثائر، ص 49. ففيها أن بكر صدقي كان متهماً بأنه عدو للقومية العربية في العراق وقد أيد اتجاهاً إقليمياً حمل العناصر العربية على التشكيك بأهداف الانقلاب وغاياته فأطاحات به. تاريخ العراق السياسي الحديث، الجزء الثالث، ص 147-150. فقد كان يبدو أن تياراً قومياً كان يسيطر على منطقة الموصل العسكرية ولهذا قطعت علاقاتها ببغداد عشية مقتل بكر صدقي ورفضت أن تسلم القاتلين. وفي يغداد كان تيار قومي آخر يسيطر على منطقة الموصل العسكرية ولهذا قطعت علاقاتها ببغداد عشية مقتل بكر صدقي ورفضت أن تسلم القاتلين. وفي يغداد كان تيار قومياً كان يسيطر على منطقة الموصل العسكرية ولهذا قطعت علاقاتها ببغداد عشية مقتل بكر صدقي ورفضت أن تسلم القاتلين. وفي يغداد كان تيار قومي آخر يسيطر على منطقة الموصل العسكرية ولهذا قطعت علاقاتها وعيام مشية مقتل بكر صدقي ورفضت أن تسلم القاتلين. وفي يغداد كان تيار قومي آخر يسيطر وحت أن تسلم القاتلين. وفي يعداد كان تيار قومي آخر يسيطر وحت أن تسلم القاتلين. وفي يعداد كان تيار قومي آخر يسيطر وحت أن تسلم القاتلين. وفي يعداد كان تيار قومي آخر يسيطر وحت أن تسلم القاتلين. وفي يعداد كان تيار قومي آخر يسيطر وحت أن تسلم القاتلين. وفي يعداد كان تيار قومي آخر يسيطر على حاية المهمة التي رسمت لها لتأديب الموصل ودعت على حامية الموصل ودعت بصراحة إلى عدم مداخلة الجيش بالسياسة.
- (447) وقد يؤكد ذلك أن عداء اليسار للخط القومي ظل قبل الاستقالة (محصوراً على الأكثر في الحقل النظري والفكري ولم يستطع أن يؤثر كثيراً في الحقل العملي باستثناء بعض الفتور الذي كان قد دبّ إلى الحماسة الرسمية للقضايا العربية). خلدون الحصري، مقدمة مذكرات طه الهاشمي، ص 25.
- (448) كانت الوزارة الهاشمية الثانية قد رأت أن البلاد تضجُّ من وجود أحزاب متنافرة وكتلات نيابية متخاصمة وأن رجال الدين يحقّون الناس على (مقاطعة الأحزاب لأنها في الشرق داء وفي الغرب دواء) فعمدت إلى تعطيل حزبها (حزب الإخاء الوطني) وتوقيف جلساته وقدمت لجنة الحزب العليا اقتراحاً لعقد مؤتمر عام لمعالجة هذا الموضوع وكانت الفكرة التي سادت المؤتمر أن وضع البلاد الراهن يقضي بتوحيد الكلمة والتقاء القلوب للعمل على ما فيه مصلحة الوطن. تاريخ الوزارات العواقية، الجزء الرابع، ص 99.

وظلت شريحة مثقفة في القطاع تلتزم بخط الإخاء القومي وتندد بالنزعة الإقليمية في غير تحفظ. وكان الأستاذ محمد باقر الشبيبي خير من يمثل هذه الشريحة فقد وقف في المجلس النيابي يندّد بالانقلاب ويؤكد أنه لم يكن وليد معارضة تقتضيها ظروف الوزارة السابقة وسوء تصرفاتها بقدر ما كان وليد عوامل متعددة يرجع أكثرها إلى روح السياسة العسكرية واستخدام الجيش أداة للانتقام. ثم يعترف بأن سياسة العهد الماضي على علاتها تتميز بطابع قومي أكسبها عطف العالم العربي وثقة كتله وأحزابه وحكوماته وأن أية سياسة لا ترتكز على القومية سياسة فن كل الوجوه<sup>(449)</sup>.

ومهما يكن من أمر فقد كان في الشيعة كما كان في السنَّة إقليميون وقوميون ولكن الذي يلاحظ أن الذين ينزعون إلى الإقليمية ممن تضرب بهم عروق إلى العجمة<sup>(450)</sup> يكثرون في القطاع الشيعي ويقلّون في القطاع السنّي<sup>(451)</sup>.

وإذا جاز أن يكون القوميون وحدهم وراء الأزمة التي أطاحت بحكمت سليمان فإنه يظن ظناً قوياً أن الإنكليز كانوا يتسللون بكل ما يملكون من دهاء السياسة للمشاركة في تصفية الانقلاب.

وعلى الرغم من أن اليسار كان ضعيفاً حقاً في الوزارة السليمانية فقد كان يمثل اتجاهاً شديد الخطورة على المصالح الاجبية في المستقبل. وكان ممكناً جداً في حساب السياسة الاستعمارية أن يُقوى مع الأيام وأن يخلق قاعدة جماهيرية تستميت في ظله دفاعاً عن معطياته.

ثم إذا كان بكر صدقي بعيداً عن اليسار، وكان كذلك بعيداً عن اليمين القومي، فقد كان في جانب آخر من شخصيته صادق الرغبة في تقليص النفوذ الإنكليزي في

- (449) م. ن، ص 280 نقلاً عن محاضر مجلس النواب للسنة 1927، ص 141. والأستاذ عبد الرزاق الهلالي، الشاعر الثائر الشيخ محمد باقر الشبيبي، مكتبة النهضة، بغداد 1965، ص 89. ففيها أن الشبيبي باقراً كان يلمح في خطابه إلى أن سياسة الانقلابيين لا تحمل طابع القومية.
  - (450) سبقت إشارة إلى أنه ليس من الضرورة أن يكون هؤلاء أبداً إقليميين.
- (451) يخيل إلينا أن ذلك مرده إلى أن العنصر الفارسي-وهو العنصر الذي اعتنق التشيع-كان أول العناصر الأعجمية التي غلبها الفتح العربي على أمرها في ظل الإسلام. وكان على الحقيقة أكثر العناصر المهزومة حضارة وثقافة. ومن ثم كان أكثرها تحسساً بعقدة الهزيمة التي وجدت لها فيما بعد متفساً في الشعوبية. ويبدو أن الإقليمية صورة مهذبة منها.

العراق<sup>(452)</sup> ولعله من هنا كان يلحّ في تقوية الجيش ويكسر حكر تسليحه على الإنكليز، ويفتح حواراً مع الإيطاليين والألمان في هذا الصدد<sup>(453)</sup>. وفي السياسة النفطية حاول أن يعدل من شروط الامتياز القديم وأن يتجاوز رغبة الدوائر الاستعمارية في احتكار الاستثمارات الجديدة منه فيضمها في مزايدة عالمية<sup>(454)</sup>. وكان من هنا أيضاً يعيد النظر في احتكار النقل البحري والنهري في العراق فيفاوض اليونانيين على أن يكون لهم امتيازه<sup>(455)</sup> والحق أن العهد الانقلابي لم يكن شرأ كله ولم يكن خيراً كله وإنما كان يراوح بينهما في أغلب الظن.

الحياة السياسية وراء الانقلاب

ووراء الانقلاب بقي التدخل العسكري هو الذي يقر التغييرات الوزارية. ولا يعود ذلك بادرة يقتضيها الظرف وإنما يعود أحياناً مزاجاً... على أنه ينبغي أن يلاحظ أن العسكريين ظلوا بعيدين عن مباشرة السلطة واكتفوا بتأييد الوزارات التي تعمل في إطار الأهداف التي يرسمونها<sup>(456)</sup>. وينبغي أن يلاحظ كذلك أنه حتى الذين تمبزوا في القطاع العسكري باتجاهات وطنية بحثة لم بملكوا أحياناً رؤية سياسية سليمة فقد كانوا يمارسون عملية التغيير لصالح فئات لم يكن يشك أبداً في ولائها للفكر الرخيص أو

- (452) مذكرات اللواء الركن إبراهيم الراوي، ص 186. وفيها أن بكر صدقي كان يناوئ السياسة الإنكليزية، وكان يتحدّى الإنكليز سراً وعلانية.
- (453) رصد في الميزانية ثمانية ملايين دينار لإنشاء معامل للأسلحة تعهدت له ألمانيا بإنشائها بشروط سهلة. وكان يحمل مسودات الاتفاقات حين قتل في مطار الموصل. العراق الثائر، ص 61.
- (454) لقد تقدمت فعلاً شركات ألمانية وإيطالية بعروض مغرية جداً وكان من المنتظر أن تفوز بامتياز استثمار نفط البصرة لولا مقتل بكر صدقي الذي أفسد هذا المشروع في اللحظات الأخيرة. م. ن، ص 62.
- (455) وقد تقدمت شركة يونانية فعلاً بعروض كان من المنتظر أن تفوز بالامتياز لولا أن يطاح ببكر صدقي. م. ن، ص 63.
- (456) خملدون الحصري، مقدمة مذكرات طه المهاشمي، ص 30؛ والعراق في مذكرات الديلوماميين الأجانب، ص 198.

للمصالح الأجنبية. وكان هذا شديد الوضوح في حركة الانقلاب الجريئة التي أطاحت بجميل المدفعي ومهدت لنوي السعيد فألف وزارته الثالثة<sup>(457)</sup>.

والواقع أنه لم يكن في القطاع العسكري من يتتسب لليسار وإذا كان اليمين القومي هو الذي يستقطب جملة ولاءاته فقد ظل هذا التيار بعيداً عن أن يطرح فهماً علمياً لأبعاد المشكلة الاجتماعية. وعلى الرغم من أن انادي المثنى، كان ينفتح نظرياً على هذه الحقيقة فقد بقي يجادل في الشكليات ويقيت قوميته إطاراً مفرغاً مهيئاً لأن يحتضن أية صورة وكان المحترقون في اليمين القومي كثيرين يومذاك.

# مصرع غازي

والحق أن العرش لم يكن ضائعاً في التخطيط الذي أطاح بالهاشمي وكانت مقولة قد زعمت أن لغازي يداً في الانقلاب منطلقة مما كان يقع بين البلاط والهاشمي من جفاء وراء النزوة العاطفية التي حملت أحت الملك على أن تستخف بالتقاليد وتهرب مع (رومي) من خدم القصر. فقد كان هذا الحادث سبباً في أن يفرض الهاشمي رقابة صارمة امتدت إلى شؤون الملك الخاصة <sup>(458)</sup> ولم يكن هذا قليلاً في أن يخلق بينهما جفاء ينعكس فيما بعد على موقف العرش من الانقلاب<sup>(459)</sup>.

- (457) محمد مهدي كبة، مذكراتي في صميم الأحداث، ص 95؛ ومذكرات اللواء الركن إبراهيم الراوي، ص 198؛ والحسني، تاريخ العراق السياسي الحديث، ج 3، ص 163؛ وتاريخ الوزارات العراقية، الجزء الخامس، ص 45. فقد ورد فيها أن العقيد صلاح الدين الصباغ يصرح في مذكراته الفرمان العروبة باستمرار، ص 163، قبأن القوميين في القطاع العسكري كانوا يؤيدون نوري السعيد لأنهم كانوا يظنون أن في جعبته مشاريع تخدم وحدة العرب، مضافاً إلى أنها تدعم استقلال العراق. وتاريخ الوزارات العراقية، الجزء الخامس، العرفان، وريدا المحراق في مذكرات السعيد لأنهم كانوا يقنون أن في جعبته مشاريع تخدم وحدة العرب، مضافاً إلى أنها تدعم استقلال العراق. وتاريخ الوزارات العراقية، الجزء الخامس، العرفان، ورادواق في مذكرات السياسيين الأجانب، ص 198. ففيها اعتراف من السفير البريطاني السر موريس بترمن بأن نوري السعيد كان: العريدا ومخلصاً للعلاقات مع بريطانيا».
- (458) مذكرات طه الهاشمي، ص 182. ففيها أن فرار أخت الملك مع الرومي قد شاع فاضطر ياسين الهاشمي إلى تطهير البلاط ومراقبته مراقبة شديدة.
- (459) يؤيد حكمت مىليمان أن الملك غازي لم يكن مسبوقاً بالحركة ولكنه قابلها بالارتياح لأن الوزارة الهاشمية الثانية كانت قد فرضت رقابة شديدة على تصرفاته الشخصية. العواق في مذكرات السيامييين الأجانب، هامش رقم 2، ص 107.

لقد كان غازي إنساناً تحفظه الإساءة وفي مقابل ما يقع من محاولة للحدّ من حريته الشخصية لم يكن غريباً أن يزعم لنفسه مشاركة رثيسة في الانقلاب<sup>(460)</sup>.

ثم كانت لغازي شطحات<sup>(461)</sup> ومنذ أن صنعت أقدار مؤاتية أولى أساطيره في البطولة وكان ذلك في ملحمة الجيش التي حطمت كبرياء الآشوريين وقع أسير شعور بالعظمة<sup>(462)</sup>. ولعله من هنا لم يكن غريباً كذلك أن يوحي لخاصته بأن الانقلاب كان من صنعه. وينبغي أن يكون في مدى النظر غداة مصرعه أن نوري السعيد كان يحمّله مسؤولية في دم صهره جعفر<sup>(463)</sup>! وأن الإنكليز كانوا قد انتهوا وراء شطحاته إلى وجوب السيطرة عليه أو خلعه<sup>(464)</sup>.

ومهما يكن من أمر فقد ظل غازي محتفظاً بكل حماسته الوطنية بين كل هذه التقلبات السياسية وظلت فترته تتميَّز باتجاهاتها الوطنية لولا أن تنفلت فيها شهوات الحكم من عقالها على أبشع صورة<sup>(465)</sup>.

## في ظل الوصاية

لقد كان وراء مصرع الملك غازي تيار يعارض وصاية عبد الإلّه لأنه لم يكن من الحكمة ولا من المصلحة ــ وذلك تسويغ للمعارضة . أن يكون رجل بمثل عمر عبد الإلّه وقلة تجربته ولا سيما في ظروف صعبة كالظروف التي كان يمرّ بها العراق وصياً على الملك مدة طويلة قد تقع خلالها أزمات وأحداث خطيرة تستوجب معالجتها أن

### (460) - هامش رقم 2، م. ن، ص 107؛ ومذكرات طه الهاشمي، ص 224. (461) - من هذه الشطحات خروجه على تقاليد السياسة فقد أوجد محطة إذاعية في قصر الزهور راحت تعبئ الرأي العام في الكويت وفي فلسطين للوثوب بالإنكليز وتحتّ السوريين على

- مواصلة كفاحهم مؤكدة أن لهم في العالم العربي أصدقاء وأعواناً. مراصلة كفاحهم مؤكدة أن لهم في العالم العربي أصدقاء وأعواناً.
- (462) مذكرات الحصوي، الجزء الثاني، ص 586؛ والعراق في مذكرات الدبلوماسيين الأجانب، ص 136، ومذكراتي في صعيم الأحداث، ص 95.
- (463) كان حكمت سليمان عشية سقوطه يحذر الملك من نوري السعيد لما يعرف فيه من حقد عليه بعد مقتل صهره جعفر العسكري. تاريخ الوزارات العواقية، المجلد الخامس، ص 4.
- (464) العراق في مذكرات الدبلوماسيين الأجانب، ص 209؛ ومذكرات الحصري، ج 2، ص 586.
  - (465) مذكرات الحصري، ج 2، ص 587.

يجمع زعماء البلاد ويرأسهم ويتحدث إليهم فيما تقتضيه المصلحة العامة<sup>(466)</sup>. ومن هنا كان يرجح المعارضون لهذه الوصاية أن يعهد بهذه المهمة الخطيرة إلى شخصية ذات حنكة ومرونة لتكون قادرة على إنقاذ الموقف حين تتعقد الأحداث وتشتد الأزمات. ثم يكون في هذا التيار جناح آخر غير مسؤول يسوِّغ المعارضة بانطباعات تُسلك عبد الإله في عداد المحرومين من جميع الصفات التي تستلزمها وصاية العرش<sup>(467)</sup>.

ويبدو أن هذا التيار، على الجملة، لم يكن هو الأقوى. وفي الاجتماع الذي انعقد من أجل الوصاية وراء مصرع الملك كان تيار آخر يستغل كل ما في منطق السياسة من تسلسل ليستقر على عبد الإله<sup>(468)</sup>. وإذا تجاوزنا تزايد الذين انتفعوا سياسياً بعبد الإله قبل الوصاية وبعدها<sup>(469)</sup> وتزكية الذين أرخوا لعهدها طامعين أو خائفين<sup>(470)</sup> فقد كان عبد الإله يحمل في أغلب الظن هوية ارتباط بالأجنبي. ولم يكن بغير دلالة أن يحمد الإنكليز ولاء لهم<sup>(471)</sup> وأن تكون سيرته فيما بعد مشدودة شداً إلى مصالحهم<sup>(472)</sup>.

- (466) ذكريات الأيوبي، ص 224.
- (467) مذكرات الحصّري، الجزء الثاني، ص 590-592؛ وذكريات إبراهيم الراوي، ص 196 ومذكرات محمد مهدي كبة، ص 96. ويلاحظ أن هؤلاء جميعاً يتميزون بانفعالات حادة في انطباعاتهم عن عبد الإله ولعله من هنا تفقد هذه الانطباعات غير قليل من قيمتها الموضوعية.
  - (468) تاريخ الوزارات العراقية، الجزء الخامس، هامش رقم 2، ص 75، 76.
- (469) كان يقرّب طه الهاشمي من عبد الإلّه أن هذا الأخير لم يكن يتعاطف مع الانقلابيين الذين أطاحوا بياسين الهاشمي وأن طه الهاشمي كان يرتس الوزارة التي أطاح بها العقداء الأربعة غداة الاصطدام الكبير بالإنكليز. ولعله من هنا كان يزكّي عبد الإلّه ويقول: «لقد كان يميل إلى الرياضة والصدق والعفة وهو وقور رزين لم يشع عنه ما يمسّ بسمعته». هذكرات طه الهاشمي، ص 305.
- (470) كان الدكتور زكي صالح يزعم أن (عبد الإلّه تولى الأمانة بكل إخلاص) وينبغي أن يلاحظ إن ذلك يرد في كتاب له نشر في عام 1953م، وأن الدكتور زكي صالح كان أستاذاً للتاريخ الحديث في دار المعلمين العالية في العراق.
- (471) حوادث العواق 1941، كما ترويها وزارة الحرب البريطانية والمستر ونستون تشرشل في مذكراته، ترجمة جعفر الخياط، بيروت 1954م، ص 63.
  - (472) الشرق الأوسط في الشؤون العالمية، الجزء الثاني، ص 19.

ثم تقع الحرب العالمية الثانية ويتأثر العراق بها تأثراً غير يسير<sup>(473)</sup> وكان يلحظ بوضوح أن اتجاهاً لتحييد العراق في هذا الصراع الرهيب بدأ يظهر في الأوساط السيامية الوطنية وراء الضربات الخاطفة التي كانت ألمانيا النازية تسحق بها خصومها محقاً يلفت النظر وينتزع الإعجاب<sup>(474)</sup>. وإذا كانت معادلة (الإيكونومست) التي تفترضها تعليلاً لأنحاء التحييد صحيحة من بعض الوجوه فلم تكن قادرة على أن تغطي كل الحقيقة في هذا الصدد. وكانت معادلة «الإيكونومست» تتلخص في أن الحياد يعني في ظل انتصار الإنكليز سلامة العراق على كل حال، ويضمنها في ظل انتصار النازية تجنب استفزازها على الأقل<sup>(475)</sup>. وينبغي أن يضاف إلى ذلك أن الرأي العام وطبيعي من هذه الزاوية أن يكون انتصار الألمان إلغاء كاملاً لكل ما حققته الصهيونية العالمية في مشروع الوطن القومي من إنجازات<sup>(476)</sup> ومن يخف كل ما ذلك أن الرأي العام وطبيعي من هذه الزاوية أن يكون انتصار الألمان إلغاء كاملاً لكل ما حققته الصهيونية العالمية في مشروع الوطن القومي من إنجازات<sup>(476)</sup> ولم يكن هذا قليلاً حتى في أن يكون دافع انتحار الإنكليز معلي الألمان إلغاء كاملاً لكل ما حققته الصهيونية العالمية في مشروع الوطن القومي من إنجازات<sup>(476)</sup> ولم يكن هذا قليلاً حتى في أن

وبين تيار وطني جارف، ينحسر تيار عميل كان يدفع العراق دفعاً وراء عجلة الإنكليز الحربية، ثم يفرز الأحرار في القطاع العسكري ومَنْ يؤيدهم من العناصر الوطنية الوزارة الكيلانية الرابعة.

وكان يبدو أن الحكومة الجديدة، على الوغم من أنها التزمت بتطبيق ما يرد في نصوص المعاهدة المعقودة بين العراق وبريطانيا، وخاصة بخدمة المجهود الحربي<sup>(477)</sup>، لم تفلح في أن تصرف الإنكليز عن إصرارهم على توجيه السياسة

- (473) وكان ذلك بحكم الموقع الستراتيجي للعراق وبحكم ارتياطه بمعاهدة مع الإنكليز تلزمه بخدمة مجهودهم الحربي في أيام الحرب. مقدمة جعفر الخياط لترجمة حوادث العراق 1941، السابقة، ص 6.
  - (474) ذكريات الأيوبي، ص 244؛ والشرق الأوسط في الشؤون العالمية، الجزء الثاني، ص 20.
- (475) الشوق الأوسط في الشؤون العالمية، الجزء الثاني، ص 20؛ وهامش رقم 1 من الصفحة نفسها.
  - (476) مذكراتي في صميم الأحداث، ص 97، 98.
- (477) أعلنت الحكومة فور تسلمها زمام الحكم أنها سوف تلتزم بتطبيق نصوص المعاهدة المعقودة بين العراق وبريطانيا. وكان من بنود المعاهدة أن يسمح العراق بمرور القوات البريطانية من أراضيه في حالة قيام حرب بين بريطانيا وغيرها على أن يكون مرور هذه القوات على دفعات محدودة العدد. م. ن، ص 99.

العراقية وفق مصالحهم الاستعمارية متجاوزين نصوص المعاهدة. فكان لا بد للعراق من أن يدافع عن شرفه ووطنه. وعلى الرغم من أن العراق كان عاجزاً عن أن يقلّم أظفار الأسد البريطاني يومذاك... فإن من التجني أن تنبز الحركة بالخفة انطلاقاً من أن استنفار المشاعر القومية وحده وإن استطاع أن يفضي بالناس إلى أقصى ما يمكن تصوره من الحماسة الوطنية لا يستطيع أن يفضي بالناس إلى غاية. ذلك أن الغاية لا تدرك بغير التبصر والحكمة. لقد كانت الانتفاضة على الحقيقة أهون الشرين. وحتى حين يقع حساب الانتفاع بالمحور خطأ في مخططها، وكان المحور يملأ الحرب انتصارات يومذاك، فقد كان ذلك يمنحها غير قليل من الاعتبار وينفي عنها صفة الارتجال. وليس من المبالغة أن يقال: «إنها كانت السويس الأولى في التاريخ العربي الحديث» فلقد أثارت في العالم العربي حماسة عاطفية شبيهة بما كان سيعرفه هذا العالم عشية الاعتداء الثلاثي على مصر في عام 1956م.

وكان ضابط مصري حر ممن شاركوا في صنع ثورة يوليو المجيدة يسجل في تزكيتها أنها «كانت المتنفس الوحيد لأحرار مصر في الأربعينات وأنهم كانوا يتابعون أنباءها في حماسة بالغة ويعلقون عليها آمالاً واسعة... وكانوا يودون لو صنعوا ما صنعه الكيلاني فينقضون على الإنكلير ويعلنونها عليهم في أزمتهم ثورة مسلحة. وأن هذه البداية من الكيلاني كانت المقتاح الذي كان يفتح لهم الطريق ويشعل نار الشعب العربي في مصر على الغزاة فيها»<sup>(479)</sup>.

الحياة السياسية في العراق وراء انتفاضة مايس 1941م

ثم يعود عبد الإلّه إلى بغداد ـ وكانت الانتفاضة قد ألغت وصايته ـ في ظل الحرب الإنكليزية وبمعاونة الكابتن «كلوب» قائد القوات الأردنية يومذاك<sup>(480)</sup>. ويلاحظ بوضوح أن بيانه للشعب العراقي غداة عودته يخلو من التعرّض للأسباب التي كانت تدفع العسكريين للتدخل في الشؤون السياسية، ثم هو يكشف عن انحياز كامل للإنكليز وتحامل شديد على المحور<sup>(481)</sup>.

- (478) خلدون الحصري، مقدمة مذكرات طه الهاشمي، ص 39.
- (479) أنور السادات، صفحات مجهولة، الغاهرة 1954م، ص 86، 87. وم. ن، ص 39.
- (480) مذكرات الحصري، ج 2، ص 568؛ ومذكرات اللواء الركن إبراهيم الراوي، ص 633.
  - (481) مذكرات طه الهاشمي، ص 459.

وعلى الرغم من أن الحركة كانت تتعرض في البيان لتشويه مغرض فقد كان الناس يدركون بالبداهة أن هبة الرأي العام العراقي لمؤازرتها دليل على صدق نياتها.

وفي وزارة المدفعي التي شكلت وراء الانتكاسة كان قطاع كبير من المواطنين يرى في الاستسلام معرّة لا يصح السكوت عليها، واحتلالاً أجنبياً لا يمكن تحمله<sup>(482)</sup> وكان يزيد في محنة الناس بالهزيمة منظر الجيش البريطاني يجوب ميادين بغداد وشوارعها العامة بسياراته ومدرعاته<sup>(483)</sup> وفي غير مبالغة تصبح السفارة البريطانية في العراق سيدة الموقف وتعود البلاد تعيش ظروف احتلال جديد.

ثم يكون في العراقيين ملكيون أكثر من الملك كما يقولون فيراجعون جملة ما أصدرته الحركة التحررية من قرارات وينفون عنها صفة الشرعية<sup>(484)</sup> وكان يلاحظ وراء الانتكاسة أن القطاع الرسمي في العراق بعيد جداً عن القطاع الشعبي بمشاعره وتطلعاته. وكان واضحاً أنه يستمرئ مذلة الاحتلال الجديد وينهار انهياراً مشيئاً بين يديه.

وفي خطاب المدفعي الذي أذاعه في الحادي عشر من حزيران من عام 1941م يلاحظ أن الفئة الحاكمة الضالعة في ركاب الأجنبي لم تكن تفهم الرفاء والاستقرار والتقدم إلا ارتباطاً شديد الميوعة بالإنكليز، ثم هي تخرج على مبدأ قومي كبير في احتضان الكفاءات العربية التي كان العراق ينفتح انفتاحاً نبيلاً على انتسابها إليه ويمنحها جنسيته فتسقط عراقية الحصري والمقدادي وتلغي عقود المئات من المدرسين العرب الذين كانوا حقاً رسل ثقافة وتوجيه في مؤسسات العراق التعليمية<sup>(485)</sup>.

وكان يبدو أن الفئة الحاكمة في حاجة إلى أن تستر عمالتها للأجنبي بعد الذي افتضح من أمرها وراء الانتكاسة، فالتفتت إلى القطاع الديني تستنجد به تأييداً لسلامة موقفها من الأحداث<sup>(486)</sup>. وينبغي أن يسجل هنا باعتزاز أن القطاع جميعه، سنّة

- (482) تاريخ الوزارات العراقية، ج 6، ص 17 ومقدمة جعفر الخياط لترجمة حوادث العراق 1941، ص 6.
  - (483) تاريخ الوزارات العراقية، ج 6، ص 10؛ ومذكرات طه الهاشمي، ص 466. 467.
    - (484) تاريخ الوزارات العراقية، الجزء السادس، ص 13، 14.
- (485) تاريخ الوزارات العراقية، ج 6، ص 22، 23. فقد اتهم العرب الذين وجدوا في العراق عشية الصدام بأنهم هم الذين تسببوا بالإنتكاسة العسكرية.
- (486) كان علماء الدين في النجف وكربلاء والكاظمية وبغداد وعانة وراوة والحلة قد أفتوا بالجهاد في سبيل الله ووجوب مقاتلة البريطانيين الغاصبين. تاريخ الوزارات العراقية، ج 6، ص25.

وشيعة على السواء، رفض أن يجمع بين فتاوى حثّت من قبل على الجهاد مع الأحرار وفتاوى تحث من بعد على الالتفاف حول العملاء وظل يؤكد ولو صامتاً سلامة موقفه من الحركة الوطنية التي انتكست.

ثم ينبغي أن يسجل هنا كذلك، أنه منذ الأربعينات لم يعد يسوغ حديث صريح في الطائفية وأنه إذا كان من الواقع الذي لا ينكر أن تباراً خفياً ظل يعمل في القطاعين بوحي منها، فإنه لم يعد يحدّد طبيعة الروابط الاجتماعية في الأوساط التي انفتحت على الثقافات الحديثة انتماء مذهبي بقدر ما عاد يحددها انتماء سياسي.

ووراء المدفعي كان نوري السعيد يسرف في الفصل والاعتقال. ثم هو يرتمي ارتماء على خدمة المصالح الإنكليزية فيتجاوز نصوص المعاهدة إلى ما يبدو أنه تفريط بالغ الخطورة في صالح المجهود الحربي الإنكليزي<sup>(487)</sup>.

ولم يكن عبد الإله أقل ارتماء على هذه الخدمة من نوري السعيد. وربما كان أشد انفعالاً بالخصومة السياسية حتى أنه كان يدخل على المحتجزين من أنصار الحركة الوطنية التي قامت منذ صغره، فيمعن في اعتهانهم والتشفي منهم<sup>(488)</sup> ويغلبه الحقد على اتزانه أحياناً فيتنكر ليشهد بأم عينه مصارع ثلاثة من قادة الحركة الأحرار<sup>(489)</sup>.

لقد كان فشل الحرب التحررية في مايس يعني على الحقيقة تأييداً كاملاً للمصالح البريطانية مستنداً إلى النصر العسكري من جهة وإلى التزام السلطة القائمة بتطبيق النصوص الفضفاضة في معاهدة 1930 تطبيقاً يتفق مع حاجات القوات العسكرية البريطانية من جهة أخرى<sup>(490)</sup>. وكان أخطر ما جرت إليه الانتكاسة ما وقع في القطاع العسكري من تصفية العناصر الفاعلة فيه. وما وقع من تخويل الإنكليز صلاحيات واسعة في مراقبته والهيمنة على أخص شؤونه.

- (487) م. ن، ص 45.
  - (488) م. ن، ص 66.
- (489) . هم يونس السيعاوي، ومحمود سلمان، وقهمي سعيد وقد رثاهم الرصافي بقصيدة رائعة جاء قيها :
  - إيـهـا الأنـجـم الـتـي قـد رأيـنـا حُـمُـرٌ في أفـرلـهـا كـالـشـمـوسِ إنَّ هــذا الأفــول كــان شــروقــاً فـي ديـاجـيـر طـالـع مـنـحـوس شنـقـوكـم ليـلاً عـلى غيـر مـهـلِ ثـم دشُوا هـمرمَكُمْ في الرموس (490) م. ن، ص 116.

ولم يكن ما وقع في الحياة الدستورية أقل خطراً من هذا الذي وقع في نطاق الجيش فقد كان تعديل القانون الأساسي بمنح الملك حق إقالة الوزارة لا يعني تأكيداً للاستقرار الحكومي بقدر ما كان يعني محاولة لأن يصبح عبد الإله ــ وكان هو الذي يمارس سلطات الملك يومذاك ــ أقوى شخص في المملكة العراقية<sup>(491)</sup>.

ويبدو أن التعديل من حيث علاقته بالديموقراطية ينطوي على خطورة بالغة. ولعله من هنا كان عضو في المحكمة الكبرى التي أقرته يخالف الأكثرية ويسوغ وجهة نظره بأن أي حق جديد يضاف إلى حقوق الملك ينبغي ألا ينقص من حقوق التعصب ولا من حقوق مجلس الأمة التي ينصّ عليها الدستور<sup>(492)</sup>. والواقع أن الضرورة التي تقتضيها المصلحة العامة – وهي الشرط الذي يقيّد الحق الجديد في إقالة الوزارة لم تكن تقلل من تجاوزه على الديموقراطية التي ضمنها الدستور في هذا الصدد لأن

ووراء نوري السعيد لم يكن حمدي الباججي يخرج هو الآخر عن الخط الذي رسمته الدوائر الاستعمارية غداة الانتكاسة<sup>(493)</sup>. وفي ظل السويدي يلاحظ أن الانفتاح على حرية التنظيم الحزبي وإصدار حق لم يكن من البادرة الوطنية المخلصة بقدر ما كان من المناورة التي قصد بها أن يمتصها تراكم من نقمة الرأي العام على ما استشرى من فساد الحكم ووضح من عمالته<sup>(494)</sup> وأن تستجيب \_ ولو شكلياً \_ لما كانت تلح الديموقراطية العالمية على توفيره في الجياة السياسية يومذاك<sup>(495)</sup>.

- (491) مذكرات طه الهاشمي، هامش رقم 1، ص 477؛ ومقدمة في دراسة العراق المعاصر، ص 116.
- (492) مقدمة في دراسة العراق المعاصر، ص 118، 119؛ وهامش رقم 32، م. ن، ص 19. فقد كان مصطفى التكرلي عضو المحكمة الكبرى والنائيان صادق البسام وعبد المهدي المنتفكي من المعارضين لمبدأ التعديل وإن اختلفت وجهات نظرهم في ذلك فقد كان صادق البسام يؤكد أن المبدأ يجعل من صاحب العرش مسؤولاً عن نتائج استعماله لهذا الحق وكان المنتفكي يؤكد أن المبدأ قد يخضع الملك لتدخل من الداخل أو من الخارج.
  - (493) م. ن، ص 121.
- (494) تاريخ الحزب الوطني الديموقراطي، ص 29. فقد كان المفهوم أن نوري السعيد والإنكليز هم الذين اقترحوا هذه البادرة لتهدئة الشعب وكسب الوقت لكي يعودوا بعد قليل إلى الأساليب التقليدية في الاستبداد.
- (495) هذكراتي في صميم الأحداث، ص 111. ففيها أن ذلك كان يتم (تمشيأ مع الدعايات الديموقراطية التي كان يرتكز عليها الحلفاء في حربهم مع الدكتاتوريات النازية والفاشية ولم

ويكون من نتائج هذا الانفتاح أن تتلاقى الأحزاب الوطنية كلها على دعوة إلى ما يشبه أن يكون ثورة في الإصلاح تتناول مختلف الميادين. ويبدو أن الكلاسيكيين من محترفي السياسة كانوا يضيقون ذرعاً بهذه الظاهرة وينافسون ضدها وراء مزعمة تفهم الفترة بأنها ما تزال عاجزة عن أن تستوعب تطبيقاً للأفكار الديموقراطية. وحين يسقط السويدي يلاحظ أن وزارتين من أكثر الوزارات عراقة في الرجعية والعمالة تتعاقبان بعده على إفشال هذه الظاهرة<sup>(496)</sup>.

ولم يكن احتواء شريحة من المعارضة في ظل نوري السعيد<sup>(497)</sup> أقل خطراً من قمعها بالعنف في ظل أرشد العمري<sup>(498)</sup> وعلى وجه الدقة كان ذلك يعني أن الديموقراطيين، بخاصة، يسجلون على أنفسهم مفارقة نظرية وسلوكية كبيرة. وكان ذلك يعني أيضاً أن تتصدّع من الداخل جبهة اليسار المعارض، بل جبهة التيار المعارض كله. ولم يكن يجدي بعد ذلك أن يسوغ الجادرجي مشاركته في الحكم بالإيجابية التي تفترضها ظروف سياسية خاصة أحياناً ولا بالنقاط التي كانت تقوم في أساس الاتفاق، وهي على الجملة من أهداف النضال الوطني الكبرى<sup>(499)</sup>. لقد كان يبدو أن الفئة الحاكمة تخطط يومذاك لمشاريع ومعاهدات تخدم الاستعمار والصهيونية وكان لا بد من تمريرها عبر مجلس تتمثل فيه: بعض الأحزاب الوطنية يضفي عليها

- يكن الوصي ولا الطبقة الحاكمة ولا متبوعوهم من الإنكليز جادين في تنفيذ هذه السياسة التي أعلن عنها الوصي ولم تكن العناصر الوطنية هي الأخرى تثق بحسن النية في هذا الصدد).
  - (496) تاريخ الحزب الوطني الديعوقراطي، ص 50.
- (497) فقد أشرك نوري السعيد اثنين من الأحزاب في وزارته هما الوطني الديموقراطي والأحرار فأضعف بذلك جبهة المعارضة. تاريخ الحزب الوطني الديموقراطي، ص 61؛ ومقدمة في دراسة العراق المعاصر، ص 124، 125.
- (498) وجهت وزارة أرشد العمري خلال الشهر الأول من حكمها ستة إنذارات إلى الصحافة وعطلت ست جرائد وقمعت بالعنف كل التظاهرات والإضرابات التي قامت احتجاجاً على ذلك. مقدمة في دراسة العراق المعاصر، ص 124.
- (499) \_ يلاحظ أن نفوذ الجادرجي الكبير في الحزب الوطني الديموقراطي هو الذي أقرّ هذه المشاركة فقد كان أعضاء كثيرون يستنكرون اشتراكه في الوزارة. تاريخ الحزب الوطني الديموقراطي، ص 61، 62.

صفة الشرعية. ومن هنا كان نوري السعيد يجرّ الديموقراطيين والأحرار إلى مشاركة هي على حقيقتها شيء آخر لا علاقة له بظاهرها الخيّر<sup>(500)</sup>. وعلى الرغم من أن هذه الشريحة المعارضة التي خدعها نوري السعيد عن حقيقة المشاركة في وزارته لم تكمل الشوط كله معه فقد ظلت تربط بين خروجها من الوزارة وما كانت تظنه تدخلاً من صالح جبر لمصلحة كتلته في الانتخابات. ومرة أخرى كانت تخدع عن الحقيقة لأن استقالة وزيري هذه الكتلة قبل الانتخابات لم يغيّر من نتائجها ولا من صورة التشكيلة الوزارة المرسومة<sup>(501)</sup>. لقد كان الوصي على العرش ونوري السعيد وكل الضالعين في ركاب الاستعمار يومذاك يخططون في العراق لترسيخ حكم العمالة للإنكليز<sup>(502)</sup>.

معاهدة برتسموث وانتفاضة كانون الثاني 1948

ثم يكون بعد الانتخابات التي أجراها نوري السعيد أن تحدد الأحزاب الوطنية موقفها مما قد يقرّه المجلس الجديد من معاهدات واتفاقيات فتنفي عنه صفة الشرعية ليستقيم لها بعد ذلك حكم بأنه لا يمثل الأمة ولا يعبّر عن رغباتها<sup>(503)</sup> وكان طبيعياً بعد ذلك أن يكفهر الجو السياسي وراء مشروع المعاهدة التي كانت وزارة قصالح جبرة تقدم على عقدها مع الإنكليز في ميناء بوتسموث لتحل محل المعاهدة العتيقة في عام 1930م.

ولعل أخطر ما في المعاهدة الجديدة ــ وكان ذلك واضحاً في نصوصها التي نشرت فيما بعد ــ أنها تولي اهتماماً كبيراً لتنسيق الدفاع المشترك بين الطرفين، وهذا على حقيقته يضمن لبريطانيا مكانة عسكرية ممتازة في العراق<sup>(504)</sup>. ويبدو أن تحليل الأحزاب لجوهر المعاهدة وما انطوت عليه من أغراض استعمارية<sup>(505)</sup> كان يمهّد

- (500) م. ڻ، ص 61.
- (501) م. ٺ، ص 81.
- (502) مذكراتي في صعيم الأحداث، ص 222؛ وتاريخ الحزب الوطني الديموقراطي، ص 81.
  - (503) م. ن، ص 225، 226.
  - (504) م. ن، ص 224؛ ومقدمة في دراسة العراق المعاصر، ص 127.
- (505) كانت المعاهدة ترمي إلى تكبيل العراق بقيود جديدة وربطه بعجلة الاستعمار البويطاني ربطاً محكماً. وهذا هو الذي التقى على استنتاجه من المعاهدة الديموقراطيون والاستقلاليون والأحرار. تيارات سياسية في الحركة الوطنية العراقية، ص 57.

لانتفاضة شعبية عجز القمع الوحشي عن أن يصدّ زحفها الكبير إلى إسقاط الوزارة وإلغاء المعاهدة مرة واحدة!!

وكان يلاحظ في الانتفاضة أن قطاعاً يمثل طلاب المعاهد العليا بخاصة يدخل معترك الأحداث ويشارك مشاركة ذات حجم كبير في عمليات التغيير. وينبغي أن يفهم من هذه المشاركة أن ما كان يشرع للفصل بين الدراسة والسياسة يعود بغير فاعلية، وقد ظل زمناً يحتجز قطاع الطلاب دون أن يسهم في جملة الانتفاضات والوثبات الوطنية.

والواقع أن أبرز ما يميّز هذه الوثبة أنها كانت حركة شاملة احتوت كل القطاعات الشعبية وكان من مظاهر شمولها أنها تجاوزت العاصمة إلى جميع أنحاء العراق. ثم كان يزيد في فاعليتها أن كل شعاراتها في كل مظاهراتها كانت متشابهة الجوهر والهدف<sup>(506)</sup>.

وينبغي أن يكون في مدى النظر أن معاهدة برتسموث لم تكن وحدها وراء الوثبة التي أطاحت بحكومة الذين أسرفوا في عمالتهم للإنكليز وإنما كان وراءها عوامل متعددة يقع في طليعتها تطور الأحداث في فلسطين تطوراً يكرس الاغتصاب اليهودي ويقف بجانب اعتداءاته الوحشية ويقع في طليعتها كذلك ضغط داخلي شديد كانت الفئات الحاكمة تلح في التوسل به لما كالا يترابط بين بقائها في السلطة والحفاظ على المصالح الاستعمارية من أن يعصف بها غضب الأحرار. ثم يقع في طليعة هذه الأسباب أيضاً ما كان يتنامى من وعي الشعب بتأثير الإيديولوجيات السياسية الجديدة، العالم"<sup>(507)</sup>.

وعلى الرغم من أن اليسار اللاقومي كان يملك نظرية سياسية متكاملة يمكن أن تكون بديلاً عن النظام القائم ولكن الفترة لم تكن قد نضجت بعد نفسياً واجتماعياً وقومياً لتقبلها مضافاً إلى أنها لم تكن تملك قوة ضاربة تستند إليها في محاولة التغيير الجلري. وكان هذا يبدو ضرورياً جداً وراء التغييرات العميقة التي وقعت في تموز ورمضان.

<sup>(506)</sup> م. ن، ص 62، 63.

<sup>(507)</sup> نضال البعث، ج 5، ط 2، دار الطليعة للطباعة والنشر، بيروت 1971م، ص 54.

وكان اليسار القومي يملك هو الآخر نظرية سياسية متكاملة، وكان ممكناً أن تكون بديلاً عن النظام القائم لولا أنها نظرية لم تكن لها يومذاك قاعدة جماهيرية واسعة، ولولا أنها لم تكن قد تجاوزت بعد إلى القطاع العسكري لتمتلك القوة الضاربة القادرة على التغيير<sup>(508)</sup>.

وهكذا ظلت للعمالة المحلية مندوحة للعودة إلى الحكم من جديد. وفي هذا الضوء لا تمثل وزارة الوطنيين المعارضين في أعقاب الوثبة انتصاراً حاسماً وعميقاً بقدر ما تمثل مرحلة في الطريق إلى هذا الانتصار. ومن هنا تستجمع الرجعية السياسية والاقتصادية في العراق ما فقدته من قوتها في كانون وتمسك بزمام الأمور من جديد.

ثم كان يبدو أن حرب فلسطين وراء قرار التقسيم الذي اقترحه الكبار في الأمم المتحدة تمهد هي الأخرى لانتفاضة دامية في العراق. والواقع أن قضية فلسطين لم تكن قطُّ قضية قطاع رسمي بقدر ما كانت قضية شعوب. ولعل آخر ما في تاريخها كان متصلاً بهذا القطاع الذي جنح جميعه للتحرير، حتى إذا ظهر أنه لم يكن عند حسن الظن به ارتفاعاً في التضحية إلى المستوى الذي تقتضيه الأزمة راح بعضه يلوم بعضاً ويحمله ضمناً وصراحة مستولية الإخفاق<sup>(603)</sup>. وكان هذا يعكس في القطاع الشعبي مشاعر احتقار لم يكن غريباً أن تجد متنفساً لها وراء الهدنة الثانية في سلسلة من الاغتيالات وإراقة الدماء.

وفي العراق بخاصة كان واضحاً أن الفئة الحاكمة تشارك مشاركة رمزية في حرب التحرير<sup>(510)</sup> فقد كانت تضع امتيازاتها السياسية فوق كل اعتبار. وهي امتيازات شديدة الارتباط بمصالح الاستعمار ومخططاته. ولعله من هنا كانت القوة العسكرية التي ساقها العراق الرسمي للمعركة تتحرك على نحو الحقيقة بأوامر «كلوب». ومن المؤكد أنه لم يكن ينفتح على الحق العربي في فلسطين بقدر ما كان ينفتح على المخطط الإنكليزي لتضييع هذا الحق! ولعله من هنا أيضاً كان مزاحم الباججي الذي ألف

- (508) كان حزب البعث على وجه الدقة هو الذي يمثل هذا اليسار. وقد برزت فاعليته بين بده العدوان الثلاثي على مصر وقيام ثورة 14 تموز على الرغم من أنه لم يكن قد وصل بعد إلى حد استكمال جميع شروط الحزب النضالية. م. ن، ص 14.
  - (509) مقدمة في دراسة العراق المعاصر، ص 127، 128.
    - (510) مذكرات اللواء الركن إبراهيم الراوي، ص 284.

الوزارة الثانية بعد وثبة بورتسموث يضيق ذرعاً بإلحاح «صادق البسام» – وكان وزيراً للدفاع في وزارته – على إقصاء كبار الموظفين من اليهود في دوائر البرق والبريد والهاتف حفاظاً على الأسرار الخطيرة التي يمكن أن تتسرب إلى العدو من خلالهم. وكان يضيق كذلك بتصريحاته الجريئة في حملاته على بريطانيا وأميركا واتهامهما بالتآمر ضد العرب في فلسطين والدعوة إلى الاتصال بأعدائهما من الدول الشرقية<sup>(511)</sup>.

وحين يستبرئ البسام لذمته بالاستقالة من الوزارة يستبدل الباججي به شخصية كانت قد شاركت في الترويج لمعاهدة بورتسموث وتحملت مسؤولية في القمع الوحشي الذي رافق أحداثها الدامية. وفي نظر الأحرار كان هذا يشير إلى بادرة خطيرة قصد بها أن يعاد الاعتبار السياسي لكل الذين ساوموا على كرامة وطنهم من خلال المعاهدة «السيئة الصيت». ثم كان لنوري السعيد عميد الحكم الرجعي في العراق رأي في القضية الفلسطينة ظل يحجبه إلا عن خاصته وهو رأي يتلخص في أن مقررات الأمم المتحدة لعام 1947م الخاصة بتقسيم فلسطين بمكن أن تكون نقطة انطلاق في إقامة ومن هنا كان نوري السعيد عميد الحكم الرجعي في العراق رأي في المتحدة لعام 1947م الخاصة بتقسيم فلسطين بمكن أن تكون نقطة انطلاق في إقامة ومن هنا كان نوري السعيد هو الذي يوكد خطورة إبقاء القوة العراقية في فلسطين بعد إلى العراق بعد أن ألف وزارته العاشرة خلفاً للباججي ويسهم في إنهاء الحرب الى العراق بعد أن ألف وزارته العاشرة خلفاً للباججي ويسهم في إنهاء الحرب الفلسطينية وتصفية قضيتها لصالح الصهيونية<sup>(131</sup>).

ثم كاد اليأس يشل فاعلية الحركة الوطنية التي شهدت عودة العملاء في أعقاب أكبر انتفاضة دموية اقتضت كثيراً من التضحيات. وكان يظن أن الكفاح ضد الفئات التقليدية الحاكمة بات بغير جدوى وأنه لذلك كانت انتفاضة بحجم انتفاضة بورتسموث قد عجزت عن تحقيق أهدافها فإنه ليس لغيرها من الانتفاضات أن تحلم بعد بعملية تغيير حاسم<sup>(514)</sup>.

- (511) كان القائد العام للجيوش العربية هو الملك عبد الله بمقتضى قرار جامعة الدول العربية وكان القائد الفعلي هو كلوب الذي سلم اللد والرملة لليهود! الصفحة نفسها في م. ن.
  - (512) محمد مهدي كبة، مذكراتي في صميم الأحداث، ص 265.
  - (513) العراق في مذكرات السياسيين الأجانب، ص 255، 256.
    - (514) مذكراتي في صميم الأحداث، ص 290.

وتقوم في مصر ثورة مجيدة وتتجاوز رياحها إلى العراق فتؤجج ما كان قد خمد من شعلة الكفاح الوطني فيه. ويبدو أن ما انتهت إليه الحرب الفلسطينية من فشل عسكري كان هو العامل الرئيس الذي حمل نخبة من ضباط مصر الأحرار على التحضير للإطاحة بالنظام الفاسد الذي كان يدفع الجيش المصري دفعاً للهزيمة في هذه الحرب المقدسة<sup>(135)</sup>.

وكان يلاحظ في البدء أن الثورة لم تكشف عن كل وجهها المشرق حتى ظن أنها من الانقلابات العسكرية التي يصنعها الاستعمار أحياناً لتغيير الوجوه القديمة بأخرى جديدة فتكون أقدر على خلمة مصالحه وحمايتها<sup>(516)</sup>.

ثم تظهر بعد ذلك على حقيقتها ويكون لها في القطاع العسكري في العراق تأثير بالغ يدفع الضباط الأحرار إلى التوسل بالتنظيمات السرية لإسقاط الملكية والإطاحة بالفساد الذي استشرى<sup>(517)</sup>.

ثورة يوليو ومؤتمر البلاط

وعلى الرغم من أن النظام الجمهوري لم يعلن في مصر إلا في الثامن عشر من حزيران من عام 1953م فقد بدا واضحاً للذين كانوا يرصدون خطوات الانقلابيين الذكية أن ما حدث في مصر يتطور تطوراً سريعاً إلى ثورة<sup>(518)</sup>.

وإلى ما يعرف في العراق بانتفاضة تشرين من عام 1952م كانت قد تمت في مصر

- (515) كان لفاروق في إيطاليا ملايين الليرا ولكي يستفيد منها اشترى بها أسلحة فاسدة زوّد بها الجيش المصري في حرب فلسطين. وكانت القنبلة من هذه الأسلحة تقذف باتجاه العدو فترتد إلى الخلف وتقتل الجنود المصريين. عذكرات إبراهيم الراوي، ص 284.
- (516) (كان الديموقراطيون في العراق مثلاً يقفون في البداية ضد الحكم العسكري في مصر لأنهم يؤمنون بالديموقراطية وبالحكومة المدنية ثم انتهى رأيهم في ثورة يوليو إلى أن يصرح زعيم كبير من زعمائهم هو كامل الجادرجي لوكالة الشرق الأوسط في دمشق بأنه لو كان مصرياً وشاء جمال عبد الناصر أن يحكم عليه بالإعدام وينفذه لتقبل الحكم والتنفيذ بنفس راضية). تاريخ الحزب الوطني الديموقراطي، ص 384.
- (517) أنظر في هذا بحثاً مخطوطاً للأستاذ عودة مهدي السعدي وفيه يتقل حكاية التنظيم السري عن العقيد جاسم العزاوي وكان واحداً ممن انتظموا في خلايا الضباط الأحرار.
  - (518) الوطن العربي، ص 57، 58.

إجراءات تجاوزت حقل السياسة إلى حقلي الاقتصاد والاجتماع فقضت على الإقطاع الكبير الذي كان سبباً في استغلال الملايين من الفلاحين وألغت ألقاب الشرف وكانت تمنح حاملها امتيازات طبقية تستغل أبشع استغلال<sup>(519)</sup>. وكان هذا مضافاً إلى تصفية الأحزاب البورجوازية السياسية وأقربها إلى الطبقة الكادحة ـ وهو الوفد ـ يمثل البورجوازية الوطنية التي تسيطر على الصناعة والتجارة في المدن الكبيرة وعلى جانب مهم من الإنتاج الزراعي في الريف ـ كان هذا جميعه يعكس في العراق قلقاً بالغاً على مصير النظام الملكي من جهة وعلى امتيازات الطبقة الحاكمة في ظله من جهة أخرى.

ويبدو أن تبني مصر وراء يوليو المجيد للفكرة القومية، وتوجيه الدول العربية نحو تحقيق ذاتها، وانتهاج الحياد سياسة لها في المعترك الدولي، كان هو الآخر يزيد في عمق الهوة التي تفصل بين الحركة الإصلاحية في مصر وعراق ذلك العهد الأسود. ومهما يكن من أمر فإن الذي وقع في مصر وإن لم تتكامل صورة الثورة فيه كان الحافز الكبير الذي دفع الشعب العراقي ممثلا بأحزابه الوطنية إلى استئناف المطالبة بتغيير الأوضاع السياسية تغييراً جذرياً في العراق ومحاسبة الذين صنعوا النكبة في فلسطين. وكان هذا يتم أول الأمر بأسلوب المذكرات التي تشجب الأوضاع القائمة وتطالب بالتغيير. والواقع أن مذكرة الجزب المؤكرات التي تشجب الأوضاع القائمة المذكرات التي قدمت للوصي على عرش العراق في هذا الصدد وراء ثورة مصر في المذكرات التي قدمت للوصي على عرش العراق في هذا الصدد وراء ثورة مصر في يوليو!

وتتلخص في أن الغاية من تقديمها لم تكن مجرد الشكوى من الأوضاع السيئة القائمة في العراق وإنما الغاية من ذلك أن يساعد تحقيق ما تعرضه من مطالب على إنقاذ البلاد من الوضع الخطير الذي وصلت إليه. وأنه إذا كان القانون الأساسي العراقي يحمّل الوزارات جميع مسؤوليات الحكم ويفرق بين السلطات الثلاث وأنه تبعاً لذلك لا يصح أن يخاطب رئيس الدولة أو من يقوم مقامه في شذوذ أو انحراف فإن عدم التقيد بالقانون الأساسي في الجانب الذي يتصل بحقوق الملك وواجباته \_ وذلك واقع لا يصح تجاهله \_ هو الذي شجع الديموقراطيين على اعتبار الوصي المسؤول الأول عن الوضع الشاذ في العراق.

(519) م. ن، ص 59.

ومن هنا كان لا بد من أن توجه المذكرة إليه دون سواه من بقية المسؤولين. ثم تستعرض المذكرة صورة الوضع الشاذ فتتهم البلاط بأنه منذ الانتكاسة التي ألمت بالحركة الوطنية في مايس من عام 1941 بدأ يمكن للنفوذ البريطاني والحكم العرفي والإدارة البوليسية في البلاد، وأنه ظل يعدّ هذا الشذوذ إلى ما بعد الحرب العالمية الثانية. وتطالب المذكرة بتصحيح هذا الشذوذ فتقترح أن يبتدئ بتعديل القانون الأساسي على النحو الذي يضمن سيادة الشعب ويقف بكل سلطة من سلطات الدولة منذ الحد الذي يجب أن تقف عنده على أن يشمل التعديل المطلوب إلغاء لما كان قد قضى بمنح الملك حق إقالة الوزارة وتجميد قراراتها إلى أن تتم موافقته عليها. وكانت المذكرة تعدّ هذا تمهيداً لبناء الحياة النيابية على أسس سليمة وفي مقدمتها الأخذ بمبدأ الانتخاب المباشر. ثم تشرف على الانتخابات وزارة يطمأن إلى نزاهتها لتكون الوزارات التي تتولى الحكم بعد ذلك منبثقة من مجلس نيابي حقيقي يمثل إرادة الشعب أصدق تمثيل. وفي الإصلاحات الاقتصادية تعرض المذكرة إلى إلغاء الإقطاع وتحرير الثروات الوطنية من الاستغلال والسيطرة الأجنبية وتأميم المشاريع التي تتصل بالخدمات العامة. ثم يختتم الديمقراطيون مذكرتهم بالتأكيد على ضرورة التحرر من معاهدة 1930 التي قيّدت استقلال العراق وسيادته الوطنية وعلى رفض كل أنواع الدفاع المشترك، وعلى إعلان الحياة التام تجام التكتلات الدولية (520).

وكان واضحاً أن ملامح مما يقع في مُصر من تصحيح للأوضاع الشاذة وراء حركة يونيو الوطنية تتراءى في المذكرة حتى كان الحدث المصري الكبير لا يعود محلياً بقدر ما يعود إرهاصاً يقلب السياسات التقليدية في الشرق العربي رأساً على عقب.

والحق أن مؤتمر البلاط الذي انعقد في الظاهر لتدارس الأوضاع الشاذة التي أشارت إليها مذكرات الأحزاب الوطنية لم يكن استجابة صادقة تمثل رغبة حقيقية في تصحيح الشذوذ بقدر ما كان استجابة مفتعلة للالتفاف حول ما كان يبدو أنه بوادر أزمة سياسية متعبة.

وكانت وقائع المؤتمر تلخص على الجملة نظرة الفئة الحاكمة لما كانت تلح المعارضة في التأكيد عليه، وهو أن يمارس الشعب جملة حقوقه الطبيعية وفي طليعتها

(520) - أنظر نص المذكرة الكامل في عدد 29 تشرين الأول من عام 1952م من جريدة «الأهالي». وتاريخ الحزب الوطني الديموقراطي، ص 293–297. حق الانتخاب المباشر لممثليه في مجلس النواب بغير تزوير لإرادته. فقد ظلت هذه النظرة تنطلق من مزعمة مصطنعة تربط بين المستوى الحضاري للشعوب وجدوى ممارستها لهذه الحقوق. وكان أبرز ما في وقائع المؤتمر أن ينذر البلاط بخطورة الرياح التي تهب من مصر يومذاك، وأن حدثاً كالذي وقع فيها يمكن أن يقع في العراق<sup>(521)</sup>.

ويبدو أن الوصي على العرش لم يكن يطيق حديثاً يذكره بنهايات الطغاة المفزعة فانفجر في وجه الذين عرضوا لذلك من المؤتمرين وخرج عن حدود اللياقة<sup>(522)</sup> وقد انفض المؤتمر عن حوار فاشل اصطرعت من خلاله وجهتا نظر كانتا تتناقضان أشد التناقض في الحلول الواقعية التي تقتضيها أوضاع العراق المتردية.

#### انتفاضة 23 تشرين الثاني عام 1952م

والواقع أن الأزمة ظلت وراء مؤتمر البلاط بغير حل وكان هذا يعني أن تنفجر بين لحظة وأخرى حتى إذا وجد الطلاب في كلية الصيدلة والكيمياء مسوغاً للإضراب احتجاجاً على تعديل كانت العمادة قد أدخلته على نظام الكلية تهيأت فرصة لانفجار الأزمة في تشرين الثاني من عام 1952م على نحو ما انفجرت وراء بورتسموث في كانون الثاني من عام 1948 وقد انسخت المظاهرات فشملت عدداً كبيراً من المدن وطالب المتظاهرون بوجوب الأخذ بالانتخاب المباشر وبالإصلاحات الداخلية الآنية للأزمة لصيانة الحريات ومواكبة التطور العالمي

- (521) أنظر في هذا ملاحظات طه الهاشمي وحكمت سليمان في المؤتمر فقد ذهب الأول إلى أن الوضع في العراق يتطلب ضرورة النظر إليه نظرة جدية ولا سيما بعد الحوادث التي جرت في الشرق الأوسط كإيران وسوريا ومصر ولبنان وشدّد بصورة خاصة على حوادث مصر وقال: إن الأسباب التي أدت إلى الانقلاب في مصر موجودة في العراق وإذا كانت العوامل متشابهة فلا بد أن تكون النتائج واحدة والقضية قضية زمن. وذهب الثاني إلى أن الوضع خطير أكثر مما يتصورونه ويتطلب النظر إلى الأمر بعقلية جديدة تتقبل الإصلاح الجدي. وقال: إننا إذا لم نتصف بهذه العقلية فإن الحوادث ستجرفنا. تاريخ الحزب الوطني، ص 302، 303.
  - (522) مذكرات محمد مهدي كبة، ص 343؛ وم. ن، ص 308.
- (523) تاريخ الحزب الوطني الديموقراطي، ص 318؛ وجريدة الأهاني»، عدد 23 تشرين الثاني لعام 1952م.

وكان عنف الانتفاضة يعقد تشكيل وزارة جديدة تأخذ على عاتقها حل الأزمة وإعادة الأمور إلى مجاريها الطبيعية فاتجه البلاط إلى الجيش يقمع به لأول مرة وثبة وطنية حرة. وهكذا ارتضى نور الدين محمود ـ وكان رئيساً لأركان الجيش يومذاك ـ أن يكون أول عسكري يخرج على مبدأ التعاطف العميق الذي كان يجمع بين الجيش والشعب في كل الأزمات الكبار.

وعلى الرغم من أن نور الدين محمود أقر أسلوب الانتخاب المباشر وأصدر به مرسوماً فقد كان العمل به في ظل الأحكام العرفية يبدو بغير جدوى. ولعله من هنا ظلت الأحزاب السياسية تقاطع الانتخابات وترفض المشاركة فيها.

ثم إذا كان انفتاح ما في الشعارات التي تتبنّاها المعارضة الوطنية قد تم وراء تسلم الملك لسلطاته الدستورية في 2 مايس من عام 1953م فإن ذلك لم يكن يعني أكثر من محاولة لامتصاص النقمة يما كان يعرف في الأوساط الوطنية بسياسة «التنفيس المؤقت»!

وإلى وزارة أرشد العمري الثانية التي الفها أواخر نيسان من عام 1954م لم يكن قد تغير شيء جوهري في الصورة القديمة للحياة السياسية باستثناء الأسلوب الذي كانت تتم به الانتخابات. والوافع أنه إذا كانت الجيهة الوطنية المتحدة التي انتظمت معظم الأحزاب المعارضة قد حصلت على أحد عشر مقعداً في الانتخابات التي أشرفت على إجرائها وزارة العمري ووعدت بأنها ستكون حرة<sup>(524)</sup> فلم يكن ذلك من سياسة الانفتاح المصطنعة بقدر ما كان من سياسة البلاط في أن يخلق ضرباً من التوازن بين الكتل النيابية ليكون هو مركز الثقل في ترجيح كفة على أخرى. وكان نوري السعيد الذي دأب من قبل على أن تكون الأكثرية النيابية من أتباعه يوشك أن يكون صاحب الكلمة العليا في إدارة شؤون المملكة<sup>(255)</sup>. ومهما يكن من أمر فإن الذي خطط له القصر لم ينجح في تحقيق غاياته ذلك أن الجبهة الوطنية المتحدة وإن تكن جماعة صغيرة في هيئة يبلغ عددها مائة وخمسة وثلاثين نائباً، فقد كانت وحدة متآزرة حسنة الانضباط تستطيع أن تعرقل عمل البرلمان، وهي من فوق منبره قادرة

- (524) العراق في مذكرات السياسيين الأجانب، ص 226؛ ومحمد مهدي كبة، مذكراتي في صميم الأحداث، ص 359.
  - (525) مذكراتي في صميم الأحداث، ص 358.

على أن توصل صوتها إلى كل اليسار الساخط بل إلى كل الناقمين في كل القطاعات<sup>(526)</sup>.

وفي هذا الجو السياسي القلق ظهر للقصر أنه بين من يمكن ترشيحهم للمسؤولية من يتحمّس لتأليف الوزارة فاتجه إلى نوري السعيد مكرهاً! ووراء ترضية مهينة كشفت عن موقف بالغ الضعف في مواجهة الأزمة كان على القصر أن يوافق على حل البرلمان وإجراء انتخابات جديدة، وكان عليه أن يطلق يد نوري السعيد في حل الأحزاب السياسية وتعطيل الصحف. ثم كان عليه أخيراً أن يقف من التعديلات الخطيرة التي أجرتها حكومة السعيد على قانون العقوبات موقف المتفرج وهي تعديلات لوحظ فيها أن تهدّد كل فصائل الحركة الوطنية وإن كان يبدو أن اليسار على اختلاف أجنحته هو المقصود الأول بها<sup>(527)</sup>. وإلى أزمة السويس ظل نوري السعيد يمكن لسياسة التحالف مع الاستعمار والصهيونية ويعزل العراق عزلاً تاماً عن حركة التحرر العربي<sup>(528)</sup> وكان ارتباطه بحلف بغداد يمثّل أخطر صور التفريط بمصلحة التحرر العربي وقوفه بعيداً عن التكتلات الدرلية المتصارعة.

أزمة السويس والاعتداء الثلاثي على لعضر

ثم صحّ عزم الثورة المصرية على أن تقيم السد العالي في مدينة أسوان. وكان بنك التعمير قد وعد بتقديم العون لتحقيق المشروع، فلما عقدت صفقة الأسلحة مع تشيكوسلوفاكيا والاتحاد السوفياتي، وبدا أنها أخذت تسلك سياسة خارجية محايدة فسحب البنك الدولي موافقته على المساعدات فكان رد الفعل المصري عنيفاً وسريعاً فأسست مصر شركة القناة

وفي العراق لم يخفِ القطاع الرسمي ارتياحه للأزمة التي ظنّ أن مصر لن تستريح من مضاعفاتها بغير القضاء على الذين صنعوا ثورتها المجيدة وبغير العودة إلى النظام الملكي الذي أطاحوا به!!

(526) العراق في مذكرات السياسيين الأجانب، ص 226.

- (527) م. ن، ص 228؛ ومذكراتي في صميم الأحداث، ص 264؛ وتاريخ الحزب الوطني الديموقراطي، ص 358–359.
  - (528) تيارات سياسية في الحركة الوطنية العراقية، ص 115.
    - (529) تاريخ الحزب الوطني الديموقراطي، ص 381-383.

وكان هذا يعني \_ في نظره \_ تثبيتاً لكل الملكيات القائمة على امتداد الساحة العربية يومذاك ودعماً لعروشها المزعزعة. والحل أن «إيدن» لم يكن يفتئت على الواقع حين يقص في مذكراته حكاية هذا الموقف الشائن وكيف أن ضيوفه من العراقيين \_ وكانوا يمثلون أعلى مستويات القطاع الحاكم في العراق \_ رأوا بوضوح عشية حمل إليهم نبأ التأميم أن هناك حدثاً قد غيّر كل المرئيات، وأن كل شيء يتوقف على العزيمة التي سيقابل بها الإنكليز هذا التحدي الكبير<sup>(530)</sup>.

وبقدر ما كان القطاع الرسمي في العراق بغير شهامة إزاء الاعتداء الغاشم<sup>(531)</sup> كان القطاع الشعبي من الشمال إلى الجنوب يسجل بدمائه أكرم التحيات انتصاراً لأشقائه في أكبر بلد عربي متحرر<sup>(532)</sup> ظلت طغمة حاكمة في العراق تجد في أزمته متنفساً لحقدها الرهيب على كل خطواته الجريئة في طريق التحرير.

ثم ينحسر الاعتداء مدحوراً وراء كل هذه القعقعة الحمقاء بالسلاح! وكان يبدو أن الرجعية العميلة في العراق قد اجتازت خطراً محققاً فلم تسقط، ولكن الواقع أن أزمة السويس كانت تعني في العراق مزيداً من التخطيط السري ومزيداً من التجمع الوطني للإطاحة بالعهد كله. ومن المؤكد أن قيام الجمهورية العربية المتحدة فيما بعد \_ والوحدة حلم العرب الكبير من المحيط إلى الخليج \_ كان حافزاً آخر ينضم إلى الحوافز الأخرى التي فجّرت في الوابع عشر من تمور من عام 1958 في العراق ثورة هي من أخطر الثورات في تأريخ العرب الحديث!!

- (530) مذكراتي في صعيم الأحداث، ص 376-368.
- (531) كان من أدلة ذلك اتخاذ الإنكليز مطار الحبانية في العراق قاعدة للاعتداء وتموين الطائرات المعتدية بالعتاد والوقود. وكان من أدلته فتح أنابيب البترول العراقي إلى حيفا ليساعد على ضرب مصر من قريب. م. ن، ص 369.
- (532) خلال تشرين الثاني من عام 1956 وقعت اضطرابات خطيرة في بغداد والنجف والموصل والكوت والسماوة وكركوك انتصاراً لمصر. العواق في مذكرات السياسيين الأجانب، ص 541.

### الفصل الثاني

#### الحياة الاجتماعية في هذه الفترة

ـ 1 ـ المجتمع العراقي وتكوينه في هذه الفترة

من الصعب على الباحث في كيان العراق الاجتماعي أن يعرض صورة حقيقية للمجتمع دون معرفة بعدد نفوسه أولاً، وبغير توفر على إحصائيات دقيقة تتصل بحياة ناسه في كثير من جوانبه ثانياً. والواقع أن الفترة التي نؤرخ لها في العراق لم تكن من النضج بحيث تنفتح على مثل هذه الإحصائيات. ويخيل إلينا أن الناس في العراق، حتى وراء حدود هذه الفترة ظلوا يتميزون بسلبية تتشكك بجملة الأغراض الخيرة التي يراد بالإحصاء أن يكشف عنها ا ولعله من هنا ترافق عملية الإحصاء ... أي إحصاء ... حملة إعلامية تعرق كثيراً لتثبت للناس صحة نياتها وسلامة أهدافها. لقد تقديرهم الخاطئ تقع لغير صالحهم.

ثم يضاف إلى ذلك أن إحصاء النفوس بخاصة يقتضي ضرباً من الاستقرار كان يتعذر وجوده في ظل ظروف اقتصادية صعبة تضطر طوائف كثيرة من الناس إلى ما يعرف بالهجرة الداخلية<sup>(1)</sup>.

(1) لقد كان يسهل هذه الهجرة بدائية المساكن وانعدام الملكية الفردية وققر المواطنين المدقع وانتشار الجهل والأمية. هاشم جواد، مقدمة في كيان العراق الاجتماعي، مطبعة المعارف، بغداد 1946م، ص 9–10. ومهما يكن من أمر فإنه يلاحظ من خلال الإحصاء الذي أجرته السلطات العسكرية البريطانية بعد الحرب العالمية الأولى وفي عام 1919م على وجه التحديد أن عدد سكان العراق لم يكن يتجاوز ثلاثة ملايين فيما يظن<sup>(2)</sup> ويبدو أن هذا التقدير لم يتجاوز هذا العدد إلى عام 1930<sup>(3)</sup>.

ثم انتشرت المؤسسات الصحية والوقائية وارتفع مستوى المعيشة ارتفاعاً نسبياً وازداد إنتاج المواد الغذائية فساعد ذلك كله على أن تتجاوز نفوس العراق في أواسط الخمسينات خمسة ملايين فيما يظن كذلك<sup>(4)</sup>.

ويلاحظ أن العراقيين قد أقاموا وتكاثروا حيث تتوافر مجاري المياء وأسباب الري والتربة الخصبة أي حيث تتوافر جملة العناصر الضرورية لعملية الإنتاج الزراعي. وفي بلد كالعراق تحتل الزراعة المحل الأول بين مقوماته الاقتصادية يبدو هذا شديد الوضوح.

والواقع أن الكثافة السكانية تقلّ في المنطقة الشمالية وهي منطقة مطرية تعتمد الزراعة فيها على المطر في الغالب وتكثر في المنطقتين الوسطى والجنوبية وهما منطقتان إروائيتان تعتمد الزراعة فيهما على الري بالقنوات التي تستمدّ ماءها من الأنهار. ثم يلاحظ أن من أسباب الكثافة السكانية التي تتميّز بها هاتان المنطقتان مضافاً إلى خصوبة أرضهما ووفرة مياههما اشتمالهما على العاصمة والعاصمة وسط قادر بما ينتشر فيه من مؤسسات التجارة والصناعة والثقافة على أن يجتذب إليه السكان طلباً للعلم والرزق وعلى الميناء والميناء قادر على أن يجتذب إليه اليد العاملة، وأخيراً على العتبات المقدسة وهي قادرة على أن يجتذب إليه اليد

## \_ 2 \_ الحرب العالمية الأولى والمجتمع العراقي

إلى الاحتلال البريطاني ظلت الحياة الاجتماعية في العراق تحمل طابعها الذي كان يميزها في أواخر القرن التاسع عشر وكان هذا شديد الوضوح في القرية والريف

- (2) لم يشمل التقدير كثيراً من القبائل ولم يدخل فيه المهاجرون إلى العراق بعد الحرب. م. ن، ص 10.
  - (3) كان التقدير هذه المرة مبنياً على أساس المعلومات التي قدمتها السلطات الإدارية حينتلٍ.
    - (4) فاضل الجمالي، العراق بين الأمس واليوم، بغداد 1954م، ص 2.

والبادية. والواقع أن العراق في ظل الحكم العثماني بعامة كان يعيش في شبه عزلة اجتماعية حجبت عنه جملة المتغيرات الحضارية التي كان يمارسها العالم بالفعل خارج حدوده<sup>(5)</sup>. ومن الطريف أنه حتى في العشرينات كان طالب بعثة عراقي إلى الجامعة الأميركية في بيروت يقطع المسافة بين العراق ولبنان بحراً عن طريق البصرة في تسعة وثلاثين يوماً<sup>(6)</sup>.

ثم تقع الحرب العالمية الأولى فتنفتح بها للعراقيين آفاق جديدة لم يكن لهم بها عهد من قبل. ويبدو أن الاحتلال البريطاني هو الذي يمثّل على الحقيقة مقدمة الاحتكاك المفاجئ بمظاهر الحضارة، وهو احتكاك يكبر حجمه فيما بعد لينقل العراق من تخلفه الاجتماعي الشديد إلى ما يشبه أن يكون من الانفتاح الواسع على المتغيرات الحضارية في المجتمعات الأوروبية<sup>(7)</sup>.

والواقع أن العراق وراء الهزة القوية التي كان الاحتلال البريطاني ينبّهه بها إلى صياغة جديدة لحياته الاجتماعية المتخلفة لم يملك كل إرادته في عملية التغيير فقد انقسم الناس فيه إلى محافظين وتقدميين، وكان المحافظون ينظرون إلى هذه المتغيرات على أنها من البدع التي تنبو بها مأثوراتهم الاجتماعية وربما أضافت الدعاية العثمانية إلى ذلك أن هذه المتغيرات جزء من حملة الغزو التي جهزها الكافر لتصفية الطابع الإسلامي كله في ظل الخلافة العثمانية<sup>(8)</sup>

ولعله من هنا كان القطاع الديني بما يملكه من سلطة روحية ... وفي الشريحة الشيعية من القطاع كان هذا شديد الوضوح ... يرفض حتى النافع المشروع من هذه المتغيرات: يرفض دخول المدرسة الحديثة، وقراءة الصحيفة، وتعلم اللغة الأجنبية، والانخراط في سلك الخدمة العامة إلخ... ذلك كله كان في الفترة الأولى من عهد الاحتلال. ثم ينفتح المتزمتون بعد ذلك على جملة هذه المتغيرات وكانت قد انتهت

- (5) منير بكر النكريتي، الصحافة العراقية واتجاهاتها السياسية والاجتماعية والثقافية، مطبعة الإرشاد، بغداد 1969م، ص 27.
- (6) فاضل الجمالي، العراق بين الأمس واليوم، وهو نص المحاضرة التي ألقاها في الندوة اللبنانية ببيروت في 20 نيسان من عام 1953 بدعوة منها.
  - (7) التكريتي، الصحافة العراقية، ص 33.
- (8) الدكتور علي الوردي، دراسة في طبيعة المجتمع العراقي، مطبعة العاني، بغداد 1965م، ص 341.

بمنطقها القوي إلى مواطن القناعة من عقولهم وبتيارها الجارف إلى أن يستسلموا لكثير من مظاهرها ولو مكرهين أحياناً<sup>(9)</sup>. ويبدو أنه وراء الاحتلال وفي عهود الاستقلال بخاصة كان منطق التطور ينتصر انتصاراً كبيراً على ما كان يلاحظ أنه من العوائق في الطريق إلى حياة اجتماعية متحضرة. وعلى الرغم مما انتهت إليه هذه الحياة الاجتماعية المتطورة في أواخر الخمسينات فقد ظلت بعض قيم البداوة تتلامح في مظاهر كثيرة من سلوك الناس المتحضرين.

### – 3 – المدنية الغربية والتيارات المضادة لها

الواقع أن الأقطار العربية المتصلة بالقسم الشرقي من البحر المتوسط هي التي سبقت إلى الاحتكاك بالحضارة الغربية<sup>(10)</sup>. ثم بدأت هذه الحضارة تتسلل تدريجياً إلى الداخل حاملة معها جملة ما انتهى إليه التطور المادي والفكري في الغرب<sup>(11)</sup>.

وكان يرافق هذه الحضارة أحياناً دعوة متحمسة إلى الأخذ بأساليبها في مادتها وفي روحها معاً. وكان يبدو أن الذين تثقفوا في الغرب واحتكوا بحضارته من أبناء العالم العربي هم الذين تبنوا هذه الدعوة وروجوا لمضمونها في الأوساط الوطنية. وفي مصر مثلاً كان ذلك يتجاوز حدود الاعتدال إلى ما يشبه أن يكون من إقناع الناس بتغيير العقلية الشرقية من الأساس والانفتاح المطلق على كل المعطيات الحضارية الغربية<sup>(12)</sup>.

ولم تكن الدعوة إلى الأخذ بحضارة الغرب قاصرة على حدث مباشر لتجديد الذات العربية وتطهيرها مما استقرّ فيها مع الزمان من رواسب الارتجاع والتخلف وإنما كانت تتجاوز ذلك إلى انفعالات أدبية بغرائب المستنبطات التي حسّنت حياة الإنسان ومكنته

(9) التكريتي، الصحافة العراقية، ص 34.

- (10) الاتجاهات الأدبية في العالم العربي الحديث، ط 4، لينان 1967م، ص 204.
  - (11) م. ٽ، ص 209.
- (12) انظر عدد مايو من «هلال» 1925م، ص 858-859؛ والدكتور ماهر حسن فهمي، حركة البعث في الشعر العربي الحديث، ص 112؛ وأستاذنا عمر الدسوقي، الأدب الحديث، مقدمة الجزء الثاني، ص 4؛ وم. ن، ص 51 انظر نصاً للدكتور طه حسين يرد في ص 30-32 عن مستقبل الثقافة في مصر، يؤكد فيه هذه الحقيقة.

للصياة الاجتماعية لهي هذه الغنرة

من استخدام قوى الطبيعة وإخضاعها لمصالحه<sup>(13)</sup>. ويلاحظ أن الاستجابة لهذه الدعوة لم تكن في البدء سهلة ولا عامة، فقد كان هناك تيار محافظ شديد التمسك بدينه وتقاليده ومثله الشرقية يرفض أن يطفر مرة واحدة إلى ما انقضى على تكامله في الغرب أجيال وقرون، وأن يعيش بحكم هذه الطفرة ظاهرة مرضية تتمثل فيما يعرف بازدواج الشخصية وفيما يعرف بالتناقضات الحادة بين ما هو مطبوع وما هو مصنوع في السلوك.

ثم إن هذا التيار لم يُسِغ أن تفقد الأمة أصالتها باندفاعها وراء تقليد الغربيين في كل شيء وآثر أن يتم تطوره وراء (لوثرية مسلمة) إذا صحّ التعبير تعمل على تنقية الدين من الشوائب حتى إذا وعت الأمة دينها على حقيقته أمكن أن يمتد الإصلاح بعد ذلك إلى الجوانب المدنية في حياتها<sup>(14)</sup>.

وفي العراق بخاصة يلاحظ أن هذا القطر العربي الذي عاش في ظل العثمانيين حياة اجتماعية موغلة في الارتجاع والتخلف يفاجاً وراء الحرب العالمية الأولى بمظاهر حضارة لا عهد له بها من قبل فيهتز لها كيانه ويستشعر بإزائها دهشاً وارتباكاً وإذا كان من طبيعة المجتمعات البشرية بعامة أن تميل إلى مقاومة الجديد بحكم ما يعرف في علم الاجتماع بـ (الاستمرارية الثقافية)<sup>(15)</sup> فقد كان طبيعياً أن يقاوم العراق

- (13) الاتجاهات الأدبية في العالم العربي الحديث، ص 208. فقد وصف شوقي وحافظ وعبد الله النديم ونجيب الحداد والرصافي والزهاوي وعبد الرحمن الينا والعقاد وأحمد محرم وإسكندر الخوري وعلي الجارم الباخرة والطائرة والسيارة والقطار والكهرباء والسينما والفونوغراف والتلفون والراديو وسواها في ضرب من الدهش بهذه المظاهر الحضارية حتى كأن ذلك دعوة غير مباشرة للانفتاح عليها والتأثر بها.
- (14) من رأي الإمام محمد عبده (أنه خير للأمة إن أرادت القوة والعافية أن تستكمل تعليم أبنائها وتنزّه الدين وتطهره وتعدّ نفسها لكي تتبوأ مكانها بين أمم العالم...). في الأدب الحديث، وتنزّه الدين وتطهره وتعدّ نفسها لكي تتبوأ مكانها بين أمم العالم...). في الأدب الحديث، ج 2، ص 525 في الشعر عن المنار، ج 8، ص 457 ومشاهير الشرق، ج 1، ص 285 وعدد مايو من المقتطف، لعام 1904، ص 402، ومشاهير الشرق، ج 1، ص 285 وعدد مايو من المقتطف، لعام 1904، ص 402، ومشاهير الشرق، ج 1، ص 525 وعدد مايو من المقتطف، لعام 1904، ص 402، ومشاهير الشرق، ج 1، ص 585 وعدد مايو من المقتطف، لعام 1904، ص 402، وحركة البعث في الشعر العربي وعدد مايو من المقتطف، لعام 1904، ص 205–110 وحركة البعث في الشعر العربي الحديث، من 105 والزمان الأدبية، ص 217. فقد كان الدكتور منصور فهمي يخاف من (أن تسير المحاكاة في جو من نسيان النفس والماضي وفي ضرب من الخفة والرعونة في ليتقط الزبد ويترك في الأرض ما ينفع الناس).
  - (15) الدكتور على الوردي، دراسة في طبيعة المجتمع العراقي، ص 339.

هذه المظاهر الحضارية وينظر إليها على أنها من البدع التي لا تتناسق مع ما ألف من سنن قديمة بل هي تقلق اطمئنانه إليها وتزعزع من إيمانه بها.

ويلاحظ أن حجم هذه المقاومة كان في البدء كبيراً جداً وفي العراق بخاصة يمكن أن يعزى ذلك إلى ظروف اقتضته اقتضاء فقد كانت العزلة الاجتماعية الطويلة التي صرفت العراق عن أن يحتك بالحضارة الغربية جديرة بأن تثير حماسة بالغة في الحرص على القديم والتمسك بتقاليده، وكانت مفاجأة العراق بهذا الغزو الحضاري الذي يتميز بمعطياته العجيبة سواء ما اتصل منها بالنظم وما اتصل منها بالمخترعات جديرة هي الأخرى بأن تثير ردود فعل عنيفة ما كان لها أن تقع بهذا العنف لو أنها تسللت إلى العراق على هون وهو ما كان يحدث بالفعل في مصر ولبنان.

ثم يكون هذا الغزو الحضاري مقترناً بالاحتلال الإنكليزي للعراق فيبدو من البداهة أن تشتد محاربته لأن ما يكون من صنع الكافر لا مفر من أن يكون مخالفاً للدين وهادماً له!! وعلى الرغم من سذاجة هذه النظرة التي تحسب أن الحضارة والإنكليز شيء واحد فقد ظلت عاملاً شديد التأثير في موقف القطاع الديني من هذه الحضارة. ويظن أن الدعاية العثمانية التي صورت للعرب بعامة خلال الحرب أن الإنكليز يخوضون حرباً صليبية جديدة ظلت حتى وراء انحسار المد التركي عن العراق تزيد في حماسة القطاع الديني وتابعيه لمحاربة العضارة الحديثة انطلاقاً من مسلمة دينية هي: \*حرمة التشبه بالكافرة!

والواقع أن هذا التيار الحضاري الجديد لم يعدم في العراق من يناصره ويدعو إلى الأخذ بجملة معطياته وراء الارتكاسة العميقة الطويلة في الارتجاع والتخلف. لقد كان هؤلاء على قلتهم يضعون الركائز الأولى لبناء مجتمع جديد في العراق، وكانوا على ضعفهم يومذاك يمثلون الجانب الأقوى في صراع التناقضات. وإذا كانت ظروف بيئية قاهرة عاقت سرعة ظهور المضمون الاجتماعي الجديد فقد كانت عاجزة عن أن تعوق نمو تطوره وحتمية انتصاره فيما بعد.

والحق أن المدى لم يكن طويلاً بين ما كان يسود المجتمع العراقي من تطرف في المحافظة على القديم وما ساده فيما بعد من تسمُّح في النظرة إلى المعطيات الحضارية الجديدة. وإلى ثورة تموز كان العراقيون قد ألفوا سفور المرأة واستشعروا حاجة ملحة لقراءة الصحيفة وتهافتوا فتياناً وفتيات على الانتساب إلى المدارس الحديثة وأقبلوا إقبالاً شديداً على الوظيفة.

وكان ذلك التطرُّف شيئاً نفر منه المحافظون في البدء تزمتاً والتصاقاً بقيم قديمة لا

تلائم مرحلة التطور الحضاري الذي انفعلت به معظم المجتمعات يومئذٍ<sup>(16)</sup> ولم يكن من المبالغة أن تشيع في الخمسينات مقولة تربط بين الثقافة الحديثة واللادينية وتزعم أن الإنسان لا يمكن أن يكون متديناً ومتمدناً في آن واحد وتلك ظاهرة كانت تقتضيها في الواقع عقدة نفسية ضد الدين وراء التهافت الذي كان يقع فيه رجاله في مواقفهم المتناقضة .

### \_ 4 \_ مشكلة الفقر والغنى في هذه الفترة

من الحقائق الواضحة أن الريف في العراق، وهو الذي يمثّل الأكثرية السكانية<sup>(17)</sup> ظل يعاني من فقر مدقع حتى كأن العراق لم يكن من قبل مضرب المثل في خصوبة أرضه، ووفرة موارده!

ويبدو أن الفلاح قبل الاحتلال البريطاني كان أقل بؤساً وأقرب إلى بلغة الكفاف، ذلك أن قانون التسوية(<sup>18)</sup> وهو القانون الذي شرّع في ظل هذا الاحتلال البغيض سلبه حقه التقليدي في الأرض التي كانت ملك العشيرة كلها وحوّله إلى أجير يمتصّ حيويته ظلم الشيخ، وطمع المرابي، وضريبة الدولة (19).

مرز تحت تحييز الطوي وى

- م. ن، ص 339-342. (16)
- عبد الرزاق الهلالي، الريف والإصلاح الاجتماعي في العراق، ط 1، بغداد 1960، ص (17) .47
- الانت الأرض في عهد العثمانيين ملكاً للدولة وكانت العشائر التي تمثل سكان الريف تمتهن (18) الزراعة وكان لكل عشيرة (ديرة) خاصة بها يسهم كل فرد من أفرادها بزراعة جزء من أرضها دون أن يكون له حق الادعاء بملكيته. . . وكان الجميع يؤدون حصة للشيخ لقاء قيامه بواجبات المشيخة. ثم كان الاحتلال البريطاني فأصدر قانون التسوية متخذأ من التصرف الفعلي في الأرض أساساً لتسجيلها باسم المتصرف ولما كان الشيخ هو الممثل الناطق باسم العشيرة فقد سجلت أرضها باسمه وصار هو المالك الوحيد لها وأصبح أفراد العشيرة عمالأ زراعيين وأجراء يعملون بين يديه وتحت إمرته وتحول من رئيس متضامن معهم إلى شخص مستغل لجهودهم. وكان لللك آثار سينة على مستوى الفلاح الاقتصادي. وقد أدّى ذلك فيما بعد إلى هجرة فلاحية واسعة إلى المدن. م. ن، ص 53–54؛ ومذكرات الحصري في العراق، الجزء الثاني، ص 573. حمود عبد الأمير، الشبيبي الكبير، ص 69.

(19)

وعلى نحو ما في الريف العراقي من فقر كان يلاحظ أن المدينة العراقية هي الأخرى تعيش هذا الفقر وتعاني من ويلاته. وليس من المبالغة أن يقال: «إن غالبية الشعب العراقي كانت تحيا في فاقة لا نظير لها في العالم المتمدن فلم تكن في حاجة إلى ما يسد الرمق فحسب ولكنها كانت في حاجة إلى ما يقيها عوادي الطبيعة من مسكن وملبس كذلك وإلى الخمسينات ظلت أقضية كثيرة في العراق محرومة من وسائل الإضاءة الحديثة وحتى من شرب المياه المعقمة... \*<sup>(20)</sup>. والواقع أن مشكلة الفقر على كبر حجمها وخطورة شأنها كانت تتلامح في أدب الفترة كأنها من صنع القدر وحده، وكأن تفاوت الطبقات من طبيعة الوجود التي لا تقبل التغييرا ا وعلى الرغم من أن العراق كان يتميز في معالجته للظاهرة بشدة حملته على ترف الأغنياء وسوء تصرفهم إزاء الطبقات المحرومة التي تعيش عيشة الشقاء والانحطاط<sup>(11)</sup> فقد ظل على شدته (يؤمن بواقع الحال فلا يطالب بثورة أو انقلاب)<sup>(22)</sup>.

ويلاحظ أن معظم الذين عالجوا الموضوع من أدباء العراق إلى الأربعينات عالجوه في هذا الإطار. وإذا كان لا بد من أن نسجل تغيراً في النظرة إلى المشكلة فقد كان ذلك يتم على يدي شاعرين شيعيين من النجف هما: محمد صالح بحر العلوم ومحمد مهدي الجواهري فقد كان بحر العلوم يتجاوز المضمون القديم على عنفه إلى مضمون آخر يغري المحرومين بصورة دموية عارمة تقلب سنن الذين أباحوا حقوقهم وسحقوها من الأثرياء<sup>(23)</sup> وكان الجواهري يوسع من حجم هذا الإغراء فيتجاوز به الأغنياء إلى ولاة الأمور من الحكام<sup>(24)</sup> بل إلى النظام المسؤول عن هذا كله من الأساس<sup>(25)</sup> وليس من المبالغة فيما يبدو أن تصدر هذه الرؤية الجديدة لمشكلة الفقر عن تأثر بالحلول التي انتهى إليها الفكر الغربي في الحياة الاقتصادية<sup>(26)</sup>.

- (20) الدكتور يوسف عز الدين، الشعر العراقي الحديث وأثر التيارات السياسية والاجتماعية فيه، ص 279.
  - (21) يلاحظ هذا بوضوح في دواوين الرصافي والشبيبي والصافي النجفي والهاشمي ونظائرهم.
    - (22) المقدسي، الاتجاهات الأدبية في العالم العربي الحديث، ص 228.
      - (23) حركة البعث في الشعر العربي الحديث، ص 163.
      - (24) نظرات في التيارات الأدبية الحديثة في العراق، ص 80.
    - (25) في قصيدته الحالم الغد؛ يسمِّي الجواهري هذا النظام بـ (نظام الإحسان والصدقات).
- (26) قبيل الحرب العالمية الثانية وبعدها بدأ الإحساس بما تعانيه الطبقة الفقيرة يشتد وبدأت

وإذا كان لا بد من تعليل لاقتصار الأدب الشيعي وحده على هذه الرؤية وفي هذه الحدود الزمنية التي تقف عند الحرب العالمية الثانية فلأن حجم المشكلة في بيئة الجنوب، وهي بيئة شيعية مضطهدة كان أكبر وكانت سماتها أوضح وأعمق. ثم يكون بعد ذلك أن تقع الحرب العالمية الثانية فيشتد احتكاك الشرق العربي بحضارة الغرب ومعطياته الفكرية وتتغير النظرة إلى الفقر فلا يعود قضاء وقدراً وإنما يعود نتيجة طبيعية لحالة الأمة ووجوه دخلها وخرجها ونظام ميزانيتها ومواردها ومصادرها<sup>(27)</sup>. وتبرز الاشتراكية حلاً علمياً للمشاكل الاقتصادية التي يبدو أنها من أقوى أسباب الحروب التي تدمر الحضارات. ويتحمس المثقفون تحمساً شديداً لها ويكون طبيعياً بحكم ذلك أن يتسع حجم الرؤية العلمية الجديدة لمشكلة الفقر في الحياة الأدبية.

\_ 5 ـ تطور المرأة العراقية في هذه الفترة وأثرها في الحياة العامة

الواقع أن المرأة العراقية طوال القرن التاسع عشر كله لم يكن لها قضية، لأنها لم تكن تدرك أن لها حقوقاً مهتضمة. لقد كانت فيما يظهر شديدة التخلف، وكان يلاحظ بوضوح أنها من الجهل بحيث كانت تجد واقعها أمراً طبيعياً وقدراً مكتوباً. ولعله من هنا أيضاً لم يكن في الرجال من يستشعر أن للمرأة قضية لينتصر لها<sup>(28)</sup>.

وإذا كان للجاليات الأجنبية في بيئتي مصر والشام تأثير في يقظة المرأة هناك بحكم ما كان يقع تحت بصرها مما يشبه أن يكون من التحرر أحياناً ومن التحلل أحياناً<sup>(29)</sup>

- الطبقة الفقيرة نفسها تشعر بأن لها حقاً في الحياة الكريمة. ويزيد هذا الإحساس بعد أن بدأ الحديث عن الاشتراكية يدور على الألسنة وراء عقدين من قيام الثورة الروسية التي كان من أهدافها إلغاء الفوارق الطبقية والإطاحة بالرأسمالية والإقطاعية. حركة البعث في الشعر العربي الحديث، ص 126.
  - (27) أحمد أمين، فيض الخاطر، الجزء الثالث، ص 148.
- (28) كمان يشيع في هذه الفترة (أن الذكر في الأنواع العالية يمتاز على الأنثى بشدة التغذية وبالنتيجة بالقوة العضلية والعقلية أيضاً). حركة البعث في الشعر العربي الحديث، ص 133.
- (29) في مقال للعقاد تحت عنوان <sup>و</sup>أثر الأجانب في نهضة مصراً: (ومتى تحولنا إلى هذا الجانب (يعني المجتمع والمظاهر الاجتماعية) فالذي نشاهده أن أهم أثر للأجانب في نهضتنا هو تحرر المرأة أولاً . . .). الاتجاهات الأدبية، ص 239، نقلاً عن قالهلال»، العدد 844 سنة 1945م.

وإذا كانت دعوتا الطهطاوي والبستاني<sup>(30)</sup> لتعليم المرأة في النصف الثاني من القرن الماضي تصدران عن هذه اليقظة، وعلى الرغم من أن كلتا الدعوتين تحترسان كل الاحتراس من ردود الفعل الحادة فتقتصران على (أبسط العلوم دون الإيغال في عبابها)<sup>(31)</sup> فقد ظلت البيئة العراقية بعيدة حتى عن مثل هذا التحرك الحذر لتغيير واقع المرأة والانتقال به على هون إلى مستوى التحرر الكامل.

ثم يرتفع في مطلع القرن العشرين صوت قوي جريء يطالب بحق المرأة المسلمة في أن تتحرّر من حجابها وجهلها وعبوديتها مستنداً في ذلك إلى نصوص قرآنية وأحاديث نبوية يفسرها بما يلائم روح العصر<sup>(32)</sup> وكان هذا الصوت هو صوت المصلح الاجتماعي المصري الكبير قاسم أمين<sup>(33)</sup>.

ويبدو أن الظروف الاجتماعية في العراق وهي ظروف ظلت تسود فيها قيم عشائرية إلى منتصف القرن الحالي على الأقل لم تكن تسمح بالتعاطف مع هذه الأفكار<sup>(34)</sup> وفي القطاع الديني بخاصة كان شديد الوضوح.

ولعله من هنا ظلت هذه الأفكار، إلى إعلان الدستور العثماني، عاجزة عن أن تثير جدالاً في العراق وكانت قد انتهت إليه خلال ما كان يصله من صحف مصر ومطبوعاتها.

وحين قُدِّر لهذه الأفكار أن تظهر وراء إعلان الدستور، وكان إعلانه مظنة تنفيس

- (30) حما رفاعة الطهطاوي المتوفى عام 1873م وهو أول من ارتفع صوته في مصر لتعليم المرأة وبطرس البستاني صاحب محيط المحيط وهو أول وطني اهتم بهذا الأمر في سوريا ولبنان. الاتجاهات الأدبية، ص 254.
  - (31) الاتجاهات، ط 4، هامش رقم 1، ص 254؛ وهامش رقم 8 من م. ن، ص 268.
  - (32) م. ن، ص 255. ولعل مما يؤيد فلك أن شوقي يقول في رثائه: مـاذا رأيت مـن الـحـجـاب وعـسـره فـــدعــوتــنـــا لــتــرفــق ويــســار رأي بــدا لــك لــم تـجـده مـخـالـفـاً مـا فـي الـكـتـاب وسـنّـة الـمـخـتـار الأستاذ عمر الدسوقي، في الأدب الحديث، الجزء 2، ص 187.
- (33) بين عامي 1899 و1900م أصدر قاسم أمين كتابيه اللذين ضمنهما جملة آرائه في الدفاع عن حقوق المرأة وهما تحرير المرأة والمرأة الجديدة.
- (34) خيري الدين العمري، حكايات سياسية من تاريخ العراق الحديث، دار الهلال، 1969م، ص 94.

من كبت طويل للفكر وحجر شديد عليه، واجهت موجة استنكار عارمة فقد كان (من الصعب على مجتمع كالمجتمع العراقي لم يحتك بالبيئات الأجنبية كالتي كانت موجودة في الشام ولبنان على وجه الخصوص، ولم يشهد ما شهده المصريون من حياة الأجانب عقب الاحتلال البريطاني أن يتخلّى بسرعة عما ألفه من قيم في حياته الخاصة والعامة)<sup>(35)</sup>.

ومع ذلك لم تعدم المرأة في العراق أنصاراً خاضوا من أجلها معركة فكرية ضارية! وكان عليهم في سبيل قضيتها أن يوصموا بأنهم دعاة فساد! وتجاوز القطاع الديني اتهامهم بالفساد إلى اتهامهم بالكفر!

ولعله من هنا كان الأستاذ يوسف العطا يستغل مكانته الروحية البارزة آنذاك ويغري البلاط مستفيداً من علاقة ود حميم تربطه بالملك علي بن الحسين لحرمان الرصافي من راتب كان يتقاضاه من خزينة الدولة بحجة أنه مارق كافر بتعاليم الإسلام<sup>(60)</sup> والرصافي في طليعة الذين عرفوا بالسفوريين في تلك الفترة. وكان الزهاوي بسبب من مناصرته للمرأة يتعرض كذلك لمثل ما يتعرض له الرصافي من امتهان لكرامته وتضييق عليه في الرزق. وحين يبدو من المبالغة أن يكون العامة قد نظموا مظاهرة لقتله فإن الذي لا شك فيه أنهم حملوا الوالي على عرله من وظيفته ولزوم داره خوفاً من الأذي <sup>(37)</sup>.

وإذا كان لا بد من أن نعرض للموقف الشيعي من قضية المرأة وهو أمر تقتضيه طبيعة الموضوع الذي نعقد له هذه الدراسة فالواقع أن القطاع الديني بعامة، شيعة وسنَّة، كان يتميّز بموقف صلب تجاه ما كان يطرح للمناقشة من حقوق المرأة المهتضمة. ولكن الذي يلفت النظر أن جميع الشيعة المثقفين كانوا في جبهة المعارضة<sup>(38)</sup> ـ ولا عبرة بالاستثناء<sup>(39)</sup> ـ في حين لم يكن جميع السنَّة في هذه

- (35) حركة البعث في الشعر العربي الحديث، ص 140-141.
- (36) الدكتور يوسف عز الدين، الشعر العراقي الحديث وأثر التيارات السياسية والاجتماعية فيه، مطبعة أسعد، 1960م، هامش رقم 9، ص 252.
  - (37) \_ روفائيل بطي، الأدب العصري، الجزء الأول، القاهرة 1923م، ص 9.
- (38) كالشيخ جواد الشبيبي والحاج عبد الحسين الأزري والشيخ محمد السماوي وكثيرين أخرين.
- (39) الواقع أن قلة في الشيعة كانوا يدافعون عن حق المرأة في التعليم وربما ذهبوا إلى أبعد من هذا فدافعوا عن سفورها انطلاقاً من حقيقة يؤكدها الشيخ باقر الشبيبي بقوله:

لهي ادب اللعراق الحديث

الجبهة ويلاحظ \_ وذلك تعليل محتمل للظاهرة \_ أن طائفة غير قليلة من المثقفين في القطاع السنّي لم يقدّر لها أن تحتك بغير الثقافة الحديثة<sup>(40)</sup>. وكان مثقفو القطاع الشيعي بعامة يصدرون عن ثقافة واحدة هي ثقافة المدارس الدينية التي كانت تحتشد بها عتبات الشيعة المقدسة. وتلك ظاهرة وجدت في البدء نتيجة اتهام الدولة للقطاع الشيعي بولائه للفرس في ظل التبعية العثمانية فلم تنفتح على حقه في انتسابه إلى مدارسها الحديثة<sup>(41)</sup> على قلتها آنذاك فانكفأ إلى مدارسه هو تصوغه على ما تقتضيه الأهداف الكبرى من التعليم الديني. ثم استحال شعوره العميق بالظلامة إلى ما يشبه في أن الشيعة ظلوا يتخلفون عن السنّة تعليماً عصرياً وإقبالاً سمحاً على جملة في أن الشيعة ظلوا يتخلفون عن السنّة تعليماً عصرياً وإقبالاً سمحاً على جملة المتغيرات الحضارية إلى ثورة الرابع عشر من تموز على وجه التقريب.

ومهما يكن من أمر فإن الصراع ظل قائماً بين من انتصر لحقوق المرأة ومن زعم أن ذلك من البدع التي تجب محاربتها. وكان يلاحظ بوضوح أن الانقلابات الاجتماعية الكبيرة في تركيا وإيران وأفغانستان وراء زوال الخلافة الإسلامية هزت المجتمع العراقي هزاً عنيفاً، وطبيعي أن تقوى بها بعض القوة حركته الإصلاحية وأن يضعف بها بعض الضعف خصوم هذه الحركة من المحافظين...

وعلى الرغم من تحيز البلاط أحياناً للتيار المعارض وكان هذا التيار يحمل لواء الدعوة إلى خلافة عربية جديدة ويتحمس لترشيح الحسين بن علي لها<sup>(42)</sup>. وعلى

- ڪم حسصان تسروح مسافسرة بىالىحىيا والىعىفاف ئىلىتىچىف وعملى الىعكىس مومس خىطىرت وعسلىيىهما الىدئسار والسقىطىف لا ئىخالىوا الىحجاب يىمنىعىهما لسو أرادت فسائلىكىم مسىخسف عبد الرزاق الهلالي، الشاعو الثانؤ الشيخ محمد باقر الشبيبي، بغداد 1965م، ص 148.
- (40) من أمثال سامي شوكت وعوني بكر صدقي وسليم فتاح وحسين الرحال... إلخ. حكايات سياسية من تاريخ العراق الحديث، ص 106.
  - (41) حمود عبد الأمير، الشبيبي الكبير، ص 72.
- (42) في اجتماع عقد في البلاط لهذا الغرض ألقى الشيخ أحمد الداود خطاباً بايع فيه الحسين خليفة للمسلمين وارتفعت الأصوات في الجوامع تردد اسم الحسين أميراً للمؤمنين. وأغلب الظن أن هذه الدعوة أثرت على موقف فيصل وصرفته عن اتخاذ مواقف لا ترضي الأوساط المحافظة التي تحمل لواء الدعوة لخلافة الإسلام وترشيح أبيه لها. حكايات سياسية من تاريخ العراق القريب، ص 141.

الرغم من أن (دار الاعتماد) وهي القوة السياسية الحقيقية في البلاد كانت تخرج على حيادها من كل ما يمسّ التقاليد والمعتقدات في البلدان التي ترتبط بها فتغمز من حركة الإصلاح الكمالية واجدة فيها ضرباً من استعجال النهوض قبل أن تتهيأ لها الظروف الطبيعية<sup>(43)</sup> وذلك انحياز ضمني للتيار المعارض. ثم يضاف إلى هذا وذاك موقف الأحزاب السلبي من حقوق المرأة وكانت مناهجها في الإصلاح تخلو حتى من إشارة عابرة لهذه الحقوق!! وهذا أيضاً يقع لصالح التيار المعارض، أقول على الرغم من كل ذلك ظلت الدعوة لتحرير المرأة إلى الحرب العالمية الثانية تنبض بالحياة والقوة وتمضي إلى تحقيق ذاتها باطمئنان الواثق من الانتصار. وإذا كانت المرأة مين إلى ما يشبه أن يكون أحياناً من المسخ لما كان يفترض حقاً مشروعاً من أمين إلى ما يشبه أن يكون أحياناً من المسخ لما كان يفترض حقاً مشروعاً من حقوقها فقد ظلت المرأة العربية في العراق بالرغم من أنها قطعت شوطاً كبيراً في من يله ما يشبه أن يكون أحياناً من المسخ لما كان يفترض حقاً مشروعاً من حقوقها فقد ظلت المرأة العربية في العراق بالرغم من أنها قطعت شوطاً كبيراً في سببلها إلى التحرر محافظة إلى حدً... ويدو أن المرأة الشيعية على نحو الخصوص ظلت تتميّز بأنها أكثر محافظة وأشد التصابة بالقيم المتوارية المي أنها قطعت شوطاً كبيراً في طلت تتميّز بأنها أكثر محافظة وأشد التصابة بالقيم المتوارية الشيعية على نحو الخصوص

- 6 - الحرب العالمية الثانية وأثرها - التقدم الزراعي والصناعي وأثرهما من الناحية السياسية - وكنا قد عرضنا لهذا من قبل - كانت الحرب العالمية الثانية سبباً في انتكاسة العراق بعد أن كان قد انتهى إلى كثير من مظاهر الدولة المستقلة، ذلك أن انتفاضة الجيش في عام 1941م وما رافقها من فشل في التعبير عن رفضها لما كان يراد بالعراق من تبعية عسكرية خطيرة أسلمته مرة أخرى إلى القبضة الاستعمارية التي كانت تأخذ بمخانقه قبل انقلاب 1936م على الأقل. أما من الناحيتين الاقتصادية والاجتماعية فقد كانتا ذاتي تأثير غير يسير لا في العراق وحده بل في المنطقة العربية كلها. ذلك أن ما كان ينفقه الحلفاء على المجهود العسكري

(43) في إحدى المناسبات ألقى المعتمد السامي خطاباً تعرض فيه إلى الحركة الإصلاحية الكمالية في تركيا ساخراً من توهمها أن في استطاعتها استعجال تقدم شعبها بإرغامه على أن يتخذ ولو بكثير من الثردد ما تصور أنه الدلائل الخارجية الظاهرة لتقدمه كتغطية الأدمغة مثلاً بقبعات تشبه القدور شكلاًا؟ م. ن، ص 142.

(44) حركة البعث في الشعر العربي الحديث، ص 142-143.

كان يغني طبقة من الناس غنى يزيد في حجمه استثماره في مقاولات الحرب ومشاريع المرابحة والادخار. وكان ما يتولّد عن ذلك من تضخم في النقد يخلق مصاعب جمّة للجماهير التي تكدح في سبيل الحصول على القوت<sup>(45)</sup>. وقد اقتضى ذلك أن تقرن الطبقة المثقفة في العراق فقر بلدها وضعفه بثروة الغرب وقوته على نحو ما تتجليان في مجهود الحلفاء الحربي. ثم يضيف بقاء الجيوش الحليفة في الأرض المقهورة على هذا البقاء مشاعر كراهية إلى ما كان يتراكم من قبل من ضيق بالواقع وخيبة أمل بالمستقبل.

وحين تضع الحرب أوزارها يكون طبيعياً أن تجد جملة هذه الأحاسيس الحبيسة متنفساً لها في موجة عارمة من الوطنية<sup>(46)</sup>.

أما من الناحية الثقافية فقد كان للحرب العالمية الثانية تأثير بالغ في ظهور اليسار وانتشار أفكاره بغير حرج من خلال الحملة الدعائية الواسعة التي لم تكن في فترة ما بين الحربين تملك في الشرق العربي كله على وجه التقريب حرية الكلمة والحركة بحكم خضوعه لسيطرة بريطانيا وفرنسا اللتين لم تجدا يومذاك ما يدعو إلى تسهيل الاتصال بين روسيا الثورية ومناطق استعمارهما<sup>(47)</sup> مضافاً إلى أن العالم العربي الذي تعزله عن روسيا مسافات واسعة من جهة، وغيرة شديدة على إسلاميته من جهة أخرى لم يكن مهيئاً آنذاك لأن يتأثر بإيحاءات شيوعية<sup>(48)</sup>.

ولكن تبدلاً جذرياً طرأ على هذا الوضع نتيجة للحرب العالمية الثانية فقد كانت مشاركة السوفيات في المجهود الحربي للحلفاء ضد المحور سبباً في رفع الحظر عن وجود البعثات الدبلوماسية السوفياتية في العواصم العربية. وكان طبيعياً بعد ذلك أن

- (45) الشرق الأوسط في الشؤون العالمية، الجزء 2، ص 291؛ والعراق بين الأمس واليوم، ص 13.
  - (46) الشرق الأوسط في الشؤون العالمية، ج 2، الصفحة نفسها.
- (47) في فترة ما بين الحربين لم يؤسس السوفيات علاقات دبلوماسية إلا مع المملكة العربية العربية السعودية واليمن وهما الدولتان العربيتان اللتان كانتا مستقلتين بعد الحرب العالمية الأولى. ولم يكن في هاتين الدولتين طبقة بروليتارية ولا شعور قوي مناوئ للغرب. من هنا تخلت روسيا عن محاولتها في ترسيخ وجودها هناك. م. ن، ج 2، ص 348.
  - (48) الشرق الأوسط في الشؤون العالمية، الجزء الثاني، ص 349.

ينشط دعاة اليسار على جبهة ثقافية عريضة انتظمت فيما انتظمت معارض فنية وحفلات موسيقية ومحاضرات وأفلاماً وكتباً ومجلات.

ولم يكن هذا يتم بمعزل عن التنظيمات اليسارية العربية التي كانت تتمتع في قترة التحالف الغربي بحصانة ضد التدخلات الرسمية. ويبدو أنه وراء الحرب الفلسطينية الأولى عام 1948م بدأ اليسار العربي يفقد هذه الحرية التي أتاحتها له الحرب العالمية الثانية وعادت أحزابه تعمل في السرّ بعد أن كانت تعمل في العلن. ذلك أن اليسار ممثلاً بزعامته السوفياتية لم يستطع أن يبرّر اعترافه بإسرائيل، وكانت الصهيونية من وجهة نظره تمثل إيديولوجية رأسمالية بورجوازية<sup>(49)</sup>. وقد سوّغ هذا – في الظاهر على الأقل – أن يستغل اليمين في العراق هذه المفارقة في استنفار المشاعر القومية ضد اليسار مضافاً إلى أن اتفاق الجنتلمان الذي اقتضته وحدة المصير بين الحلفاء خلال الحرب قد استنفد أغراضه.

وفي العراق، كان اليسار قبل أن تشلّ السلطات الرسمية نشاطه العلني، وبعد أن شلّته يغري بأفكاره المادية طبقة من المثقفين ويحلوله الاقتصادية طبقة من المكدودين حتى أن الذي وقع في تموز من عام 1958 لم يكن بعيداً عن مكاسب اليسار في هذين القطاعين الفاعلين من قطاعات الشعب. وحتى أن القوميين العرب – كل القوميين العرب – لم يعد بوسعهم أن يناهضوا تيار اليسار بالانتماء إلى المشاعر القومية المجردة وحدها بل كان عليهم أن يحمّلوا قوميتهم مضموناً تقدمياً يتصوّر هو الآخر حلولاً علمية واضحة لجملة المشاكل الاقتصادية التي كان بقاؤها بغير حل يمثل أزمة اليمين كلها آنذاك.

والحق أن اليسار كان شديد الإغراء للذين كانوا يتحسسون اضطهاداً سياسياً تقليدياً في تاريخ الحكم في العراق، ولعله من هنا كان المنتسبون إليه كثيرين في القطاع الشيعي<sup>(50)</sup>. والواقع أن الاضطهاد السياسي لم يكن وحده الذي يغري باليسار فقد كان يغري به مع الاضطهاد حسّ شعوبي بالضياع في ظل قومية عربية حاكمة، وكان

- (49)م، ٽ، ص 348.
- (50) انظر الفقرة الثالثة من مذكرة الملك فيصل التي يوضح فيها أفكاره وآراءه حول إدارة شؤون الدرلة وهي الفقرة التي تتعرّض للأكثرية الشيعية وما كان قد لحقها من اضطهادات تقليدية تكمن وراء كل مواقفها السلبية من الحكم الوطني. لاحظ المذكرة من ذكريات علي جودت الأيوبي، ص 356-366.

الشعوبيون في العراق كثيرين، ومن هنا ينبغي أن يقع تمييز بين معتنقي اليسار في ضوء هاتين الحقيقتين وألا يربط أبداً بين اليسار الشيعي والشعوبية. ويلاحظ أن القطاع السنّي في العراق شدّ ما ينفعل فيتناسى هذا الواقع. وأخيراً لم يكن غريباً أن يطل اليسار بكل معطياته السياسية والاجتماعية والفكرية في أدب الفترة. وفي أدب الشيعة بخاصة كان هذا شديد الوضوح.

# – 7 – التقدم الزراعي وأثره<sup>(51)</sup>

في ظل العثمانيين كان ما يزرع من أرض العراق ... على ضيق رقعته ... يعتمد في سقيه على الأمطار أو يسقى سيحاً حين يبدو أن الأرض يمكن أن تعلوها المياه. ولم تكن قد استغلت الآلة بعد في استخراج الماء من الأنهار ليصبّ في قنوات تتوزّع على جبهة مختلفة الاتجاهات من الأرض المزروعة. وكان يستعان على ذلك بقوة الحيوان أو بقوة التيارات المائية المتدفقة فيما يعرف بالنواعير. والحق أن البدائية التي كانت , تحكم أساليب النشاط الزراعي يومذاك بنات تتغير تغيراً واضحاً في ظل الحكم الوطني وتطلعاته إلى نهضة تتناول جملة الجوانب المتخلفة من حياة الناس.

ويلاحظ أن المضخة التي كان يفتقر إليها القطاع الزراعي في عملية الإرواء عادت من الكثرة بحيث كان ينتصب منها على أنهار العراق وجداوله خلال عامي 1953– 1954م في ألويته الأربعة عشر آنذاك ما يقرب من خمس وثلاثين وستمائة وأربعة آلاف مضخة، وهو عدد يشير بوضوح إلى تقدم سريع كان العراق قد انتهى إليه في هذا المضمار<sup>(52)</sup>.

ولم يكن هذا وحده الذي يقع من تطور في القطاع الزراعي فقد كانت الدولة تسهم هي الأخرى في تطوره فتشق الجداول والترع وتقيم السدود وتنشئ الخزانات وتوسع بذلك كله رقعة الأرض المزروعة وتصل بحجمها إلى أضعاف ما كانت عليه في ظل العثمانيين<sup>(53)</sup>.

- (51) الدكتور فاضل الجمالي، العراق بين الأمس واليوم، ص 19–21.
- (52) عبد الرزاق الهلالي، معجم العواق، الجزء الثاني، ط. 1956م، ص 137؛ وانظر كذلك تقرير مديرية الري العامة في العراق لسنة 1954م.
  - (53) العراق بين الأمس واليوم، ص 19.

ثم يكون وراء ذلك أن تأخذ الأدوات والمكائن الحديثة طريقها إلى العراق لتحل محل ما كان يشيع في مختلف المناطق الزراعية من آلة ساذجة لا تتلاءم مع ما انتهى إليه القطاع الزراعي من تطور<sup>(64)</sup> وكان منظوراً أن يقع هذا على الأقل لصالح الفلاح العراقي الذي ظل يعيش أزمة فقر مدقع ولكن الذي وقع أن ما عرف بقانون التسوية<sup>(55)</sup> من جهة ثم ما كان يقوم به أغنياء المدن من توظيف أموالهم في الزراعة من جهة أخرى جعل الفلاحين طبقة أجيرة مسحوقة تستخرج بحبات عرقها كنوز الأرض لغيرها لقاء دخل ضئيل لا يتجاوز خمسة دنانير هي كل ما يحصل عليه الفلاح في الشهر على وجه التقريب<sup>(65)</sup>. ثم يكون طبيعياً بعد ذلك أن تبتلع المدينة الريف وراء هجرة جماعية بحثاً عن مستوى من العيش هو أليق بكرامة الإنسان من هذه الدنانير الخمسة. وحين تستيقظ السلطة على هذه الحقيقة يكون تأثيرها السيء قد أمتد بهجرة معاكسة الأراضي<sup>(75)</sup>. يلاحظ فيه أن يحسن من وضع القادي هذا التي بعديد لملكية الأراضي<sup>(75)</sup>. يلاحظ فيه أن يحسن من وضع الفلاحين وأن يغريهم إلى كل الحياة الاقتصادية في العراق ويكون قد فات الأوان لتفادي هذا التأثير بتصور بعديد لملكية الأراضي<sup>(75)</sup>. يلاحظ فيه أن يحسن من وضع الفلاحين وأن يغريهم بقري معاكسة ما يزال النيسان من هذه معوبات جمة في إقدار اليسار العربي القومي وراء ثورة رمضان التهادي وأن يغريهم

والواقع أن مشكلة الفلاح ظلت تمثل في الحياة الأدبية على امتداد الفترة التي نؤرخ لها موضوعاً من أحفل الموضوعات بالأفكار والعواطف والصور وهو موضوع كان في الأدب الشيعي بخاصة يحظى باهتمام بالغ لأن البيئة الشيعية الفلاحية بحكم كثافتها السكانية وطبيعتها الزراعية كانت أكثر البيئات العراقية معاناة لأزمتي الظلم والفقر.

- (55) سبق أن عرضنا له من قبل وقلنا: إن السلطة كانت تتملق به ولاء الإقطاع وتمكن لشيوخه من تشديد قبضاتهم على أفراد عشائرهم ليظلوا طبقة مسحوقة غير قادرة على أن تقلق أجهزة الحكم بثورات أو انتفاضات.
  - (56) العراق بين الأمس واليوم، ص 20؛ والعالم العربي، ص 133–134.
- (57) من تطبيقات هذا التصور مشروع النجيلة الذي يسْكل نقطة انطلاق في معالجة قضية الأراضي في العراق. معجم العراق، الجزء الثاني، ص 118؛ والعراق بين الأمس واليوم، ص 20.

فمي أنب العراق الحديث

– 8 – التقدم الصناعي وأثره

وفي ظل الحكم العثماني أيضاً كان حجم القطاع الصناعي في العراق يتناسب كماً وكيفاً مع حجم التخلف الحضاري الذي كان يعيشه على كل الجبهات بحكم خضوعه لسلطة غريبة مستغلة. وإذا كان لا بد من تحديد الصورة التي كانت تميز قطاع الصناعة يومذاك فقد كان الناس يعتمدون في سد كثير من حاجاتهم على ما يعرف بالصناعات اليدوية<sup>(58)</sup>.

ومنذ أن انتهت الحرب العالمية الأولى لم يكن بد من أن (يخضع الحرفيون كجزء من الطبقة العاملة إلى تأثيرات داخلية وخارجية كبيرة. وكانت الرأسمالية التي أدخلت المعامل الآلية إلى العراق وغزو المصنوعات الأجنبية الرخيصة للسوق الداخلية وانتشار الثقافة وتقدم وسائل النقل عوامل مهمة أثرت كثيراً في وضع الحرفيين الاقتصادي وأحدثت ضرباً من الارتباك في حياتهم. . . ولما كانت الصناعة الآلية الحديثة لم تدخل جميع حقول الإنتاج الصناعي التي كانت تحتلها الصناعات اليدوية بل اختارت أكثرها ربحاً وملاءمة لنظام الإنتاج الرأسمالي فقد انضم قسم من هؤلاء الحرفيين إلى تلك المعامل ففقدوا استقلالهم وأصبحوا عمالاً مأجورين وبقي القسم الآخر يمارس عمله القديم، إما لأن الرأسمالية لم تجل الربح الكافي باستعمال الآلة بدل اليد البشرية في الصناعة الواحدة، وإما لأن طبيعة المنتوج يصعب على الآلة لأنه يحتاج إلى مهارة خاصة أو لأن نوع الطلب على منتوج تلك الحرفة لم يتغير وذلك لأن أساليب حياة الطبقة التي تستهلكه لم تتغير وبخاصة طبقة الفلاحين وصغار العمال والفقراء)<sup>(59)</sup>. والواقع أن الصناعات اليدوية التي تمثل مرحلة متخلفة من تاريخ العراق لم تعد قادرة على أن تواكب بوادر النهضة الحديثة فسرى فيها بحكم مطالب الحياة العصرية ضعف شديد(60) ولكن العراق على الرغم من دخوله عصر الصناعة الحديثة وراء الحرب العالمية الأولى فقد ظل الإنتاج على النطاق الواسع إلى أواسط

- (58) كصناعة النسيج والحياكة والسفانة وصناعة الخزف والفخار والآجر والزجاج واستقطار الكحول والدباغة وغيرها. معجم العراق، الجزء الثاني، ص 221؛ وهاشم جواد، مقدمة في كيان العراق الاجتماعي، ص 61.
  - (59) م. ن، ص 66–67.
  - (60) الهلالي، معجم العواق، الجزء الثاني، ص 221.

الصياة الاجتماعية في هذه الفترة

الأربعينات بل إلى آخر الفترة التي نؤرخ لها في أولى مراحله، ويمكن أن يعزى ذلك إلى عوامل كثيرة في طليعتها منافسة المنتجات الأجنبية الرخيصة وانخفاض دخل الأكثرية الساحقة من السكان ومقاومة الاستعمار لتقدم البلاد الاقتصادي<sup>(61)</sup>.

وإذا كانت البادرتان الحكوميتان المتمثلتان بتشريع قانون (14) من عام 1929م -وهو قانون يشجع المشاريع الصناعية ويبدي كثيراً من التسهيلات والمساعدات المادية والقانونية لها - وبتأسيس المصرف الزراعي الصناعي عام 1936م سداً لحاجة الصناعيين إلى القروض<sup>(62)</sup> لم تستطيعا معاً أن تبلغا بالإنتاج حد الاكتفاء به أثناء الحرب العالمية الثانية، فلم يكن من المستغرب أن تشاهد المعامل الآلية الحديثة بجانب حوانيت الحرفيين وكان ذلك يعني أن الصناعة الآلية المتطورة ظلت عاجزة من رجث كفاءتها الإنتاجية ومن حيث مقدار إنتاجها عن أن تنافس منتجات الحرف اليدوية أو أن تحل محلها وتقضي عليها<sup>(63)</sup>. وكان يلاحظ بوضوح أن عدم الكفاءة الصناعية في العراق يرتبط ارتباطاً منطقياً بما كان يصطلح على قوى الإنتاج البشرية من فقر وحدها ولكنها كانت على الحقيقة تؤلف جوهر المشكلة التي كان ينوء بعبنها سكان العراق بعامة<sup>(66)</sup>. والواقع أن الاهمام الذي أول العناعية إلى أن ينوء بعبنها محاف العناعية وحدها ولكنها كانت على الحقيقة تؤلف جوهر المشكلة التي كان ينوء بعبنها مكان العراق بعامة<sup>(66)</sup>. والواقع أن الاهتام الذي أولته الدولة للتصنيع والعامية الكانيا وحرب العالمية الصناعية وحدها ولكنها كانت على الحقيقة تؤلف جوهر المشكلة التي كان ينوء بعبنها سكان العراق بعامة<sup>(66)</sup>. والواقع أن الاهتام الذي أولته الدولة للتصنيع وراء الحرب العالمية التانية كان فيما يلاحظ من مظاهرة بالعاً وكته الدولة للتصنيع وراء الحرب العالمية الثانية كان فيما يلاحظ من مظاهرة بالعاً وكته الدولة للتصنيع وراء الحرب العالمية الثانية إلى أن العناعية ألنانية كان ينوه بعبنها مكان

- (61) يلاحظ أن هذا كان من مياسة الاستعمار في جملة الأقطار التي ابتليت به فالصناعات القليلة التي كانت موجودة في مصر (مثلاً) عمل الإنكليز على تخريبها تارة بالإقلال من زراعة المواد الخام لها وتارة بفرض رسم جمركي كبير على الفحم المستورد. حتى المصنوعات القطنية فرض عليها رسم قدره 8% وذلك لتستطيع مصانع الغزل في (لنكشير) منافسة القطن المحلي في سهولة ويسر. حوكة البعث في الشعر العربي الحديث، ص 123؛ وتاريخ المسألة المصرية، ترجمة العبادي ويدران، القاهرة 1936م، ص 308.
  - (62) معجم العراق، ج 2، ص 221.
  - (63) مقدمة في كبان العراق الاجتماعي، ص 71.
    - (64) م. ن، ص 76.
- (65) في عام 1950م تشكلت في وزارة الاقتصاد مديرية عامة باسم المديرية الصناعة العامة، أنيط بها العمل على تصنيع البلاد والنظر في تنظيم الصناعات العصرية والقيام بما يتطلب تأسيسها

فمي أدب العراق الحديث

أواخر الخمسينات يشير إلى ضعف شديد في كفاءته، ونلك ظاهرة شديدة الصلة ــ كما أسلفنا ــ بالمستوى المعيشي المنخفض لكل الذين ينتسبون إلى طبقة الحرفيين، وبوضعهم الصحي المتدهور، وبالأمية التي تنتشر فيهم وتحول دون اكتساب المهارات الفنية التي لا بد منها في عملية التصنيع وتطويره.

ويبدو أن جملة التشريعات العمالية التي لوحظ فيها أن تتفادى فيما بعد أخطار هذه الظاهرة على نهضة العراق الصناعية<sup>(66)</sup> لم تحقق غاياتها لأنها لم تكن تحمل طابع الجد حين يقتضي الأمر أن تفرض نفسها في مقام التنفيذ.

لقد كنا إذن نخلق (البروليتاريا) في ظل الرأسمالية المستغلة ونتناسى أن الذي يختنق يدفع بكلتا يديه في سبيل الهواء الطلق. وفي الحياة الأدبية كانت حياة هذه الطبقة الكادحة موضوعاً بارزاً بين موضوعاتها. وفي القطاع الشيعي بخاصة كان الاهتمام بهذه الآلام يمثل على الأقل حاجة من حاجات الأعصاب المكدودة بالاضطهاد ولو خارج إطار الموضوع الخاص.

> – 9 – مدى تأثر المجتمع العراقي بعامة والشيعي بخاصة بالمجتمعات العربية الأخرى مصر وسوريا ولبنان بداء الحديد الوالية الأراب كان الاحد من من السبة الاتابية .

وراء الحرب العالمية الأولى كانَ الاستعمارَ يُمكِّن للنزعة الإقليمية في جملة ما

- من تشجيع وبحث وتحر وإرشاد في النواحي الفنية وإدخال الأساليب الحديثة إليها ودراسة خاماتها المحلية... إلخ. معجم العراق، ج 2، ص 222. وانظر كذلك مقالاً عن
   «الاقتصاد الصناعي في العراق؛ للدكتور عبد الحميد الهلالي في مجلة «الاقتصاد العربي» الأردنية عام 1955م. وقد أصدرت الدولة عام 1950م قانون تشجيع المشاريع الصناعية رقم 43 الذي حل محل القانون القديم وجاء بمبادئ جديدة لزيادة الإنتاج الصناعي في في 20
- (66) وضع تشريع خاص بالعمال لمعالجة القضايا الناشئة عن العمل في عام 1936م وبرقم 72 ومع تطور مشاكل العمل عُدُل هذا القانون عام 1942م، وقد ظل هذا القانون المعدل نافذ المفعول إلى عام 1956م حيث أعدت الحكومة لائحة جديدة لتساير تطورات العمل والعمال والعمال ولكنها لم تصدر. مقدمة في كيان العراق الاجتماعي، ص 80 والهلالي، معجم العواق، الجزء الثاني، ص 22–224.

اصطنعه من كيانات عربية هزيلة ليقضي على وحدة العرب القومية مضافاً إلى الحدود الجغرافية الوهمية التي مزق بها وحدتهم من الناحيتين السياسية والاقتصادية... وكانت الوحدة القومية هي التي يظن أنها مصدر خطر كبير عليه في المدى البعيد على الأقل.

وفي ظل التجزئة، كان على المواطن العربي أن يمنح البقعة الجغرافية الصغيرة التي حددها الاحتلال له كل ولائه وإخلاصه!! وأن يصوغ قوانينها وينظم اقتصادها، ويوجه ثقافتها بوحي من مصالحها الخاصة، ذلك أنه وجد نفسه فجأة أجنبياً إلا في هذه الرقعة فاضطر إلى أن يحيا في حدودها الضيقة. وكان يبدو أن أخطر ما في هذا الواقع المجزأ على وحدة الأمة أن يصار مع امتداد الزمان إلى تكريسه! والحق أنه (نشأ فيما بعد جيل من الناس لا يعرف إلا هذه الظروف الجديدة، وكان الاحتلال الأجنبي بحكم سيطرته على مناهج التعليم يحول بينه وبين أن يتعرف على تاريخ كفاحه القريب في سبيل القضية العربية المشتركة).

وحتى الجيل الذي شارك في صنع هذا التأريخ كان يتحول بحكم يأسه من قدرته على التغيير إلى جيل يفلسف الضعف ويصرف معناه إلى عقلانية تؤمن بالواقع<sup>(68)</sup> ويلاحظ بوضوح أن الاستعمار كان يستغل هذا المناخ الملائم فيدعو بخبث إلى إحياء التاريخ القديم لكل هذه البقاع المحزاة وينشط من خلال الحفريات إلى البحث عن معالم حضاراتها الغابرة ثم يترك لها بعد ذلك أن تتحمّس لتراثها الإقليمي وتغار عليه وتتنافس فيه، وأن تنسى في غمرة هذا التعصب جملة روابطها القومية حتى كأنها لا تنتسب إلى أمة واحدة صنعت حضارة من أرقى الحضارات. وكان هذا يعني فيما بعد أن يكثر الحديث عن البابليين والفينيقيين والفراعنة (كثرة كان ينظر إليها الغرب الطامع المنصوب)<sup>(69)</sup>.

- (67) حركة البعث في الشعر العربي الحديث، ص 48.
- (68) محمد محمد حسين، الاتجاهات الوطنية في الأدب المعاصر، الجزء الثاني، القاهرة 1956م، ص 125.
- (69) حركة البعث في الشعر العربي الحديث، ص 52؛ وفاضل الجمالي، العراق بين الأمس واليوم، ص 4–5. فقد كان يتأثر بهذه النزعة في أواسط الخمسينيات ويفاخر بأن الفكر البشري قد تفتح في العراق أوائل التاريخ وأنه زوّد العالم بالكتابة والقانون والفلك ووسائل

والحق أنه لم يكن من المبالغة تحميل الاهتمام الشديد ببعث الحضارة الإقليمية في البقاع العربية هذا المضمون الاستعماري الخبيث فقد كان (جب) مثلاً يصرح في هوجهة الإسلام» بأن مثل هذا الاهتمام جدير بأن يلعب دوراً مهماً في تقوية الوطنية الشعوبية وتدعيم مقوماتها<sup>(70)</sup> وكان هلونجريك» في «العراق إلى 1950» يلح إلحاحاً شديداً على أن العراقيين هم أحفاد الآشوريين حتى أنه كرّر ذلك في كتابه ثلاثين مرة، والإلحاح يولد الرغبة كما يقال في علم النفس<sup>(71)</sup>.

وكان «روكفلر الابن» يتبرع بما يعادل مليونين من الجنيهات المصرية لينشئ متحفاً للآثار الفرعونية في مصر يلحق به معهد لتخريج المتخصصين في هذا الفن. ويشترط الثري الأميركي لمنح الهبة أن تشرف على المتحف والمعهد معاً لجنة أكثريتها من الأميركيين لمدة ثلاث وثلاثين سنة! وقد كان واضحاً من تحديد صاحب الملايين مدة الإشراف بهذه الفترة الطويلة من الزمن أنه يهدف إلى خلق جيل من المتعصبين للفرعونية ثقافياً وسياسياً<sup>(72)</sup>.

ومهما يكن من أمر فقد كانت العزلة التي فرضتها كل دولة عربية على نفسها هي النتيجة الحتمية لهذا الاتجاه. ثم كان يقع طبيعياً وراء ذلك أن تتباعد هذه الدول فيما بينها حتى كأنها لا تتواشج بالانتساب إلى أمة واحدة وتاريخ مشترك. ويبدو أن هذا لم يكن وحده الذي حال دون أن يتأثر المحتمع العراقي تأثراً عميقاً بأشقائه الذين سبقوه إلى النهضة فإلى الثلاثينيات بل إلى الأربعينات ظلت المواصلات بين العراق وأشقائه تحول هي الأخرى دون أن تتأثر حياته الاجتماعية بحيواتهم على النحو الذي سبق<sup>(73)</sup>. ثم يلاحظ فوق هذا كله أن عزوفاً عن العمل في العراق كان يشيع في

- = النقل البرية والمائية ووسائل الزينة والعبادة وبأهم مظاهر الحضارة التي كنا نعرفها قبل عصر البخار والكهرباء!!
  - (70) حركة البعث في الشعر العوبي الحديث، هامش رقم 1، ص 53.
    - (71) حامش رقم 3 من م. ن.
  - (72) م. ن، ص 50؛ والاتجاهات الوطنية في الأدب المعاصر، الجزء الثاني، ص 226.
- (73) ساطع الحصري، مذكراتي في العراق، ج 1، ص 21–22. فقد كان المسافر من القاهرة إلى العراق يبحر إلى كراتشي ثم يرجع إلى البصرة أو أن ينتظر طويلاً البواخر التي تتولى نقل البضائع بين إنكلترا والخليج والبصرة وهي بواخر وإن لم تكن مهيأة لنقل الركاب كانت تقبل عدداً قليلاً من المسافرين.

بعض البيئات العربية بالنظر لما يقترن به من مشاق الاغتراب والإقليم ووسائل العيش<sup>(74)</sup> وواضح أن مثل هذا الاحتكاك على صغر حجمه، جدير بأن يساعد \_ ولو تمّ \_ على تلاقح اجتماعي في كثير من جوانب الحياة. والحق أنه بالرغم من كل هذه العوائق فقد كان العراق يأخذ من مصر وسوريا ولبنان بقدر ما كان يسمح له احتكاكه الثقافي بالنخبة من طلائعها المستنيرة التي كان ينتدبها للعمل في الحقلين الصحي والتعليمي على وجه الخصوص<sup>(75)</sup>.

ثم يتبدل الحال تبدلاً واضحاً وراء الحرب الثانية ويكبر حجم الاحتكاك على كل الجبهات ويكون لاتفاقية الجامعة العربية التي أمضيت في آذار من عام 1945م وتأكيدها بخاصة على تضامن العرب في أمور التربية والتجارة والمواصلات دور بارز في ذلك<sup>(76)</sup>.

ويلاحظ أن ما كانت تفرضه المجاملة السياسية أحياناً من اعتراف بفضل لبنان وحده على نهضة العراق الحديثة<sup>(77)</sup> ينسحب على مصر أيضاً بل هو ينسحب على مصر بغير مجاملة ذلك أنها على الرغم من طول المسافة التي تفصلها عن العراق كانت مظاهر نهضتها الشاملة بفضل ما كانت تتميز به وسائل إعلامها البارعة تتجاوز هذا العائق وتحظى في العراق بأكبر نصيب من التأثير.

وكان يشيع في المجتمع الشيع*ي من هذو المؤثرات ما* كان يسمح به يومذاك حجم انفتاحه على المتغيرات الحضارية.

- م. ن، ص 23. ففيها أنه كان على ساطع الحصري أن يبقى ثلاثة أسابيع على ظهر الباخرة ليصل إلى البصرة.
- (74) مذكرات ساطع الحصري في العواق، الجزء الثانمي، ص 54 نقلاً عن العدد الصادر في 23 نيسان من عام 1929م، من جريدة «السياسة» القاهرية.
  - (75) العراق بين الأمس واليوم، ص 1.
- (76) الدكتور فيليب حتي، مطوّل تأريخ العرب، الجزء الثالث، دار الكشاف، بيروت 1951م، ص 890-891.
- (77) في الندوة اللبنانية كان الدكتور فاضل الجمالي يجامل اللبنانيين فيقول: (إن العراق في تهضته الحديثة مدين للبنان إلى حد كبير وذلك لإرساله المئات تلو المئات من أبنائه إلى معاهد لبنان العلمية ولاستقدامه مئات المدرسين والمدرسات للتعليم في مدارسه وذلك عدا الأطباء والتجار والعمال الماهرين). العراق بين الأمس واليوم، ص 1.

## الفصل الثالث

#### الحياة الثقافية والعقلية في هذه الفترة

- 1 – المدارس وراء النصف الأول من القرن التاسع عشر وفي عهد مدحت باشا على وجه التحديد عرف العراق بعض المدارس الابتدائية والثانوية<sup>(1)</sup> ولكن الناس كانوا يعرضون عن الالتحاق بها لأن التعليم كان يتم فيها باللغة التركية. والغريب أن العثمانيين كانوا يحظرون على العرب المسلمين أن يتعلموا العربية في غير مدارس الوقف القديمة في حين كان يسمح للعرب من المسيحيين أن يتعلموها في مدارس الإرساليات بل كان يسمح للأجانب أن يتعلموا بلغاتهم<sup>(2)</sup>.

وإلى الحرب العالمية الأولى ظل التعليم في العراق مهملاً أشد الإهمال فالذين يشرفون عليه كانوا جهلاء لا خبرة لهم فيه وحتى مشاعرهم ظلت تتميز بالحقد على

- الدكتور يوسف عز الدين، الشعر العراقي الحديث وأثر التيارات السياسية والاجتماعية، ص 17؛ والدكتور منير بكر التكريتي، الصحافة العراقية واتجاهاتها السياسية والاجتماعية والثقافية، ط 1، بغداد 1969م، ص 35.
- (2) ساطع الحصري، مذكراتي في العراق، الجزء الأول، ص 125؛ وحركة البعث في الشعر العربي الحديث، ص 92.

العربية وبالكراهية لأبنائها<sup>(3)</sup>. وكان يلاحظ أن معالجة الشكوى من ذلك لم تكن تتجاوز استبدال موظف بآخر بصرف النظر عن كفاءته العلمية وسمعته الأخلاقية<sup>(4)</sup>. ولعل من الطريف أن الدولة لم تكن ترصد أي مبلغ للتعليم في ميزانيتها العامة وأنها كانت تدفع لبواب المدرسة مرتباً أكثر من مرتب المدرّس<sup>(2)</sup> ويبدو أنه حتى بعد إعلان الدستور ظلت العربية لغة مهملة وظل استعمالها محظوراً في الدوائر الرسمية، وإن كان وعد بجعلها لغة رسمية تم بتأثير الإلحاح على ذلك، وكان هذا كله يفضي إفضاء طبيعياً إلى أن تتضاءل نسبة المتعلمين فلا تتجاوز النصف بالمنة<sup>(6)</sup> والواقع أن المدارس الدينية القديمة وخزائن كتبها الثمينة كانت المصدر الثقافي الوحيد الذي حافظ على العربية لغة وتراثاً<sup>(7)</sup> وإن بقيت أساليب التعليم فيها هي الأساليب التقليدية الموروثة<sup>(8)</sup> وفي المدارس الشيعية بخاصة<sup>(9)</sup> كان التعليم يتم في إطار المنهج الذي يمهد بـ (السطح) لما يعرف بـ (الخارج) و(السطح) هو الوقوف عند مدلول العبارة وحده بغير مناقشة لما يمكن أن يكون خطأ أو صواباً فيه وكان «للسطح» كتب مقررة تنظم المعرفة اللازمة للوصول إلى استياط الأحكام الشرعية من أدلتها التفيلية تنظم المعرفة الما يمكن أن يكون خطأ أو صواباً فيه وكان «للسطح» كتب مقررة وحده بغير مناقشة لما يمكن أن يكون خطأ أو صواباً فيه وكان «للسطح» كتب مقررة وحده بغير مناقشة لما يمكن أن يكون خطأ أو صواباً فيه وكان «للسطح» كتب مقررة وحده بغير مناقشة لما يمكن أن يكون خطأ أو صواباً فيه وكان «للسطح» كتب مقررة وحده بغير مناقشة لما يمكن أن يكون خطأ أو صواباً فيه وكان «للسطح» كتب مقررة وحده بغير مناقشة لما يمكن أن يكون خطأ أو صواباً فيه وكان «للسطح» كتب مقررة وحده بغير مناقشة لما يمكن أن يكون خطأ أو صواباً فيه وكان «للسطح» كتب مقررة وحده بغير مناقشة لما يمكن أن يكون خطأ أو صواباً فيه وكان «للسطح» كتب مقررة وحده بغير مناقشة لما يمكن أن يكون خطأ أو صواباً فيه وكان «للسطح» كتب مقررة وحدي إذا تمت المعرفة السطحية لجملة هذه الكتب انتهى الطالب إلى الانتظام في

(3) حمود عبد الأمير، الشبيبي الكبير، مطبعة النعمان، النجف 1972م، ص 85.

- (4) عبد الرزاق الهلالي، تاريخ التعليم في العراق، ص 229.
  - (5) حركة البعث في الشعر العربي الحديث، ص 100.
- (6) عبد الكريم الدجيلي، محاضرات عن الشعر العراقي الحديث، معهد الدراسات العربية العالية، 1959م، ص 12.

مرد تحت في المرين المعالي المع

- (7) الدكتور يوسف عز الدين، الشعر العراقي في القرن التاسع عشر، ص 25.
- (8) نظام الحلقات هو الأسلوب الذي كان يتبع في التدريس وذلك بأن يشترك الأستاذ في الجلسة مع الطلبة إن كانوا قليلي العدد أما إذا كانوا مجموعة كبيرة فإن الأستاذ حينتذ يرقى المنبر كي يشرف على الجميع ويستمع إلى مناقشاتهم ويرد على أستلتهم. الهلالي، معجم العراق، ج 2، ص 89، هامش رقم 2 من الصفحة نفسها.
- (9) مما تجدر الإشارة إليه أن أكثرية المدارس الدينية السنية تتبع في تدريسها أسس وقواعد المذهب الحنفي. م. ن، ص 86، وهامش رقم 3 من الصفحة 88 منه أيضاً.
- (10) كعلمي الصرف والنحو وعلم المنطق والبلاغة والأصول ومبادئ الفقه وبعض العلوم الرياضية والتفسير والفلسفة وعلم الكلام. الهلالي، معجم العراق، ج 2، ص 89.

حلقات الخارج وهي حلقات يديرها أئمة مجتهدون وتناقش فيها مسائل الفقه على نحو ما ترد من آراء الفقهاء الكبار، وربما اتسعت هذه الحلقات فشملت غير الفقه من مقومات المذهب الفكرية. ويقدر ما يتميز الطالب في هذه الحلقات بالقدرة على التحليل والتعليل والاستنباط يكون حظه من الاجتهاد وهو آخر ما يطمح إليه طالب العلم الديني في مسيرته العلمية الطويلة.

ومع الورع الشديد والتقى المبالغ فيه يلاحظ أن الاجتهاد يرشح المجتهد إلى ما يعرف عند الشيعة الإمامية بـ (المرجعية الكبرى). أما ما يقترن بهذه الدراسة أحياناً من اطلاع على جمهرة من دواوين الشعر وطائفة من كتب الأدب واللغة والتأريخ فهو لا يقع في صميم المنهج بقدر ما يقع في هامشه، وتلك ظاهرة لم تكن تشيع في غير الدوائر العربية ـ ولا عبرة بالاستثناء ـ ولعله من هنا ظلت دوائر العناصر الغريبة من مجتهدي الإمامية، والفارسية منها بخاصة، تهوّن من شأن الامتياز الأدبي في المجتهد وتبالغ أحياناً فتعدّه من عيوبه!! وواضح أنها تحاول بذلك إسقاط مرجح عربي في مقام المنافسة على أخطر مركز ديني في الإطار الطائفي، وهو المرجعية الكبرى.

وينبغي أن نتذكر هنا أن معظم الذين تميزوا مصحة الأسلوب وفصاحته من أدباء الشيعة على امتداد الفترة التي نؤرخ لها كانوا من الذين صدروا في أدبهم عن هذه الثقافة. ثم يتطور التعليم وراء الحرب العالمية الأولى تطوراً ملحوظاً على الرغم من حرص المستشارين الإنكليز في وزارة المعارف على أن يكون لهم الرأي الأول في التوجيه والتطبيق<sup>(11)</sup> ويلاحظ أن جهوداً يمكن أن توصف بأنها كبيرة بذلت في ظل أول حاكم من الأسرة الهاشمية للارتفاع بمستوى التعليم كماً وكيفاً. وإذا كان للأرقام منطق لا يقبل التشكك فإن الأرقام التي تتناظر بين أوائل العشرينات وأوائل الثلاثينات تؤكد هذه الجهود المبذولة<sup>(11)</sup> بصرف النظر عما يمكن أن يقال في طبيعة الثقافة التي كانت تشيع يومنذ<sup>(11)</sup>.

- (11) انظر الصفحة الثانية من المجلد الثالث من السنة الأولى لجريدة «البرهان» البغدادية لعام 1927م؛ وحمود عبد الأمير، الشبيبي الكبير، هامش رقم 20، ص 86.
- (12) علي جودت الأيوبي، ذكرياتي، ص 351؛ وانظر كذلك الرسمين البيانيين اللذين يوضحان نمو التعليم الايتدائي والثانوي في العراق حتى عام 1929م في آخر الجزء الأول من مذكراتي في العراق لساطع الحصري.

(13) - كانت الحكومة العراقية قد دعت في عام 1932م لجنة من الأساتذة الأميركيين المتخصصين

المحياة الشقافية والعظلية فمى هذه الغترة

ويشتد الإقبال بعد ذلك على التعليم فتظهر حاجة ملحة لإعداد المعلمين والمدرسين وكان لا بد من أن تؤسس لذلك معاهد تسدّ هذه الحاجة وأن يستعان على ذلك بخبرات الأشقاء العرب الذين سبقوا العراق في هذا المضمار.

ثم إن التطور الاجتماعي الكبير الذي امتد إلى كل جوانب الحياة وراء الحرب العالمية الثانية بخاصة اقتضى أن يصار إلى توسيع التعليم العالي ليسدّ هو الآخر حاجة العراق إلى المتخصصين في مختلف الحقول وكان لا بد هنا أيضاً من الانتفاع بكفاءات عربية عالية تسهم في إنجاح هذا الضرب من التعليم وتطويره من جهة، وكان لا بد من التوفر على ثقافات الغرب بإيفاد البعوث إلى جامعاته من جهة أخرى. والحق أن العراق لم يقصّر في هذا المضمار، ولعله بالغ في البذل ليعوّض ما فاته من تخلف اقتضته ظروف قاهرة.

وإلى أيلول من عام 1956م ظلت تتقاسم التعليم العالي كليات لا تنتظمها جامعة. ثم وجدت الجامعة فتحققت بها أمنية من أغلى أماني المثقفين وقادة الرأي في العراق<sup>(11)</sup>.

ويلاحظ أن هذه الثقافة الحديثة كانت عسفة التأثير في أدب الفترة التي نؤرخ لها وإذا كانت ثقافة التراث قد أثّرت تأثيراً واضحاً في الشكل فطبعته بالفصاحة والصحة فقد كانت ثقافة العصر الحديث تؤثر تأثيراً واضحاً في المضمون، ويبدو أنها كانت تؤثر كذلك في موسيقى الشعر بخاصة وتحمل على التجديد في ضوابطها التقليدية... ومن هذه الزاوية لم يكن أدب الشيعة يختلف عن أدب السنَّة كما سنعرض لذلك فيما بعد.

بشؤون التربية يرئسها الدكتور بول مونرو ومدير المعهد الأممي وكلية التربية في جامعة كولومبيا بنيويورك للمراسة شؤون المعارف في العراق واقتراح الإصلاحات اللازمة فجامت اللجنة في آخر شباط وعادت إلى بلادها في آخر نيسان من العام نفسه وكان في التقرير الذي قدمته أن العيب الكبير في برنامج التعليم هو تعدد موضوعاته والتركيز فيها على الذاكرة دون عناية تذكر بتدريب قوتي النظر والفهم وهو يغتقر في جوهره إلى ما يبدو أنه من الحقائق المسلمة في عملية التعليم فوظيفته أن ينقذ من الأمية والفقر والأمراض والخرافات ويقوي ثقة الناس بأنفسهم وبمستقبل بلادهم وأن يزيد في إنتاجهم الزراعي والصناعي وأنه من هنا ينبغي أن يعكس التعليم حاجات المجتمع لكل هذه الأمور. الريحاني، قلب المواق، طبعة منقحة جديدة، 1957م، ص 225، 236.

(14) فتحت الجامعة ونفذ قانونها عام 1957.

## ــ 2 ــ تعليم البنت

في حديثنا عن الحياة الاجتماعية عرضنا لواقع المرأة العراقية على امتداد الفترة التي نؤرخ لها ولاحظنا أنها كانت تعيش في ظل العثمانيين واقعاً من التخلف قهرت رواسبه جملة المحاولات التي ظهرت في مطلع العشرينات للنهوض بها ودفعها إلى معترك الحياة لتسهم مع الرجل في عملية البناء ولو وراء واجهة وطنية مستضعفة هي كل ما استطاعت ثورة العشرين المجيدة أن تكره الاحتلال على قبوله.

والواقع أن الطريق إلى تعليم البنت المسلمة في العراق كان بالغ الصعوبة<sup>(15)</sup> وتلك حقيقة يؤكدها تربوي كبير<sup>(16)</sup> اقتضت علاقته الوثيقة بأول حاكم من الهاشميين على العراق أن يكلف برسم الخطوط الكبرى للنهوض بواقع التعليم فيه. وكان في التقاليد الاجتماعية السائدة آنئذ: من حجاب مبكر، ومن زواج مبكر ما يعوق دون الوصول إلى نجاح سهل في هذا المضمار. ثم يضاف إلى ذلك أن الرأي العام لم يكن يجد ضرورة لتعليم البنات بل كان بعض الناس يبالغ فيزعم أن تعليمهن مفسدة للأخلاق. ويبدو أنه حتى المدرسة الحكومية الرحيدة التي أنشأتها الإدارة البريطانية المباشرة رحابها البنات لم تقم بغير إلحاح في التأكيد على أن رجلاً ــ أي رجل ــ لن يدخل رحابها<sup>(17)</sup>. ولعل أخطر من هذا كله أن هذه التكيد على أن رجلاً ــ أي رجل ــ لن يدخل وحدهم وإنما كانت تمتد إلى جهاز الحكم حتى أن أكبر مسؤول في الناس يومذاك<sup>(18)</sup> لم يكن يسيغ أن تنشد فتاة في السابعة<sup>(19)</sup> قصيدة للخنساء وهي على ظهر جمل في حفلة تقوم في الهواء الطلق. وكان مما يعوق الوصول إلى حجم أن أكبر مسؤول في الناس المدارس النسوية الهزان تشد فتاة في السابعة<sup>(19)</sup> قصيدة للخنساء وهي على ظهر جمل في حفلة تقوم في الهواء الطلق. وكان ما يعوق الوصول إلى حجم أكبر لعدد المدارس النسوية ــ وهو أمر لم يكن منه بذ لرفع المستوى الحكم متى أن أكبر مسؤول في السلطة ممل في حفلة تقوم في الهواء الطلق. وكان ما يعوق الوصول إلى حجم أكبر لعدد

- (15) في ظل حكومة فيصل الأول كان الشعب كلما فتحت مدرسة للبنات ينتفض ويتظاهر منادياً «المقبرة ولا المدرسة». محمد جميل بيهم، العرأة في حضارة العرب، بيروت 1962م، ص 312؛ والهلالي، معجم العراق، الجزء الأول، مطبعة النجاح، بغداد 1954م، ص 215.
- (16) هو المربي الكبير ساطع الحصري الذي كان وزير المعارف في دولة الشام العربية وكان وراء اندحار العثمانيين في الحرب العالمية الأولى أمام الحلفاء.
  - (17) ساطع الحصري، مذكراتي في العراق، الجزء الأول، ص 410-411.
    - (18) هو رئيس الوزراء عبد الرحمن النقيب.
      - (19) هي صبيحة بنت الشيخ أحمد داود.

المعلمات العراقيات وضرورة الانتفاع بمعلمات من الخارج، ولم يكن الانتفاع بهذه الكفاءات التربوية أمراً سهلاً بحكم ما كان يقوم من صعوبة المواصلات بين العراق والأقطار العربية الناهضة، وإحجام الكثيرات بسبب هذه الصعوبة عن التعاقد للعمل في المدارس العراقية<sup>(20)</sup> ثم يتفق أن اللواتي يتعاقدن للتعليم في مدارس العراق – على قلتهن – من اللبنانيات المسيحيات وكان هذا يثير أحياناً عصبية دين وعصبية إقليم. وفي الوسط الشيعي بخاصة لم يكن مقبولاً قط أن تفتح مدرسة للبنات ثم تعيّن فيها مسيحية للتعليم أو للإدارة<sup>(21)</sup>. ويكون بعد ذلك ما يكون من احتكاك العراق بالمتغيرات الفكرية على كل الجبهات الاجتماعية. ويلاحظ أن هذه المتغيرات كانت تؤثر في العقلية العراقية تأثيراً عميقاً وتحملها على أن تصوغ طبيعتها مرة أخرى بعيداً عن البداوة ولو في حدود القيم المرفوضة حضارياً.

ولم يكن غريباً بعد ذلك أن تكون النهضة النسائية من أبرز مظاهر العراق الحديث. وواضح أن هذه النهضة نتيجة طبيعية لانتشار التعليم بين البنات. وقد اهتمت وزارات المعارف المتعاقبة على امتداد الفترة بتوفير الفرض لتعليمهن في مختلف أنحاء القطر. والفتاة العراقية وراء انفتاح المجتمع على حقها المشروع في مشاركة الرجل بمسؤولية البناء دخلت معظم الكليات والمعاهد العالية وظفرت بنصيب غير قليل من البعوث العلمية والأدبية والفنية.

ويلاحظ بوضوح أن عدداً كبيراً من فتيات العراق عملن مدرسات ومحاميات وطبيبات ومهندسات مضافاً إلى أنهن اقتحمن أخطر وظائف الدولة التي ظلت زمناً طويلاً حكراً على الرجال<sup>(22)</sup>.

ويبقى أن هذه النهضة النسائية على الرغم من سعة رقعتها كمّاً وكيفاً ظلت محدودة التأثير في تكوين أدب للنساء يضارع أدب الرجال في العراق. ويبدو أن المرأة سنيّة كانت أو شيعية سواء في ذلك.

- (20) كان التعاقد مع معلمات مسلمات من بيروت ودمشق من الأمور المستحيلة. م. ن، ص. 412.
  - (21) م. ن، ص 413.
  - (22) العراق بين الأمس واليوم، ص 17-18.

#### \_ 3 \_ نهضة اللغة

إلى الاحتلال الإنكليزي وطوال ما يقرب من عقد في ظل الطورانيين الذين صنعوا الدستور العثماني وأسقطوا عبد الحميد لم تكن العربية لغة تعليم ولا لغة دواوين. وكان يلاحظ أن دعوة جريئة حمل عبثها صحفيون أحرار ألحت على أن يرد للعربية اعتبارها وأن يصار إلى جعلها كالتركية لغة رسمية<sup>(23)</sup> وعلى الرغم من أن وعداً بالاستجابة لهذه الدعوة كان قد تمّ فيما بعد بيد أنه \_ على افتراض تحقيقه \_ لم يكن جديراً بأن يؤثر في واقع اللغة تأثيراً واضحاً أو يسهم في نقلها إلى موقع جديد يمثّل مرحلة متقدمة في مسارها إلى نهضة مرجوة. ذلك أن حجم التعليم الرسمي كان ضئيلاً جداً وفي ظل الدواوين، وبحكم ما في طبيعتها من جدة تميزها عن طبيعتها في القديم لم يكن متوقعاً أن تزدهر اللغة. وإذا استثنينا المدارس الدينية، وكانت على الحقيقة هي المناخ الصحي الذي تحيا فيه العربية، لما كان يفترض في أهدافها من حفاظ على الدين، وفي مناهجها من توفر على اللغة التي استوعبت كل مضامينه الجديدة... فإن ما يتبقّى من عوادل النهوض باللغة لم يكن قادراً على أن يقوم بوظيفة مؤثرة في هذا الصدد. فلم يكن الظرف مثلاً يسمح بأن يتسع معجم العربية على نحو ما كان يتسع على يد المترجمين في مصر (24) ولم يكن الظرف يسمح كذلك ببعث اللغة فقهاً لها وأساليب تعبير بها على نحو ما كان يتم في مصر أيضاً وراء حركة الإحياء لتراث العربية في مختلف حقوله وفي أبرز معطياته. وإذا جاز أن تلاحظ ملامح تغير في مسار اللغة من حيث تنقيتها من شوائب الخطأ والابتعاد بها عما يشبه

- (23) مئير بكر المتكريتي، الصحافة العراقية واتجاهاتها السياسية والاجتماعية والثقافية، 1969م، ص 96–97. وانظر العدد 12 من السنة الأولى 1909م من جريدة االرقيب»، والعدد 96 من السنة 1910م من الجريدة نفسها. والتكريتي، الصحافة العراقية، ص 103؛ والعدد 13 من جريدة اصدى بابل؛ الصادر في 5 تشرين الثاني 1909م.
- (24) عمر المدسوقي، في الأدب الحديث، ج 1، 1948م، ص 70-74؛ وم. ن، ص 292. ففيها أن: «كل شيء كان ينقل إلى اللغة العربية من طب وهندسة وعلوم رياضية وعسكرية وما شاكل هذا فاتسعت اللغة العربية وزادت ثروتها بما بذل المعربون في سبيل مدها بالكلمات الجديدة أو إحياء الكلمات القديمة التي تحقق غرضهم». وحركة البعث في الشعو العربي الحديث، ص 97.

أن يكون من رطانة الأعاجم فقد كان فضل ذلك يرجع إلى الصحافة. فعلى ألرغم من أن الشريحة الرسمية منها وأبرزها «الزوراء» كان يحمل طابع ضعف بالغ صحة لغة، وفصاحة تعبير، حتى كأن القسم العربي في هذه الصحيفة العريقة لم يكن يخاطب على الحقيقة عرباً فقد كانت الفترات التي أنيط بها تحرير هذا القسم بنخبة من رجال العلم والأدب العراقيين ترقى بأسلوبه وتخلصه من كثير من مظاهر الضعف والركاكة وتتجه به نحو الأسلوب السهل المرسل<sup>(25)</sup>.

ثم يكون للقطاع الأهلي من الصحافة وراء انفتاح السلطة على حرية الناس في التعبير عن آرائهم<sup>(26)</sup> تأثير واضح في هذه الملامح التي كانت تلاحظ في مسار اللغة إلى واقع يتميز بالصحة والنقاء. ولعل ما ينتسب إلى الأدب من هذا القطاع كان يتميز بحجم أكبر في محاولة التغيير ذلك أن الذين تولوا رئاسة التحرير فيه كانوا في الغالب من الكتّاب والشعراء الذين توفروا على العربية توفر اطلاع شخصي، حتى إذا انحسر عن العراق ظل الطورانيين امتد فوق ثراه ظل ثقيل آخر هو ظل الإنكليز.

والواقع أن الاحتلال الجديد كان يتظاهر بادئ الأمر بحبه للعربية بل كان يبالغ فيصارح بأنه شديد الرغبة في أن يعود إليها كل مجدها الذي غبر<sup>(27)</sup> ولم يكن ذلك بعيداً عن أن يكون من نفاق السياسة في تملق الشعور القومي وراء عهد عرف بنزعة طورانية شرسة، حتى إذا مكن الإنكليز لوجودهم الاستعماري البغيض في العراق فرضوا لغتهم في كل مراحل الدراسة وصار حظ العربية من اليوم المدرسي ضئيلاً. وكان أخطر ما يلاحظ في حقل التعليم أن الإنكليز صاغوا مناهجه ـ وهو ما فعلوه في مصر من قبل ـ على النحو الذي يفضي إلى شيوع ثقافة ديوانية بحتة. وحين كفّوا عن التدخل في توجيه التعليم هذه الوجهة الخطيرة في بلد هو أحوج إلى أن يحتك احتكاكاً شديداً بثقافة تتصل بميدان الحياة العملية كان المشرفون على نظم التعليم من

- (25) كان هؤلاء يخلصون اللغة من أسرها القديم وأوضارها التي ورثتها من عصور الضعف ويحتذون في الكتابة أسلوب ابن خلدون في مقدمته وهو الأسلوب المرسل السهل. عمر الدسوقي، في الأدب الحديث، الجزء الأول، ص 65–66.
- (26) كان ذلك يتم وراء إعلان الدستور عام 1908م. التكريتي، الصحافة العواقية...، ص 89.
- (27) كان ذلك واضحاً جداً في خطاب الجنرال مود صبيحة دخوله بغداد منتصراً على الأتراك وقد أشرنا إلى ذلك في حديثنا عن الحياة السياسية في هذه الدراسة.

في ادب العراق الحديث

الوطنيين قد تشبعوا بمبادئ المدرسة الديوانية في تخطيطهم لحاضر التعليم ومستقبله<sup>(28)</sup>.

ومهما يكن من أمر فإن ما عرف وراء ثورة العشرين بــ (الحكم الوطني) كان على كل حال مناخاً صالحاً لأن تسترد فيه العربية يعض سلطانها المفقود بفضل ما تتميز به من حيوية وأن تتلمس نهضتها في مؤسساته الثقافبة العالية وفيما كان يغمر العراق من كتب التراث وراء استحيائه في الأقطار العربية الناهضة وفي طليعتها مصر.

وحين تستنطق النصوص يلاحظ بوضوح أن اللغة كانت تتطور من واقع يبعث على الأسى في أوائل القرن إلى نهضة مهما يكن حجمها عشية تموز فقد كان يبدو أنها استطاعت أن تتسع للمضمون الفكري المتطور علماً وأدباً وفناً<sup>(29)</sup>.

#### \_ 4 \_ الصحافة

تؤكد الوقائع التاريخية أن العراق عرف الصحافة أواخر الستينات من القرن التاسع عشر وذلك في عهد الوالي التركي مدحت باشا الذي أصدر جريدة (الزوراء) باللغتين العربية والتركية. وكان القسم العربي فيها ترجمة لما يكتب بالتركية مقتصرة في الغالب على ما يتعلق بشؤون الولاية الرسمية<sup>(30)</sup>. وعلى غرار الزوراء أصدر العثمانيون في أخريات القرن جريدتي الموصل والبصرة<sup>(31)</sup> على التوالي لتكونا لسان حال الولايتين اللتين كانتا تؤلفان مع ولاية بغداد عراق الأتراك<sup>(32)</sup>.

ثم ظهرت وراء إعلان الدستور صحف ومجلات كثيرة تشارك في تحريرها أدباء عراقيون مشهورون أمثال الرصافي والزهاوي والمدرّس. وكان يبدو أن هذه الصحف

- (29) يمكن الاطمئنان إلى هذه الحقيقة بمقارنة ما كان يكتب في الصحافة العراقية أوائل القرن بما كان يكتب فيها خلال الخمسينيّات.
  - عبد القادر حسن أمين، القصص في الأدب العراقي الحديث، بغداد 1956م، ص 15. (30) - فائق بطير، صحافة العداق، بغداد 1968م، م 13، بين حك المكر م
- (30) فائق بطي، صحافة العراق، بغداد 1968م، ص 13؛ ومنير بكر التكريئي، الصحافة العراقية، بغداد 1969م، ص 52؛ والهلالي، معجم العراق، ج 2، 1956م، ص 189-190.
  - (31) صدرت الأولى عام 1885م وصدرت الثانية عام 1895م.
    - (32) النكريتي، الصحافة العراقية...، ص 53.

والمجلات لا تعيش طويلاً لأن البنود التي تقيّد حركة الفكر في قانون المطبوعات التركي كانت من القسوة والكثرة بحيث يُدان كل فكر يمكن أن يفسّر ــ ولو اعتباطاً ــ لصالح الحركة الوطنية في العراق<sup>(33)</sup>

ولعل أطرف ما يرد في التعليمات التي تحدّد مسار الصحيفة أو المجلة وجوب امتناعها عن نشر الأبحاث الطويلة! وترك الفراغ أمر محظور هو الآخر ومثله وضع النقاط المتتابعة في المقال لأنهما يتركان مجالاً للتقولات!! وكان مما يدخل في هذا الإطار ألا ينشر أي خبر يشير إلى سوء في سلوك الموظفين صغاراً كانوا أو كباراً، وأن تحجب جميع أخبار الاغتيالات التي تقع ولو خارج حدود الدولة وأن يطوى ذكر ما قد يقع هناك من مظاهرات وانتفاضات وثورات.

ولعل هذا وحده لم يكن سبب الأعمار القصيرة لجملة ما كان يصدر من صحف ومجلات آنذاك، ذلك أن ضعف الإمكانات الفنية، وقلة التوزيع، وحاجة الذين يمتلكون امتياز المطبوع إلى المال من العوامل التي كانت تقتضي هي الأخرى هذه الظاهرة<sup>(34)</sup>.

وعلى أية حال فإن طلائع النهضة الفكرية التي ظهرت في العراق وراء إعلان الدستور يمكن أن تعزى إلى ما اقتضت الظروف الجديدة من نشاط الصحافة واضطلاعها بعبء التوجيه لتغيير الواقع الذي كان يشدّ الناس إلى مرحلة شديدة التخلف.

والحق أن أخطر ما يلاحظ في ظل الدستور ووراءه قليلاً مما يمكن أن يعزى إلى تأثير الصحافة في تنشيط الحياة الفكرية أنها ردّت للعربية بعض اعتبارها الذي فقدته منذ أن امتحن العرب بظهور الطورانية ومحاولات التتريك. وإذا كان قد بقي في

- (33) صدر هذا القانون في 16 تموز من عام 1909م وكان سيفاً مصلتاً على رقاب الصحفيين. وقد يقي ساري المفعول إلى 1931م حيث حل محله قانون المطبوعات المرقم (82) وقد عدل هذا القانون أكثر من مرة. عبد الرزاق الحسني، تاريخ الصحافة العواقية، الجزء الأول، 1935م، ص 11.
- (34) فائق بطي، صحافة العراق تاريخها وكفاح أجيالها، 1968م، ص 24–25؛ ومنير بكر التكريتي، الصحافة العراقية. . .، ص 75؛ والحسني، تاريخ الصحافة العراقية، ج 1، ص 11. ففيهما أسباب أخرى لهذه الظاهرة كعدم التوفر على لغة أجنبية تساعد على تعريب مقالات سياسية ونقل شذرات أدبية واجتماعية إلى العربية وإدراجها في أعمدة الصحف.

أساليب التعبير ما يشير إلى أن ملامح من تأثير العجمة ظلت تشوَّه نقاء اللغة أحياناً وتسيء إلى صحتها أحياناً فقد كان منظوراً أن يزول هذا كله فيما بعد وبخاصة حين يسترد العراق حريته في أن ينهض بلغته عبر كل الوسائل التي كان يستشعر حرمانه من اصطناعها في عهود التبعية.

ولم يكن الاحتلال الإنكليزي بأقل من الاستعمار العثماني إرهاباً للعراقيين وكبتاً لحرياتهم وخنقاً لأفكارهم، ومن هنا كانت القوات البريطانية بعد احتلال البصرة في الأول من كانون الأول 1914م تتولى أمر الصحافة الخاصة والعامة وتصدر نشرات يومية تتضمن أخبار الحرب وانتصار الحلفاء. ثم تتطور هذه النشرات فيما بعد فتصدر في البصرة وبغداد والموصل على نحو ما تصدر الصحيفة اليومية محاولة أن تفرض رأي الاحتلال في أحداث الساعة<sup>(35)</sup>. والواقع أنه حتى الذي سمح بصدوره من صحافة القطاع الخاص خضع لمشيئة الإنكليز وعبر عن سياستهم (ولم يكن فيه صحيفة واحدة تستطيع أن تعبر بصدق عن أماني الشعب... في وقت كان الواجب الوطني الذي فرضته التطورات السياسية ونمو الحركة الاستقلالية واتساعها أن يلعب دوراً

وكان لثورة العشرين هي الأخرى صحفها التي تذيع أحداثها وتعبئ الرأي العام للانتصار لها والانضواء تحت لوانها. وطبيعي أن تكون النجف وهي بؤرة الثورة مركز إعلام نشيط لم يقتصر على جريدة (القرات)<sup>(37)</sup> في نشر تعاليم الثورة وفضح مساوئ

- (35) الحسني، تاريخ الصحافة العربية، الجزء الأول، النجف 1935م، ص 9؛ والتكريتي، الصحافة العراقية...، هامش رقم 2، ص 69.
- (36) فائق بطي، صحافة العراق، ص 32؛ وإبراهيم الوائلي، ثورة العشرين في الشعر العراقي، مطبعة الإيمان، بغداد 1968م، ص 13. ففيها أن (جريدة العرب، التي أنشتت في بغداد عام 1917م وجريدة ددار السلام، التي صدرت صيف 1918م كانتا ميداناً فسيحاً للشعراء والكتّاب الذين ينسجمون في كثير من إنتاجهم مع رغبة الاحتلال... وحين صدرت مدرت مالكتراب الذين ينسجمون في كثير من إنتاجهم مع رغبة الاحتلال... وحين صدرت مدرت مالكتراب الذين ينسجمون في كثير من إنتاجهم مع رغبة الاحتلال... وحين صدرت مدرت مالكتراب الذين ينسجمون في كثير من إنتاجهم مع رغبة الاحتلال... وحين صدرت مدرت مالكتراب الذين ينسجمون في كثير من إنتاجهم مع رغبة الاحتلال... وحين مدرت مدرت مالكتراب الذين ينسجمون في كثير من إنتاجهم مع رغبة الاحتلال... وحين مدرت مدرت مالكتراب الذين ينسجمون في كثير من إنتاجهم مع رغبة الاحتلال... وحين مدرت مدرت مالكتراب الذين ينسجمون في كثير من إنتاجهم مع رغبة الاحتلال... وحين مدرت مدرت مالكتراب الذين ينسجمون في كثير من إنتاجهم مع رغبة الاحتلال... وحين مدرت مدرت مالكتراب الذين ينسجمون في كثير من إنتاجهم مع رغبة الاحتلال... وحين مدرت مدرت مالكتراب الذين يالي الدعاوة له إلى العراق، عام 1920م كانت ثالثة الأثافي في نشر أخبار الحكم المحتل والدعاوة له إلى العراق، عام 1920م كانت ثالثة الأثافي في نشر أخبار الحكم المحتل والدعاوة له إلى النان العراق، عام 1920م كانت ثالثة الأثافي في نشر أخبار الحكم المحتل والدعاوة له إلى النان جانب الدعوة للبيت الهاشمي في الحجاز. أما جريدة «الشرق، التي أصدرها حسين أفنان الفلسطيني في 30 آب من عام 1920م فقد دأبت على تأييد سياسة الإنكليز والدقاع عن الفلسطيني في ألغراق).
- (37) حين نشبت الشورة وشكلت هيئة حكومية في النجف أذنت تلك الهيئة للشيخ باقر الشبيبي فأصدر جريدة «الفرات» عام 1920م. الوائلي، ثورة العشرين في الشعر العراقي، ص 15.

الاحتلال ولكنه كان يمدّ نشاطه إلى تأسيس مكتب للدعاية وإلى إصدار جريدة أخرى عرفت بـ (الاستقلال) كان لها شرف الإسهام الجاد في مساندة الثورة وتشجيع الثوار<sup>(38)</sup>.

ويلاحظ أن ما أعقب الثورة المجيدة من استبدال الواجهة الوطنية بالحكم المباشر كان هو الأخر يؤثر تأثيراً واضحاً في نمو الصحافة العراقية وتطورها. وإلى انبثاق الحياة الحزبية كان يبدو أن المقال هو الطابع المألوف للصحافة اليومية والأسبوعية حتى كأنها لم تكن صحافة خبر بقدر ما كانت صحافة رأي. ويبدو أن ضعف الوسائل التقنية في نقل والتقاط الأنباء يومذاك مضافاً إلى انعدام الصور الخبرية والعناوين البارزة وقلة الإعلانات عوامل اقتضت هذه الظاهرة. لقد كان على القصائد والمقالات أن تسدَّ الفراغ الكبير في الصحيفة، ولعله من هنا كان للصحافة العراقية في هذه الفترة تأثير واضح في التمهيد لنهضة فكرية واسعة. ثم تنبثق الحياة الحزبية وتصدر الصحف التي تعبِّر عن وجهات نظرها السياسية ويكون لهذا تأثير في تطور الواقع الصحفي من خلال النضال السياسي المرير الذي كانت تخرضه الأحزاب الوطنية في سبيل التحرر الكامل من قيود التبعية. ولكن الذي يلفت النظر أن ما كان يشل نشاط الصحافة ويعوقها عن القيام بوظيفتها في التعبئة الوطنية وتطوير الواقع الفكري المتخلف في ظل العثمانيين وفي ظل الاحتلال الإنكليزي وراء الحرب العالمية الأولى يعود مرة أخرى في مطلع الثلاثينات وفي ظل الاستقلال المشوِّه من خلال القانون الذي شرع للرقابة على المطبوعات عام 1931م وإذا كانت الصراحة هي التي ميّزت قانون المطبوعات العثماني في تعويق الصحافة عن أن تقوم بدور فعال في تعميق الشعور بمسؤولية العمل على الانعتاق من قيود التبعية والبحث عن أصالة العراق السياسية فقد كان قانون المطبوعات في ظل ما يعرف بالحكم الوطني يتميّز ببنود حمالة أوجه تتلاقى بالرغم من اختلاف صيغها على مقصد واحد هو أن تظل السلطة بعيدة عن كل التيارات الفكرية التي يمكن أن تعبأ للإطاحة بها<sup>(39)</sup>.

- (38) أنشأها عام 1920م في النجف السيد محمد عبد الحسين فكانت هي الأخرى لسان الثورة وكان شعارها على الصفحة الأولى: (لا حياة بلا استقلال). م. ن، ص 16؛ وروفائيل بطي، الصحافة العواقية، القاهرة 1955م، ص 58؛ ومعجم الهلالي، ج 2، ص 200.
- (39) نصت المادة الثالثة عشرة على أن لوزير الداخلية أن يُنذر صاحب الإجازة إذا نشر في المطبوع:

ثم تمتحن الحياة الحزبية في العراق وتمتحن معها صحافتها باندلاع الحرب العالمية الثانية ويكون للضالعين في ركاب الاستعمار من الحكام المحليين ما يسوغ لهم وراء حركة مايس الوطنية أن يقهروا الكلمة الحرة بمزيد من الإجراءات القانونية وأن يستبدلوا بصحافة الرأي الرصينة الموجهة صحافة رخيصة مأجورة(40). وبانتهاء الحرب العالمية الثانية وفي بداية 1946م على وجه التحديد تنبثق الحياة الحزبية مرة أخرى على أثر اندحار النازية أمام التيار التحرري الديموقراطي لتلعب الصحافة العراقية دورها البارز فى تثبيت المفاهيم الديموقراطية والوطنية وتتخذ تلك الفترة طابعاً جديداً لتطور الصحافة العقائدية والمقال الموضوعي التوجيهي(41). وبين وثبة كانون عام 1948م وانتفاضة تشرين عام 1952م ــ وكنا قد عرضنا لهذا في حديثنا المفصل عن الحياة السياسية من قبل ـ كانت الأحزاب وصحافتها تعيش فترة صعبة من القهر والكبت. ثم تقع الانتفاضة التي تفرض وزارة الجمالي وجملة المكاسب التي كان في طبيعتها حرية العمل الحزبي وحرية الصحافة. والواقع أن هذا الانفتاح الرسمي العريض على أخطر جبهات الفكر والسياسة لم يكن جدياً فيما يبدو وذلك أن تناقضاً حاداً ظل يقوم بين السلطة الرسمية والصبحافة منذ العشرينات ولعله من هنا ووراء امتصاص النقمة الشعبية التي كانت تهذه بانفجار يستهدف له الحكم العميل من الأساس عادت الصحافة تتعرض أكثر من أية فتوة سبقت لأشد اضطهاد وأقسى إرهاب وتخضع لحكم موغل في العمالة والارتجاع<sup>(42)</sup>.

(42) فائق بطي، صحافة العراق...، ص 126.

الحياة النقانية والعقلية في هذه الفنرة

وعشية الرابع عشر من تموز من عام 1958م كان واقع الصحافة في العراق يشير إلى تطور كبير في الشكل والمضمون. وفي الشكل بخاصة كانت التقنية قد غطت أكثر ما كان يبدو أنه من مظاهر التخلف في الحقل الصحفي. ووراء تموز كانت الصحافة في العراق تقفز قفزات رائعة في سبيلها إلى واقع يضعها جنباً إلى جنب مع الصحافة في أقدم الأقطار العربية الناهضة<sup>(43)</sup>.

وأخيراً فإن ما صدر من صحف ومجلات منذ 1908م وإلى منتصف 1958م وهو رقم يوشك أن يكون خيالياً<sup>(44)</sup> يشير إلى ظروف سياسية اقتضت صراعاً طويلاً بين حرية الكلمة المطلوبة وقهرها من خلال القانون الذي يصادرها مضافاً إلى حاجة السلطة لقطاع في الصحافة يسوّغ ما يلتوي من سياساتها وإلى قطاع آخر يقوم بمثل هذه الوظيفة وراء واجهة مصطنعة من الحياد الفكري. والواقع أنه إذا كان لا بد من تقويم صحيح لمسار الصحافة على امتداد الفترة التي نؤرخ لها فإنه يمكن أن يقال: إنها في العشرينات صحافة رأي وفي الأربعينات صحافة أحزاب أما في أوائل القرن وفي نهاية الخمسينات فقد كانت صحافة أفراد<sup>(45)</sup>.

### \_ 5 \_ التأليف

الواقع أن الذي كان يشلّ نشاط الفكر في ظل العثمانيين خلال الفترة التي نؤرخ أدبها سواء أكان بسبب من تخلف الظرف أم كان بسبب من قهر الفكر وكبته، هو الذي دعا إلى أن يلاحظ فقر شديد في حقل التأليف في العراق. والحق أن مراكز الثقافة الدينية ـ وحدها، سنية وشيعية ـ على السواء هي التي كانت تنشط في هذا المجال، وإن كان نشاطها يقتصر في الحقيقة على ما يبدو أنه من قضايا الفكر الديني البحت.

وكان يضاف إلى تخلف الظرف وقهر الفكر في خلق هذه الظاهرة ما كان يلاحظ من طغيان الطابع العسكري على ثقافة الذين استطاعوا من العراقيين أن ينتسبوا إلى

- (43) ذلك موضوع يتجاوز الحدود الزمنية المفترضة لهذه الدراسة.
- (44) ليبدو أنه قد تجاوز (350) جريدة يومية ومجلة أدبية راجتماعية. فائق بطي، صحف بغداد في ذكرى تأسيسها، ص 34–35.
  - (45) م. ن، ص 37–38.

المعاهد العالية في عاصمة العثمانيين، ذلك أنه لم يكن من سياسة الدولة آنذاك ما يدعو إلى الاهتمام بتشجيع الثقافة الأكاديمية. وقد عرضنا لهذا من قبل بقدر ما كان في هذه السياسة ما يدعو إلى الاهتمام بتنشئة الضباط الذين تحتاج إليهم جيوشها الكبيرة.

وحين يلاحظ أن السلطة تأخذ على عاتقها كل ما يسهل الانتماء إلى معاهدها العسكرية يلاحظ أن الانتساب إلى معاهدها ذات الطابع المدني – وهو انتساب لا علاقة للدولة به – يقع غالباً في ظل ظروف جغرافية واقتصادية صعبة<sup>(46)</sup>. ولعله من هذا كانت الأسر التي تقدم على إيفاد أبنائها إلى هذه المعاهد في القسطنطينية قليلة جداً. وكان هذا يفضي بالضرورة إلى أن يكون عدد المثقفين ثقافة أكاديمية من أبناء جداً. وكان هذا يفضي بالضرورة إلى أن يكون عدد المثقفين ثقافة أكاديمية من أبناء العراق قليلاً جداً أيضاً. وليس من شك في أن هذا ترك تأثيراً غير قليل في تأخير النهضة الفكرية حتى في ظل الاستقلال بحكم ما كان يلاحظ من أن المثقفين العسكريين هم الذين كانوا يقودون سياسياً – ولا عبرة بالاستثناء – إلى ثورة تموز من عام 1958م ثم إنه مضافاً إلى ذلك لم يكن متوقعاً أن يشهد العراق للتأليف واقعاً غير هذا الواقع وراء الحرب العالمية الأولى ذلك أن الفترة كانت تتميز بنوتر الأعصاب هذا الواقع وراء الحرب العالمية الأولى فلك أن الفترة كانت تتميز بنوتر الأعصاب مدا الواقع وراء الحرب العالمية الأولى فلك أن الفترة كانت تتميز بنوتر الأعصاب مدا الواقع وراء الحرب العالمية الأولى فلك أن الفترة كانت المراق للتأليف واقعاً غير الاسترار.

ومهما يكن من أمر فقد كان الاستقلال فيما بعد، ولو ناقصاً، مناخاً صالحاً لنهضة التأليف على نحو ما كان مناخاً صالحاً لنهضة اللغة. ولكن الذي يلاحظ أن العراق \_ على الرغم من أنه خطا خطوة واسعة في هذا الصدد \_ فقد ظلّ مجهوده الفكري بغير سوق محلية تستهلكه وتلك \_ في نظرنا على الأقل \_ ظاهرة طبيعية كان يقتضيها فيما يظن أن نهضة الحياة العقلية في مصر والشام سبقت فربحت ثقة القارئ العراقي وحملته على أن يتشكّك بقيمة الفكر الذي كانت تتأخر نهضته في العراق فيصدف عن قراءته!

وإذا كان لا بد من كلمة إنصاف تضاف إلى هذا قي تعليل الظاهرة فإن ما كان يبدو أنه فكر عراقي جدير بالقراءة لم يكن في الحقيقة بعيداً عن أن يكون نسخة تحمل طابع منابعه الأصلية في البيئتين العربيتين الناهضتين. ولعله من هنا كان الفكر العراقي

(46) ساطع الحصري، مذكراتي في العراق، الجزء الأول، ص 121-122.

يخسر مضافاً إلى السوق المحلية جملة الأسواق العربية الأخرى التي كانت بحكم يقظتها الفكرية تهتمّ هي الأخرى بالكتاب وتبذل له بسماحة. وكان في نظرنا أبداً أن ما يحمل على أزمة التسويق في هذا الصدد لا يمكن أن يعلّل الظاهرة بقدر ما يمكن أن يغطي شعوراً بمرارة التخلف.

وظل مؤرخون لواقع التأليف في العراق ينطلقون فيما يبدر من هذه الزاوية فيؤكدون (أن في العراق أدباء وكتّاباً لا يحيط بهم إحصاء وأن فيه أقلاماً نشطة اشتهر أهلها في دنيا التأليف فكانوا ملء السمع والبصر واحتل إنتاجهم الفكري مكانه المرموق في المكتبة العربية أو كاد). غير أن معظمه بقي مكدّماً في بيوت أصحابه ولدى بعض باعة الكتب دون أن يعلم بصدوره جمهرة المثقفين العرب في البقاع الأخرى من الوطن العربي الكبير... فأصبح الكتاب العراقي يعاني عزلة قاتلة وهو بعيد عن الفرّاء الذين ساموه هجراً وقطيعة يجترّ واقعه الأليم على الضفاف بعيداً عن معترك الفكر الذين الخالق. وهنا تكوّنت الفكرة السيئة عن العراق فاتهمه بعضهم بأنه هزيل القلم الذين الخالق. وهنا تكوّنت الفكرة السيئة عن العراق فاتهمه بعضهم بأنه هزيل القلم بركب التأليف والترجمة والنشر وأن هؤلا المؤرجين على يقين أن الكتاب العراقي لو نأبل الفكر كسول... وأنه ما زال يدت في السفح محاولاً بلوغ القمة حتى يلحق بركب التأليف والترجمة والنشر وأن هؤلا المؤرجين على يقين أن الكتاب العراقي لو نأبل الفكر كسول... وأنه ما زال يدت في السفح محاولاً بلوغ القمة حتى يلحق بركب التأليف والترجمة والنشر وأن هؤلا المؤرجين على يقين أن الكتاب العراقي لو نأبل الفكر كسول... وأنه ما زال يدت في السفح محاولاً بلوغ القمة حتى يلحق بركب التأليف والترجمة والنشر وأن هؤلا المؤرجين على يقين أن الكتاب العراقي لو نأبل أمامه الصعاب أو تهيأت له أسباب التصلير إلى الخارج أو أقيمت له المعارض نظلت أمامه الصعاب أو تهيأت له أسباب التصلير إلى الخارج أو أقيمت له المعارض للباحثين والدارسين أينما كانوا<sup>(47)</sup>.

ويلاحظ أن الدليل الذي كان يضعه بعض هؤلاء بين أيدي الأدباء العرب عشية انعقاد المؤتمر الأدبي الخامس ومهرجان الشعر السادس في بغداد من عام 1965م تأكيداً لهذه الحقائق لا ينهض دليلاً عليها في حدود الفترة التي نؤرخ لها بقدر ما يمكن أن ينهض دليلاً عليها وراء تموز من عام 1958م<sup>(48)</sup>.

ــ 6 ــ الكتابة الفنية ــ الشعر

إلى إعلان الدستور من عام 1908م يلاحظ أن العواق كان معزولاً عن كل ما هو أجنبي من حضارة أو ثقافة وكان بحكم التسلط العثماني على مقدراته السياسية معزولاً

- (47) سعدون الريس، الأدباء العراقيون المعاصرون وإنتاجهم، بغداد 1965م، ص 3-4.
  - (48) أنظر الدليل في م. ن.

في ادب العراق الحديث

كذلك عن العمل السياسي، ولعله من هنا كان الموهوبون من العراقيين ينصرفون انصرافاً كاملاً إلى الأدب يتلمسون فيه تسلية أحياناً وارتزاقاً أحياناً. وكان يلاحظ وتلك ظاهرة عرضنا لها من قبل، أن طابع الثقافة العربية البحتة هو الذي كان يطغى على الحياة الأدبية... وعلى وجه الدقة لم يكن يتجاوز الأدب فن الشعر ذلك أنه لم يكن في الظرف ما يسمح بأن يزدهر فن الكتابة على نحو ما كان يزدهر وراء التحرر والانفتاح على مختلف ثقافات العصر<sup>(49)</sup>. ثم يكون إعلان الدستور إيذاناً بإطلاق الحريات وفي طليعتها حرية الكلمة فيستيقظ الفكر في العراق وتنفسح لنشاطه مجالات رحبة لم يكن له بها عهد. ولم يكن بد من أن تنعكس هذه اليقظة على وسائل التعبير فيتجدّد الشعر موضوعاً ومضموناً ويتجاوز النثر إطار الموضوع الديني القديم ويتحرّر

ويلاحظ بعد ذلك أن الطورانيين الذين فرضوا الدستور ودحرجوا أريكة عبد الحميد عادوا ففرضوا رقابة صارمة على الحريات وكانت حرية الفكر في طليعة ما صادروه وألحوا إلحاحاً شديداً على كبته. وفي هذه الفترة بدأ الأدب ينزع إلى التعبير عن قومية مضطهدة. ثم تقع الحرب العالمية الأولى فيسى العراقيون الاضطهاد والامتهان ويتجه أدبهم إلى مشاركة وجدانية عميقة يسوغها أن العثمانيين كانوا ما يزالون في الظاهر حماة الإسلام وأن الخلافة، وهي ومزه الكبير، كانت ما تزال فيهم. وفي ظل الاستقلال الذي أعقب ثورة العشرين المجيدة ظل الأدب يصطنع فن الشعر في مناقشة الظواهر السياسية والاجتماعية وظل فن الشعر هو الرائد الحقيقي لبقية الفنون الظواهر السياسية والاجتماعية وظل فن الشعر هو الرائد الحقيقي لبقية الفنون وهي طبيعة عشائرية يفعل الشعر عن مشكلات المجتمع يومذاك موصول بالطبيعة العراقية، وهي طبيعة عشائرية يفعل الشعر فيها ما لا يفعله النثر<sup>(32)</sup>. والواقع أن ما ذهبنا إليه من أن الظرف لم يكن يساعد على أن يزدهر النثر الفني في العراقية، الفرقية، من أن الظرف لم يكن يساعد على أن يزدهر النثر الفني في العراقية، العراقية، من أن الظرف لم يكن يساعد على أن يزدهر النثر الفني في العراق ما ذما يزا

- (49) التكريتي، الصحافة العراقية...، ص 40–41.
  - (50) م. ن، ص 42.
  - (51) م. ن، ص 224.
  - (52) انظر الصفحة نفسها من م. ن.

يقع في مصر من احتكاكها بالثقافتين الفرنسية والإنكليزية وما كان ينتج عن ذلك من رقيها العلمي والسياسي والأدبي يمكن أن يعزّز من هذا الرأي. وكان يؤكد هذا فيما بعد أن العراق حين احتك بثقافات الغرب لم يعد الشعر يحتل المكان الأول في حياته الأدبية وفي الخمسينات كان هذا شديد الوضوح.

# ــ 7 ــ الثقافة الأجنبية وأثرها : البعثات التبشيرية، المدارس الأجنبية، البعثات العراقية إلى الخارج

الواقع أن الكثافة السكانية النصرانية في لبنان هي التي اقتضت أن يكون هذا القطر العربي الصغير أسبق إلى اليقظة الفكرية من سائر الأقطار العربية الأخرى التي تتميز بكثافة سكانية إسلامية. ويعود ذلك فيما يبدو إلى الإرساليات التبشيرية فقد كان النصارى العرب على صلة دائمة بأوروبا المسيحية يستمدون منها القوة ضد الدولة العثمانية المتعصبة<sup>(53)</sup> وكان ذلك يتم قريباً من أواسط القرن السابع عشر وفي عهد الأمير فخر اللين على وجه التحديد<sup>(54)</sup>

والواقع أن الاقتصار على التبشير الليني وحد في غير الأوساط النصرانية لم يكن كبير الجدوى بل كان على الحقيقة بغير جدوى ولعله من هنا كانت هذه الإرساليات تتجه فيما بعد اتجاهاً ثقافياً يروّج للنزعة العلمانية<sup>(55)</sup> ويحبب الشرقيين بلغات الغرب وحضارته. لقد كان للاستعمار مصلحة واضحة في فرنجة العرب والمسلمين جميعاً وكانت الدعوة لذلك تزف إليهم باسم التجديد والمدنية وهذا هو الذي اقتضى أن تنفق الأموال على انتشار المدارس في الشرق وعلى إرسال البعوث<sup>(56)</sup> وكان يفلت أحياناً ما يكشف بصراحة عن حقيقة الأهداف التي تكمن وراء هذه الإرساليات، فالتربية الوطنية في لبنان مثلاً كانت بكاملها على وجه التقريب بأيدي الفرنسيين بين عامي

- (53) عمر الدسوقي، الأدب الحديث، ج 1، ص 76.
- (54) الموجز في الأدب العربي وتأريخه، ج 5، القاهرة 1957م، ص 103.
- (55) (Laxcisme) مذهب القائلين إن الإنسان في حياته المدنية والسياسية والاجتماعية لا يحتاج إلى القيم الدينية. القسم التأريخي من المنجد، الطبعة الخامسة، ص 355.
- (56) حركة البعث في الشعر العربي الحديث، ص 12<–113؛ ومحمد محمد حسين، الاتجاهات الوطنية في الأدب المعاصر، الجزء الثاني، 1956م، ص 266.

1914–1918م وكان قائد فرنسي كبير يعلن بكثير من الشعور بالغبطة أن أكثر من اثنين وخمسين ألفاً من الطلاب في لبنان كانوا يتلقون دراستهم في المدارس الفرنسية وأن بين هؤلاء فتياناً وفتيات ينتمون إلى عائلات إسلامية عريقة وأن انتشار الفرنسية وعظمة أفكارها وإشعاع ثقافتها هي الأعمال المكملة لفرنسا في الخارج<sup>(57)</sup>.

ووراء حملة نابليون كانت مصر هي الأخرى تحتك بحضارة الغرب وتنفتح على معطياته الفكرية وتفسح صدرها لحشد من إرسالياته الأجنبية يقيم بها مؤسساته الثقافية ويغري بمناهجها أبناء الطبقات الموسرة الذين كانوا مهيئين فيما بعد أن يحتلوا المراكز الرئيسة في القيادتين السياسية والاجتماعية وكان يبدو طبيعياً أن يستشعر المتخرج من هذه المدارس من أبناء مصر امتيازاً حضارياً وثقافياً في آن واحد وتلك نتيجة لم يكن الإنكليز يختلفون في التخطيط لها عما خطّط الفرنسيون من قبل في لبنان.

وكان من وجهة نظر «كرومر» أن تستكشف كل الوسائل التي توطد التفاهم بين البريطانيين والمصريين. ويبدو أن تأسيس كلية فكتوريا في الإسكندرية كان واحدة من هذه الوسائل التي لم يكن أفضل منها (في تعليم الشبان من مختلف الأجناس من المبادئ البريطانية العليا)<sup>(58)</sup>. أما في العراق قلم يكن بحكم عزلته الطويلة عن الاحتكاك بالمتغيرات الحضارية وبحكم انتمائه إلى العشائرية العربية المسلمة مهيئاً لأن يقتنع بالانتفاع بمعطيات الفكر الجليد من خلال الإرساليات التبشيرية في مدارسها العلمانية بل كان في مزاجه الديني ما يدعو إلى أن يسيء الظن بكل ما يحمل طابع التبشير في غير إطار الدين الذي ارتضاه.

ولعله من هنا كان المسلمون البسطاء في العراق يصلّون على النبي وأهله كلما سمعوا في لقاءات «الأحد» ـ يوم كان التبشير هدفاً دينياً محضاً ـ معجزة للسيد المسيح تساق على سبيل الإغراء باعتناق المسيحية. وكان في مزاج العراق القومي من الحدة ما دعا إلى أن يستكره حتى التوفر على لغة المحتل على الرغم من أن في مأثورات التراث ما يربط بين معرفة اللغة وأمن الشر المتوقع من الناطقين بها. ويمكن من هذه الزاوية أن يعلل ضعف الطالب العراقي في اللغات الأجنبية وفي الإنكليزية بخاصة! وتلك ظاهرة كانت شديدة الوضوح في كل عملية تقويم للمستوى التعليمي في مؤسسات العراق الثقافية. وقد ظلت هذه الظاهرة تلحظ حتى أواخر الخمسينات ولم

- (57) حركة البعث في الشعر العربي، ص 113.
  - (58) م. ن، ص 114.

يكن غريباً أن تنعكس آثارها على نهضة الترجمة التي يقيت إلى ثورة تموز تخطو ببطء شديد.

والحق أن العراق، وراء الثلاثينات بخاصة، لم يكن يخلو من مدارس أجنبية استدرجت إليها أبناء الطبقة الموسرة. وكان في مناهجها وأساليب اختيارها للطلاب ما يشير إلى أنها تخطط لإقناع العراقيين بقصور الطاقات الوطنية عن بلوغ ما تبلغه الطاقات الأجنبية في إطار التعليم حتى إذا تم لها ذلك والتفّت شباكها على النخبة من أبناء هذه الطبقة – وكان منظوراً أن تحتل فيما بعد أخطر المراكز السياسية في الدولة – رُوِّجت على ألسنة الآباء، وكانوا يمثلون ملاكها التعليمي في الغالب، للعلمانية ومكنت لها في نفوس الناشئة ثم انتظرت وراء ذلك مواسم الحصاد وكانت غلاتها أبداً مزيداً من الارتماء في أحضان الغرب وتفانياً في خدمة مصالحه وترسيخاً لجذوره في الأرض الوطنية المقهورة. ولعل في فكلية بغداد» التي عرّقتها ثورة تموز التصحيحية خير مثال يؤكد ما نذهب إليه في هذا الصدد<sup>(50)</sup>.

ويبقى مصدر آخر من مصادر الثقافة الأجنبية هو البعثات العلمية للدراسة في الخارج. والواقع أنه لم يكن في العراق عشية تأسيس الحكم الوطني إلّا قلة من ذوي الاختصاص وحملة الشهادات العالية ولم يكن فيه كذلك معاهد عالية لتخريج المتخصصين في مختلف الفروع آلتي يحتاجها بلد ناهض يحاول أن يلحق بركب الحضارة وراء حقبة طويلة من معايشة الجهل والارتجاع والتخلف.

تلك ظاهرة ثقافة كان على المسؤولين أن يفكروا في تلافي أخطارها. وكان يبدو أن الانتفاع بالجامعات الأجنبية هو الذي يمكن أن يسدّ حاجة العراق إلى اختصاصات تمثّل ضرورة ملحة في بدء نهضته عشية الاستقلال. ولم يكن اقتصاد البلاد في البدء يسمح بخطوات واسعة في هذا الصدد. ولعل من هنا كان أعضاء أول بعثة للدراسة في الخارج لا يتجاوزون التسعة ثم يتطور التعليم ويتسع نطاقه وتنتشر المدارس في

<sup>(59) (</sup>في عام 1930م زار العراق أحد أساتذة جامعة (جورج تاون) الأميركية لدراسة أحوال التعليم في المدارس الكاثوليكية فيه. ونتيجة لزيارته هذه قدم إلى وزارة المعارف العراقية اقتراحاً بالموافقة على فتح ثانوية برعاية الآباء اليسوعيين الأميركان فوافقت الوزارة على طلبه ففتحت المدرسة أبوابها عام 1932م في بغداد وسمَّيت باسم اكلية بغداد»). الهلالي، معجم العراق، الجزء الأول، ص 233.

ربوعه وتزداد عاماً بعد آخر فتزداد أهمية البعثات العلمية حتى أنها تقتضي نظاماً خاصاً يعالج شؤونها ويضبط مسارها.

والواقع أن الإحصائيات تشير إلى أن عدد الذين يحملون الشهادات العالية ممن درسوا في الخارج منذ أوائل العشرينات وحتى أوائل الخمسينات لا يبدو قليلاً<sup>(60)</sup> ولكن الذي يلاحظ أن حصة الأدب من هذا كله لم تكن كبيرة<sup>(61)</sup> ولعل ما يؤثر في أدب الفترة، وراء الحرب العالمية الثانية بخاصة لا يوصل بالجامعات الأجنبية بقدر ما يوصل بجامعات الأشقاء العرب وفي الطليعة جامعات مصر العربية.

# – 8 – وفود المدرسين من البلاد العربية المختلفة ونصيب المجتمعات الشيعية منها

في مذكرات الحصري أن العراق بعد بحث طويل ودقيق استقدم أربعة شبان من ألمع خريجي الجامعة الأميركية ببيروت لتدريس التاريخ والتربية والعلوم الرياضية في المدارس الثانوية ودور المعلمين في بغداد وهم: أنيس النصولي وعبد اللَّه المشنوق، من بيروت ودرويش المقدادي من طول كرم وجلال زريق من اللاذقية<sup>(62)</sup>.

والحق أن حجم هذه البعثة العربية لم يكن ضئيلاً في أواسط العشرينات. وإذا كان لا بد من أن نستنتج شيئاً من (البحث الطويل الدقيق) الذي يرد في المذكرات فإن ذلك يعني أن العراق لم يكن ينفتح آنذاك على الفكر الجامعي المتحرر مضافاً إلى أنه كان شديد الحساسية في الانتفاع بكفاءات خارج الإطار القطري ولو كانت كفاءات عربية<sup>(63)</sup>.

- (60) كان عدد الذين تخرجوا على نفقة الدولة وعلى نفقتهم الخاصة وبسبب حصولهم على زمالات دراسية من اليونسكو بين عامي 1922م و1950م ثلاثة آلاف وستمائة طالب وطالبة. الهلالي، معجم العراق، الجزء الأول، ص 168.
- (61) الدكتور محمد مهدي البصير، سوانح، الجزء الأول، مطبعة المعارف، بغداد 1967م، ص 261. فقد كتب تحت عنوان (ضيعة اللغة العربية) مقالاً يستغرب فيه أن تكون حصة اللغة العربية من بعثات 1945م مبعوثاً واحداً فقط، والمقالة كانت قد نشرت من قبل في العدد 2618 من يوم الخميس 27 أيلول عام 1945م من جريدة «البلاد» البغدادية.
  - (62) ساطع الحصري، مذكراتي في العراق، الجزء الأول، ص 557.

وكان يبدو وراء الاطلاع على تفاصيل ما تمّ في مصر في ميدان التعليم بالعربية ـ وكانت سباقة في هذا المضمار ـ أن ينتفع بكفاءاتها وحدها في البدء يضاف إلى هذا (أن النهضة العلمية العربية كانت وما تزال تتوقف على مصر وتطلب منها: ذلك أن مصر أحرزت شرف كونها أول معهد رسمي للمعارف العربية الحديثة بعدما كانت الملجأ الأخير لعلومهم القديمة (ولعله من هنا) كان على الأقطار العربية التي أخذت تعنى بجعل معارفها ومدارسها عربية أن تنظر إلى مصر وتقتبس منها فكل رقي يظهر في مصر لا يستأثر به هذا القطر وحده بل يعمّ الأقطار العربية كالم

وعلى الرغم من أن الانطباع عن مصر كان يدعو إلى أن يتجه العراق إليها في مساعدته على النهوض بمستواه الثقافي من خلال مؤسساته التعليمية، إلا أن عزوف المصريين عن العمل في العراق بسبب من مشاق الاغتراب ومشاق الإقليم ووسائل العيش – وقد عرضنا لهذا من قبل – اقتضى أن يتجه العراقيون إلى أشقائهم في لبنان والشام وكانوا أقرب من جهة، ولعلهم كانوا قادرين على أن يسدوا مسد مصر في هذا المجال من جهة أخرى.

ثم يقع خلال عمل البعثة التعليمية في المدارس العراقية ما يؤكد أن العراق كان شديد الحساسية لا من الناحية القطرية فحسب<sup>(65)</sup> ولكن من الناحية المذهبية كذلك.

والواقع أن كتاب «الدولة الأموية في الشام» الذي نشره الأستاذ أنيس النصولي في بداية 1927م أثار ضجة كبيرة اقترنت بإشاعات وتعقّدت يسلسلة من الملابسات الخطيرة وصارت تعرف على ألسنة الناس بــ (قضية النصولي)<sup>(66)</sup>. وعلى الرغم من

- (63) بروكلمن، تاريخ الشعوب الإسلامية، ط 4، 1965م، ص 788، 789. ففيهما: (أن العناصر الأهلية الشيعية والسنّية المتنافسة في إحياء تراث البلاد الأدبي القديم خاضعة لسلطان هذا التراث خضوعاً هو أقرب إلى العبودية فقد وجهت الحكومة وجهها في المحل الأول نحو سوريا ومصر لتجتذب ممثلي الثقافة الحديثة إلى البلاد ولكن هؤلاء نادراً ما الأول نحو الاحتفاظ بمناصبهم فترات طويلة لشدة حساسية العصية العراقية).
  - (64) الحصري، مذكراتي في العراق، الجزء الأول، ص 17.
- (65) كان إبراهيم حلمي العمر ينشر في جريدته فقرات ومقالات تصف المعلمات اللينانيات اللواتي استقدمهن الحصري للتدريس في مدارس العراق الابتدائية (ببنات عشتروت) مدفوعاً إلى ذلك بحس قطري ضيق.
- (66) مذكرات الحصري، الجزء الأول، ص 557؛ وبروكلمن، تاريخ الشعوب الإسلامية، ص 789.

فمي انب العراق الحديث

أن الكتاب ينطوي على ما يؤاخذ عليه من نقد لعادات شيعية في الذكرى الحسينية يقحم إقحاماً لا مسوغ له على قضايا تاريخية بحتة فقد كان فيه ما لا يستقيم مع الحقائق العلمية ولا مع الاعتبارات القومية<sup>(67)</sup>.

والواقع أن هذا هو الجانب السلبي في قصة الكتاب وأزمته، وكان فيهما جانب إيجابي آخر هو ثمرة من ثمرات الاحتكاك الثقافي بالبعثات العربية المنتدبة للتعليم في العراق، فقد فتح العراقيون أعينهم على ما يعرف بحرية الفكر واحترام الرأي الشخصي والتظاهر من أجلهما ولو أدى ذلك إلى تضحيات.

وحتى في الجانب السلبي، وعلى الرغم من تدخل الصحافة الشيعية في الأزمة دفاعاً عن النزعة المذهبية التي تمثل الولاء المطلق للهاشميين<sup>(68)</sup> ومشاركة الشعر الشيعي في امتداح الأسلوب الذي اختاره وزير المعارف لتأديب المؤرخ المتحيز<sup>(69)</sup> فقد كان مستنيرون من رجال الدين الشيعة يفوتون على المغرضين فرصة استغلال الحادث، وكانت مساع من الطائفتين تلطف الجو وتسكن النفوس<sup>(70)</sup> ولم يكن هذا

- (67) كانت كلمة الإهداء مثلاً تتألف من العبارات الثلاث الآية:
   قمن أحق من أبناء أمية بتأريخ أمية؟، ومن أحق بتأريخ معاوية والوليد من أبناء معاوية والوليد؟، فاقبلوا يا أبناء سوريا الباسلة المتحدة المستقلة هذه الشمرة الصغيرة؛. ويعلق الأستاذ ساطع الحصري على ذلك فيقول:
   (والحق أن الدولة الأموية كانت دولة عربية نشرت ألوية العروبة حتى سواحل المحيط غربا وأسوار الصين شرقاً وكزنت في مدة وجيزة أوسع الإمبراطوريات التي عرفها التأريخ القديم والوسيد من أعديم مناخر المحيط غرباً
   (والحق أن الدولة الأموية كانت دولة عربية نشرت ألوية العروبة حتى سواحل المحيط غربا وأسوار الصين شرقاً وكزنت في مدة وجيزة أوسع الإمبراطوريات التي عرفها التأريخ القديم والوسيط فلا يجوز اعتبارها مفخرة للسوريين وحدهم بل لا بد من اعتبارها من مفاخر العرب). مذكرات الحصري، ج 1، ص 558–559.
   (68) العمري، حكايات ميامية من تاريخ العراق الحديث، ص 148–149.
- (69) كان الجواهري وهو كبير شعراء الشيعة المعاصرين يعبر عن شعور المتحمسين لإقدام السيد عبد المهدي المنتفكي وكان وزيراً للمعارف يومنذ على فصل النصولي ويقول: الله يجزيك والآباء مفخرة في الله صنت بها آباءك النجبا هم حاولوها لأغراض مذمسمة حتى إذا سعرت كانوا لها خطبا عار على صفحة التاريخ قيلته ولطخة في جبين المجد ما كتبا م. ن، ص 159؛ وديوان الجواهري، ط. 1935م، ص 221.

أيضاً بعيداً عن أن يكون من مكاسب الاحتكاك بأفكار المبعوثين العرب للتدريس في العراق.

ويبدو أن هناك نمطاً آخر من أنماط الاحتكاك الثقافي كان يتم في العراق مضافاً إلى البعثات التقليدية التي تنتدب للعمل الطويل في مؤسساته التعليمية. ولعل البعثة المصرية التي زارت العراق في الثلاثينات برئاسة الأستاذ أحمد أمين وعضوية كل من عبد الرزاق السنهوري وعبد الوهاب عزام وشفيق غربال ومصطفى عامر ونخبة من طلاب الجامعة المصرية مثل لهذا النمط من الانتفاع بالكفاءات عبر زيارات خاطفة وإقامات قصيرة... فقد كان ما يلقى في حفلات التكريم من خطب وقصائد يخلق حركة فكرية قومية تلفت الأنظار. فحين كان الرصافي يقول مثلاً بين يدي البعثة المصرية:

أرى بعد نوم طال في الشرق يقظة نهوضية فيها طموح إلى المجد ففي مصر شيدت للعلوم معاهد على أسس التحليل والبحث والنقد ويغداد بين الأجنبي وبينها مزيد صراع في السياسة مشتد على أن حول النيل مثل صراعظا ولكنه بين الحكومة والوفدة سلام على مصر التي أرسلت بكم فطاحل علم لا تحيد عن القصد لكم عند أهل الرافدين تحقق على قدر ما للرافدين من الرفد كان أحمد أمين في جملة خطبة التي يرد بها على عواطف التكريم يؤكد الروابط التاريخية التي تشد أجزاء الوطن العربي الكبير بعضه إلى بعضه الآخر<sup>(71)</sup>

وكان يلاحظ أن البعثة حين تعود إلى مصر تعود مقتنعة بأن تؤسس في كل من بغداد والقاهرة جمعية تسمّى الجمعية الثقافة العربية، تتولى مهام الوصل بين مثقفي البلدين وتوحيد الجهود التي يجب أن تبذل في هذا السبيل<sup>(72)</sup>. ثم يلاحظ وراء ذلك بقليل دعوة من العراق لاشتراك مصر في وضع قاموس عربي يحتوي على الكلمات الفنية والمصطلحات الحديثة لأن الحاجة إليه كانت قد أصبحت من الأمور المسلمة ولأن مصر في مقدمة البلدان العربية التي يجب إشراكها في هذا العمل المقافي الكبير<sup>(73)</sup>.

- (71) مذكرات الحصري، الجزء الثاني، ص 16.
- (72) م. ن، ص 72. وكان الأستاذ أحمد حسن الزيات الذي كان منتدباً للعمل في العراق آنئذٍ أحد مؤسسي الفرع العراقي في هذه الجمعية.
  - (73) م. ن، ص 82.

والواقع أنه خلال لقاءات البعثة بالمثقفين العراقيين كان يتم بين طلاب البلدين الشقيقين نقاش منطقي ودي حول الإقليمية والقومية وقضايا أخرى تتجاوز السياسة إلى ما يحسب من الأدب أحياناً ومن الاجتماع أحياناً أخرى... وكان يتم كذلك تحسس واضح بالصلات التي تربط الشعوب العربية وبالظواهر التي تفصح عن حقيقة القدر المشترك والمصير الواحد.

وعلى الرغم من أن الشريحة الشيعية في القطاع الديني كانت تستشعر سخطاً على ما يرد في (فجر الإسلام)<sup>(74)</sup> من آراء في التشيع فقد كانت النجف تهمس بعتابها همساً في بيت من أكبر بيوتاتها العلمية وتكرّم البعثة بلسان شاعر شيعي كبير فيقول: رسل المشقافة من مضر وجه المعراق بكم سفر رش المسماء طريقكم أيحبكم حتى المطر فسي القلب منزلكم وبين المسمع منا والمبصر فسي المصلب منزلكم وبين المسمع منا والمبصر نحسن المحجول وأنتم وسين المولاكم فيه سرر أم تتعاظم الحاجة على امتداد الفترة إلى الانتفاع بكفاءات الأشقاء العرب في المؤسسات الثقافية العراقية حتى ليدو أن العراق يدين بالكثير من نهضته الفكرية لهم.

في العراق ويتركون في كل شبر منها أثراً عميقاً من حضارتهم وثقافتهم. والحق أن السنّة والشيعة كانوا في الانتفاع بهم سواء.

## – 9 – المؤتمرات العلمية والأدبية

بهذا المعنى الذي يميز المؤتمرات العلمية والأدبية بتجمع الأدباء والعلماء لمناقشة قضايا العلم ومسائل الأدب موصولة بالحياة وملحوظاً أن ينتفع بنتائجها اجتماعياً وسياسياً لم ينعقد في العراق في حدود الفترة التي نؤرخ لها ما يصح أن نقف عنده باعتباره مظهراً من مظاهر التقدم الثقافي والانفتاح على معطيات الفكر الجديد. وكان يبدو أن ذلك لم يقع، لا في حدود البيئات العربية ولا في حدود أوسع. ولكن

- (74) هو الكتاب الأول للأستاذ أحمد أمين في سلسلة الكتب التي أرّخت للفكر الإسلامي بعامة.
  - (75) ديوان الجواهري، الجزء الثاني، طبعة 1973م.

العراق كان يحتضن أحياناً علماء وأدباء يحاضرون في مؤسساته الرسمية أو في منتدياته الأهلية التي تحمل طابع العلم والأدب وتتمتع بثقة الدولة من حيث اتجاهاتها الفكرية والسياسية وهي اتجاهات كان ينبغي أن تكون على كل حال بعيدة عن اليسار. لقد كان واضحاً من خلال التناقضات التي كانت تقوم بين السلطة العراقية آنذاك ـ وكانت تمثّل اليمين أبداً ولا عبرة بالاستثناء ـ وحرية الكلمة التي يمكن أن تقع نقداً لهذا اليمين وتعبئة فكرية وسياسية ضده أن المؤتمرات العلمية والأدبية باعتبارها تجمعاً

والواقع أن العراق لم يعرف هذه المؤتمرات إلا وراء تموز من عام 1958م بل لقد عرفها وراء ثورة تموز التصحيحية على جبهة عريضة وعميقة، ذلك أن اليسار القومي وكان هو الذي يمثّل السلطة هذه المرة لم يكن يخشى حرية الكلمة ولا خطر التعبئة ضده.

\_ 10 \_ نهضة الترجمة

وراء عشرين عاماً تقريباً من تأسيس الحكم الوطني كان يبدو أن بعثاتنا إلى الخارج لم تكن تتجاوز أشقاءنا العرب فإذا تجاوزتهم فإلى أقطار غربية معينة مهما تكن سمعتها من حيث نضجها الثقافي فقد كان حجم البعوث إليها يقصر الانتفاع بها على عدد جد قليل من العراقيين.

وعلى الرغم من أن المقصود بالبعوث إلى الغرب هو (الحصول على أعظم قسط ممكن من العلم واقتباس ما يسهل ويحسن اقتباسه من العادات الصالحة والأخلاق الراقية بطريق المعاشرة والاختلاط)<sup>(76)</sup> فإن إتقان لغة أجنبية حية تحدثاً بها واستيعاباً لفكرها يقع في طليعة هذه المقاصد. ومن هنا فإن الترجمة لم يكن مقدراً لها أن تنهض في العراق في ضوء هذه الحقيقة. ثم إن العراقيين في الغرب، وإلى الحرب العالمية الثانية لم يكونوا يتوفرون على دراسة آدابه توفراً كاملاً وتلك ظاهرة إذا جاز أن تقع في القديم فلم يكن يجوز أن تقع في الحديث لما كان يتم في الرؤية الجديدة لقضايا الفكر من تطور. ولعلنا كنا في حاجة إلى أن ننقل روائع هذه الآداب أكثر من حاجتنا إلى أن نقرأ بالفرنسية مثلاً رسائل للكسائي والغزائي أو نفسر سورة من القرآن

(76) الدكتور مهدي البصير، سوانح، الجزء الأول، 1967م، ص 38.

الكريم<sup>(77)</sup> مما لا يساعد على نهضة في الترجمة لثقافات غنية حية نفتقر إليها في بلادنا.

وإلى 1965م كان يبدو أن الترجمة في العراق تتخلف تخلفاً شديداً عنها في الأقطار العربية الناهضة. وكان يبدو كذلك أن العراق ألف أن يكون سوقاً رائجة لكل ما ينقله الإخوة العرب من فكر الغرب وأدبه وعلمه، ولم يكن في الدليل الذي وضع للتعريف بالأدباء العراقيين المعاصرين وإنتاجهم آنذاك ما يدل على نهضة في هذا الصدد<sup>(78)</sup> وتلك ظاهرة كانت تشير بوضوح إلى واقع بالغ السوء في حقل الترجمة<sup>(79)</sup>ا

ولعل ما كنا قد عرضنا له من قبل في تلمس الأسباب لذلك أن العراقي كان ينفعل انفعالاً شديداً بأحداث السياسة ويسقط كراهيته على لغة الاستعمار كما يسقطها خطأ على سلوكه. يقع هذا مضافاً إلى تأخر نهضته بحكم تأخر خضوعه للقهر التركي من جهة وبحكم ظروفه التي كانت تبعده عن الاحتكاك بحضارة الغرب وثقافاته من جهة أخرى.

# – 11 – الصورة العامة للعقلية العراقية بعامة والشيعية بخاصة

كنا عرضنا فيما مضى إلى أن العراق لم يكن أوائل هذا القرن يحمل طابع حضارة عميقة الجذور في عقول أبنائه وفي أمزجتهم... ويبدو أنه حتى بعد احتكاكه بالمتغيرات الفكرية والحضارية وراء الحربين العالميتين ظلت قيم البداوة تحكم المجتمع وتسود في مؤسساته إلى حد غير قليل وظل البدوي في أعماق العراقي يطل أحياناً إن لم يكن غالباً كلما اقتضته الحضارة أن يقع سلوكه وفق مزاجها السمح. ولعله من هنا كان الباحثون الاجتماعيون يلاحظون في مظاهر السلوك ازدواجاً في شخصية الفرد العراقي يؤكد أن المتغيرات الحضارية تظل عاجزة عن أن تهزم البداوة ما لم تتحول في النفوس إلى ما يشبه أن يكون مزاجاً أو طبيعة.

لقد كان من المتغيرات الحضارية مثلاً أن تختلط المرأة بالرجل وأن يوثق بها فلا

- (77) م. ن، ص 39–42.
- (78) \_ إن إحصاء المترجم في الدليل ومعظمه في القصة لم يتجاوز الأربعين!!
  - (79) سعدون الريس، الأدباء العراقيون المعاصرون وإنتاجهم، 1965م.

تراقب وأن تعطى حرية الاختيار فيمن تتزوج. وكان يلاحظ مع ذلك أنها تراقب بالفعل وأنه إذا لم تحسب علاقتها بالرجل – ولو علاقة شريفة – عاراً ينبغي أن يغسل فقد كانت تقتضي على الأقل أن تحجز مرة أخرى في إطار الأسرة وأن تُحمل حملاً على العفة التقليدية التي تقع حدودها وراء الأبواب الموصدة! وكان عليها أن تنتظر إعراض ابن عمها عن الزواج بها ليجوز لها أن تتزوج من غيره. وكان من المتغيرات الفكرية مثلاً أن يترك للقضاء المدني كلمة حاسمة في تقدير العقوبة الجزائية، ثم كان يلاحظ مع ذلك أن هذا لم يكن يشكل في البيئات الريفية بخاصة عمقاً حضارياً يحكم السلوك ويضبطه لأن الكلمة الأخيرة كانت أبداً هي كلمة (الفصل العشائري) أو رالقضاء العشائري) الذي ظل يحمل طابع الشرعية إلى ثورة تموز، ولعله ظل واقعاً يفرض نفسه فرضاً وراء هذه الثورة... وكان من المتغيرات الرأي يفرض نفسه فرضاً وراء هذه الثورة... وكان من المتغيرات الفكرية كلية أن الرأي إعرض نفسه فرضاً وراء هذه الثورة... وكان من المتغيرات الفكرية كلية أن الرأي أن الرأي على الذي على منطق وأنه لا قيمة لرأي متعصب ينطلق من ذاتية تتأثر بمسلمات لا دليل على وجاهتها من الناحة العقلية. ثم كان يلاحظ في هذا الصد إن الرأي على الرغم مما ينطوي عليه من مؤسوعية يظل مظنة خطر كبير على صاحب إذا عارض مأثورة من مأثورات الترابي.

وكان من المتغيرات الفكرية ـ والأمثلة كثيرة ومتنوعة في هذا المجال ـ ألا يكون الانحدار الطبقي امتيازاً في الوصول إلى مراكز القيادة أو عائقاً يحول دون الوصول إليها. ثم كان يلاحظ أن الأرستقراطية وحدها حتى بغير مؤهلات هي التي ينبغي أن تحكم وأن على الطبقات الشعبية الفقيرة أن تروض نفسها على قبول هذا الواقع بل كان عليها أن تسلم به باعتباره من الحقائق الموضوعية!

لقد كان واضحاً أن هذه العقلية العشائرية التي ساندت المجتمع العراقي طوال الفترة التي نؤرخ لها – ولا عبرة بالاستثناء – كانت نتيجة طبيعية لما كان يتم في تكوين هذا المجتمع من زحف البادية إلى الريف، ومن زحف الريف إلى المدينة ثم ما كان يحتاجه تذويب المتغيرات الحضارية في الأمزجة من زمن هو فوق طاقة الفترة التي لا تتجاوز نصف قرن في أكبر تقدير. وإذا كان لا بد أن نفرق بين ما كانت تتميز به العقلية الشيعية عن العقلية السنّية في القطاع المسلم من المجتمع العراقي بحكم ما يفترضه البحث في الأدب الشيعي لهذه الفترة من الذي تحياه. فقد كانت العقلية الشيعية أقل انفتاحاً على مظاهر الحضارة الحديثة وأكثر التصاقاً بقيم مذهبية شديدة التزمت ظل الاضطهاد التقليدي للتشيع يشده إليها شداً ويصل بين وجوده وعمق الإيمان بقداستها، وتلك، على الحقيقة، أزمته وما يزال يعاين بسببها جفاء المذاهب الأخرى في القطاع الديني المسلم وربما امتد ذلك إلى قطاعات دينية غير مسلمة.

# ـ 12 ـ موقف الشيعة من التيارات الفكرية والمذاهب الأوروبية المتصارعة

في العقدين الأولين من القرن، وإلى الاحتلال الإنكليزي على وجه التقريب كان التيار الإسلامي هو الذي يستقطب ولاء الكثرة في العراق، مثقفين وعامّة... وكان يلاحظ أن السنّة والشيعة في ذلك على حد سواء. ولعل عقيدة الحفاظ على الثغور الإسلامية في دعاء الإمام زين العابدين علي بن الحسين، أياً كان الحاكم المسلم هي التي فرضت هذا الولاء في القطاع الشيعي، وكان القطاع السنّي مهيئاً بحكم عقيدته في الخلافة إلى أن يمنحها هذا الولاء بغير مناقشة لطبيعتها فقد كان ذلك فيما يبدو محمولاً على أقل الضرين.

ثم تزول الخلافة بعد ذلك، ويشيع في ظل الحكم الوطني بادئ الأمر تيار إسلامي آخر هو هذا التيار الذي كان الأفغاني ومحمد عبده ينفيان عنه ما علق به من شوائب ويرشحان نقاءه وحيويته وشموليته لأن يكون بديلاً عن جملة الأفكار الغربية التي كان كثير من الناس في الشرق العربي يعجبون بجدتها ويؤمنون بصلاحها لأن تنهض بمجتمعاتهم المتخلفة وتتجه بها إلى أشكال أفضل.

وكان يبدو أن هذه الأفكار تمثل تياراً ثالثاً هو تيار (العلمانية) التي تؤكد أن الناس قادرون على أن يتطوروا سياسياً واجتماعياً وثقافياً بغير الاعتماد على قيم دينية أو مثل روحية. وكان لهذين التيارين الأخيرين أتباع كثيرون في أوساط السنّة والشيعة على السواء يروّج بعضهم لإسلام نقي متحرر من الأسطورة ويروج بعضهم الآخر للعلمانية. ويلاحظ أن جميع هؤلاء كانوا من خاصة المثقفين. وإذا جاز أن يكون في العامة من يعترف بأن في الإسلام ظواهر ليست من جوهره فلم يكن في العامة على الإطلاق من ويبقى أن ما كان يتصارع من مذاهب الغرب الفكرية ينعكس هو الآخر على الحياة في العراق ويخلق فيه ما يعرف بـ (اليمين) و(اليسار). ولم يكن في القطاع السنّي ما يصله باليمين أبداً، ولم يكن في القطاع الشيعي ما يصله باليسار أبداً، وإن كان في الشيعة، غالباً، ميل لليسار تشدّهم إليه ظروف قاسية عانوا فيها اضطهاداً وإهمالاً، وكانوا مظنة تشكّك بولائهم للعروبة وانتمائهم الحقيقي لدولة تتميز بحماسة بالغة لها في الغالب.









# الفصل الأول

– 1 – مدارس الشعر العراقي في هذه الحقبة وحظ الشعر الشيعي منها الواقع أنه إلى إعلان الدستور العثماني لم يكن قد تغيّر شيء كثير في حياة العراقيين وراء القرن التاسع عشر وإذا جار أن يكون العراق قد ودّع قرنا، وأطل على قرن فلم يكن ذلك يعني أنه شرع يتنفس في مناخ جديد ويصنع تأريخ أدب جديد<sup>(1)</sup>. لقد كان كل ما في الفترة السابقة من تخلف يمتد امتداداً طبيعياً إلى الفترة اللاحقة حتى كأن الذي يميز بين الفترتين لم يكن أكثر من علامة على منعطف في اللاحقة من على العراق. ومنا اللاحقة حتى كأن الذي يميز بين الفترتين لم يكن أكثر من علامة على منعطف في اللاحقة حتى كأن الذي يميز بين الفترتين لم يكن أكثر من علامة على منعطف في الطريق. وهكذا ظلت قصيدة الشعر العراقية تقليدية بحتة، ولا عبرة بالاستثناء.

<sup>(1)</sup> فليس الأدب عرضاً من عروض التجارة وليست اللغة كائناً من الجمادات يمكن أن يأتي عليهما الفناء جملة أو تؤثر فيهما الحوادث والانقلابات مرتهناً بالزمن الذي تتحلل فيه الطباع الراسخة من قيودها وتنسلخ من صفات كانت لها وتنحول اللغة في خلال ذلك متدرجة إلى زي العصر الجديد من ضعة وانحلال أو حياة وارتقاء". الأستاذ المرحوم محمد هاشم عليه، الأدب العربي وتاريخه في العصر الجاهلي، مطبعة البابي الحليي، 1936م، ص 6.

في ادب العراق الحديث

وما كان يبدو أنه من معطيات الانقلاب الكبير لم يكن يمثل فيها عمقاً بقدر ما كان يمثل فيها سطحاً!

ولعل ما امتد بين الحربين العالميتين من الزمان هو الذي سمح بأن تتطور هذه القصيدة بدءاً بالعودة بها إلى مجرى الحياة المتدفق وانتهاء بتحررها من جملة تقاليدها الموروثة.

تلك هي صورة القصيدة الشعرية خلال الحقبة التي نعقد لها هذه الدراسة فقد ظلت تقليدية إلى ظهور النماذج العالية في نطاق الحركة التي تخلّصت من نظام الشطرين في أوزان الخليل. والواقع أن التقليدية لم تكن نمطاً واحداً بل كانت نمطين: أحدهما يتطرح تطرحاً على القديم معتمداً موضوعه ومضمونه وأسلوبه حتى يظن أنه هو نفسه لولا أنه يفتقر إلى أصالته، ولولا ما يقع في هوامشه مما يكشف عن هويته ويصله بعصره وبيئته<sup>(2)</sup>. ويلاحظ أن هذا النمط من التقليد لم ينته عند حدود معينة من الفترة، ولكنه كان عاجزاً عن أن يظهر في ظل المتغيرات الأدبية التي أسقطت كل نشاز المرحلة وحصرته في بيئاته العتيقة؛ وفي الشعر الشيعي كان هذا شديد الوضوح<sup>(3)</sup>، والثاني ينزع إلى أن يمثل الفترة فيما تطرحه من موضوع جديد على الأقل. ولعله من هنا يلاحظ في جملة تماذجه أنها تحتك بالتجربة المعاصرة مما يحدث في الجيل ويضطرب به الواقع، وإنما يجيئه التقليد من أنه ظل يستلهم لمضمونه معطيات البلاغة القديمة ولموسيقاه ما انتهى منها إلى القرن منذ الجاهلية. وكان الذين اتصلوا بالأجواء السياسية واحتكوا احتكاكأ شديدأ بالحياة الاجتماعية الحديثة هم الذين اصطنعوا هذا النمط إلى انتهاء الفترة. والحق أنهم لم يتوفروا على ثقافات العصر في رحاب الجامعات بقدر ما انفعلوا بها في أعماق الحياة وكان لهم من فطرهم السليمة وتكونهم الأدبي ولو عبر المقرر من ثقافة المسجد وسيلة وغاية ما رشحهم لأن يكونوا طليعة الذين أغنوا قصيدة الشعر في العراق خلال هذه الحقبة.

- (2) الدكتور جلال الخياط، الشعر العراقي الحديث: مرحلة وتطور، دار صادر، بيروت 1970م، ص 32.
- (3) عبد الكريم الدجيلي، محاضرات عن الشعر العراقي الحديث، 1959م، ص 22. ففيها ذأن قسماً كبيراً من شعراء هذه الفترة وخاصة من كان منهم في (الحوزة العلمية الدينية) قسماً كبيراً من شعراء هذه الفترة وخاصة من كان منهم في (الحوزة العلمية الدينية) والحوزة العلمية الدينية تعبير يشيع في الأوساط الدينية الشيعية بقي سادراً جارياً في نظمه على طرق الأقدمين وتقاليدهم الأدبية الموروثة جيلاً عن جيل.

مدارس للشمر العراقي

وراء هذا العرض، يخيّل إلينا أن مدارس الشعر في العراق سواء في ذلك ما انتظم شعراً سنّياً وما انتظم شعراً شيعياً تقع في نوعين:

1 ـ تقليدي: يسرف في التقليد حتى يبدو بغير أصالة، وتقليدي بغير إسراف يسترفد لمضمونه ضوابط التراث في البلاغة ويصطنع لموسيقاه ضوابط الخليل في العروض. ثم هو مضافاً إلى هذا وذلك يلائم بين الموضوع وعصره فلا يلاحظ فيهما نشاز في الغالب.

2 ــ تجديدي: يتشكك في معظم التراث البلاغي قاعدة صارمة فيحاول تطويعها لما يستجد في العصر من فهم جديد لطبيعة الأداء أو يلغيها أحياناً إلغاءً كاملاً. ووراء عشرات القرون يرفض أن تظل موسيقى الشعر القديمة التي يضبطها الخليل ببحوره المعروفة بغير تجديد فيتحرّر من عبودية شطريها على الأقل.

أما الموضوع فلا يعود هنا مناسبة تقع في هامش الحياة وإنما يعود شريحة من شرائحها تحمل أحياناً طابع الرومانسية. وتحمل أحياناً أخرى طابع الواقعية، ثم تغلب الرومانسية على أمرها وراء التصور الجديد لوظيفة الشعر ومشاركته في عملية التغيير لأن الرومانسية وإن تكن في جوهرها ثورة فقد ظلت تؤثر السلبية وتستريح إلى الضعف.

وفي هامش الآراء التي تتلاقى على تصور واحد لمدارس الشعر العراقي في هذه الحقبة يرتفع صوت جريء وواضح يعبب جملة هذه الآراء ويتهمها بالسطحية لأنها لا تتعمّق النصوص وتكتفي بأن توزع الشعر العراقي على مرحلتين: إحداهما تقع قبل الدستور العثماني وتقع الأخرى بعده وأنه إذا كان يطغى على الأول طابع الجمود فإنه يطغى على الثانية طابع التجديد<sup>(4)</sup> وكان صاحب هذا الصوت هو عبد الجبار داود البصري. وفي رأيه أن الشعر العراقي منذ مطلع القرن وإلى ثورة تموز ينتمي إلى ثلاث مدارس لا إلى مدرستين، وأنه إلى أواخر الأربعينات من القرن لم يكن قد تكامل عدد هذه المدارس الثلاث لأن حركة الشعر الحر لم تكن قد وجدت بعد أو الفواصل الزمنية التي تصطنع أحياناً لتمييز القطاعات الأدبية لا تقع على الحمود أن الفواصل الزمنية التي تصطنع أحياناً لتمييز القطاعات الأدبية لا تقع على معنى الحسم بين قطاع وقطاع، وفي هذا الضوء يصح أن تتداخل القطاعات بحيث يبدو طبيعياً أن

<sup>(4)</sup> عبد الجبار داود البصري، مقال في الشعر العراقي الحديث، دار الجمهورية، بغداد 1968م، ص 36.

تتعايش أكثر من مدرسة في أكثر من قطاع. ويبقى أنه على أي نحو يقع هذا التعايش حلى نحو ما يتعايش الغالب والمغلوب على أمره؟ أم على نحو ما يتعايش المتصارعان من أجل الغلبة؟ تلك قضية لا يبدو أنها ذات أهمية في هذا البحث.

وعلى أية حال فإن الذي يؤكده البصري في حقيقة المدرسة الأولى<sup>(5)</sup> وتستغرق عنده قطاعاً زمنياً يقع بين القرن التاسع عشر والحرب العالمية الأولى أنها تتميز بـ (التهريج)! وهو عند البصري عواطف مصطنعة، وأفكار مبالغ فيها، وصور أسطورية، وموسيقى صاخبة في غير ضرورة. وفي صدد الإقناع بذلك يصطنع الباحث منهجاً لا يفضي في نظرنا إلى الظاهرة العامة التي تقوم أبداً في أساس التجميع المدرسي، فقد كان يتلمس وجودها في الجزئي الواحد لا في (العينة)! حتى إذا اطمأن إلى أنه يلحظها على هذا النحو في آثار طائفة من شعراء الفترة افترض وجود

إن نصاً واحداً في الغزل لمحمد سعيد الحبوبي لا يدل على خصيصة شائعة في ديوانه بقدر ما يدل على خصيصة غزل في هذا الديوان بل هو لا يدل حتى على هذه الخصيصة ما لم تؤيده (عينة) غزلية تشيع فيها هي الأخرى هذه الخصيصة. ويلاحظ في هذا الضوء أن تجميع الحيوبي ورفافه في مدرسة تحمل طابع التهريج هو من تجميع الأصفار فيما يظن فإذا لم تقنع بوجودالطاهرة في ديوان الحبوبي مثلاً لأننا لم نكن في صدد عينة تفضي إليها فإن إضافة الأخرس والعمري والحلي إليه دون أن نقنع أيضاً بوجود الظاهرة نفسها في آثارهم من خلال (العينة) إضافة لا تغير من جوهر القضية. إن المنهج الذي يصطنعه البصري في الإقناع بوجود تجمع مدرسي مهرج لا يقنع بأكثر من أن الحبوبي ورفاقه يهرجون أحياناً. وإذن فالتهريج في آثار هؤلاء ليس خصيصة عامة ثابتة أبداً ومعنى ذلك أن التجميع المدرسي الذي ينتظمهم يفتقر إلى المشترك العام الثابت: أي هو يفتقر إلى أظهر ميزاته!

ثم يلاحظ بعد ذلك أن البصري يكتشف هذا الضعف في منهجه فيسوغ الاقتصار على الجزئي بشيوع الظاهرة التي يلمحها هو من خلال العينة. وكان ممكناً أن يقبل هذا لولا أن طبيعة الدراسة لا تتسع لتأكيد ذلك عبر تطبيقات تتناول عينات مختلفة من آثار هؤلاء الذين ينتسبون في رأيه إلى تجمع مدرسي يتميز بطابع التهريج. ولكن

<sup>(5)</sup> عبد الجبار داود البصري، مقال في الشعر العراقي الحديث، دار الجمهورية، 1968م، ص 36–44.

الواقع أن الدراسة كانت أوسع من حدود المقال وإن كان عنوانها يصلها به في الظاهر<sup>(6)</sup>.

ومهما يكن من أمر فإن تشابه الظاهرة في الجزئي الذي كن يحلله بالفعل والعينة التي كان يحيل عليها إحالة يتم ... ولو افتراضاً ... وراء اعتداد مبالغ فيه بالذوق الشخصي في غير اهتمام شديد بالتعليل. وذلك في النقد مظنة سقوط في الذاتية تستتبع في الغالب اضطراباً في التقويم. ولعله من هنا يكون في تراثنا النقدي نصّ على أكثر من الطبع في عملية التذوق ويلاحظ هذا رأياً صريحاً يسوّغه عبد القاهر بحسم كثير من الفساد فيما يعود إلى بلاغة التنزيل وبحماية الذوق من أن يغالط في دعواه ويدافع عن مغزاه. وحتى حين يكون من فن القول ما يحيط به العلم ولا تؤدِّيه الصفة<sup>(7)</sup> فإن هذا يجب ألآ يبعث اليأس في النفس تلمساً للعلة المعقولة بل ينبغي أن يحمّس للكشف عنها (وإلا كنا كمن يحاول أن يسدّ على عقله أبواب المعرفة)<sup>(8)</sup>. وهو يلاحظ كذلك استنتاجاً وراء الأوصاف إلتى يغترضها ابن الأثير ضوابط لامتياز الحسن والجودة في اللفظ والجملة والصورة، وفي الفصول التي يعقدها ابن سنان للتعريف بالأصوات والحروف والألفاظ مفردة ومؤلفة وما ينتهى إليه فيها مما يشبه أن يكون من القناعة بضرورة الضابط الذي يغني عملية التذوق ويحميها من الوقوع في حيرة (الذي يستبين هدى ثم لا يهتدي إليه ويدل بعرفان ثم لا يستطيع أن يدل عليه)<sup>(9)</sup>. ولعله من هنا أيضاً يجهد المعاصرون ليؤكدوا أن حكم الذوق ليس استهواء أو حدساً بل هو شهادة يقدمها ليس أكثر<sup>(10)</sup>.

ويلاحظ أن الأمثلة التي يكشف فيها البصري عن ظاهرة التهريج تقع كلها في القرن التاسع عشر ذلك أن الحبوبي ــ وهو وحده الذي تجاوز هذا القرن إلى الحرب العالمية الأول ــ كان قد انقطع عن نظم الشعر منذ التسعينات فيه<sup>(11)</sup>. وعلى الرغم من أن السنين التي تمتد من مطلع القرن العشرين إلى الحرب العالمية الأولى بقيت

- (6) عنوان الدراسة مقال في الشعر العراقي الحديث، ولكنها تقع في كتاب 144 صفحة.
  - (7) الآمدي، الموازنة، الجزء الأول، دار المعارف بمصر 1961م، ص 391.
    - (8) دلائل الإعجاز، دار المنار، القاهرة 1367هـ. ص 33-34، 226.
    - (9) دلائل الإعجاز، تعليق وشرح الخفاجي، طبعة 1، 1969م، ص 75.
- (10) الدكتور محمود السمرة، القاضي الجرجاني الأديب الناقد، بيروت 1966م، ص 159.
  - (11) ترجمة الحبوبي في ديوانه، منشورات مكتبة العرفان، بيروت، بلا ثاريخ، ص 8.

بغير موقع واضح في التجميع لأنها بقيت بغير أمثلة فنحن لا نستبعد أن تجد شاهدها في القرن الذي سبق، ذلك أنه لم يكن يحتمل أن تقع فيها تغييرات جوهرية في ضوء ما سبق من رأي في تداخل العصور. والواقع أن البصري في تذوق النصوص تلمساً للظاهرة كان يحاول التعليل أحياناً، وإن ظل مدعواً إلى أن يعلّل غالباً ففي عصرنا الذي نعيشه يلاحظ حشد ثقافات ومعارف يمكن أن تغني عملية التذوق وتساعد على أن تستكشف جملة تفسيراتها الموضوعية. وما ينبغي أن يكون عصر «دلائل الإعجاز»

كان البصري في نص الحبوبي مثلاً وهو أحد مختاراته الشعرية في سبيله إلى الإقناع بوجود تجمع مدرسي مهرج يسمع صخب الجاز تعزفه جوقة من الزنوج في **حفلة راقصة!** وتلك ملاحظة ضرورية ليستقيم للناقد أن يسلك النص في مدرسة التهريج وبعض مظاهره عنده أن تجلجل في النص موسيقي بلا مسوّغ. ويبدو أن هذه الملاحظة تحاول أن تصحّح وجودها يتعليل ولكنه تعليل يشبه أن يكون من انفعال الذات لا من منطق العقل (فعلينا أن نسرع بقراءة النص لنستوثق من ذلك ثم يضاف إلى هذا أن القافية عنيفة جداً تذكل بهيوب العواصف)<sup>(12)</sup>. أما الإسراع والإبطاء فلا دخل لهما في موسيقي النص لأنهما صفتان لا تنبئقان من داخله وهما تقعان في هامشه، وأما عنف القافية فصفة يُستفتى فيها علم الأصوات وهو أمر لم يعرض له الناقد وكان ممكناً أن يحال فيه على مقياس موضوعي لتقال فيه كلمة معقولة. وفي ظل هذه الذاتية تقع مفارقة طريفة هي أنه بإزاء هذا (الجاز) الذي يسمعه البصري في نص الحبوبي كان جامع الديوان ومصححه يسمع ما يشبه أن يكون من طبيعة الألحان الكلاسيكية الحالمة<sup>(13)</sup>. تلك هي ظاهرة الاضطراب في التقويم حين يقع التذوق ذاتياً بحتاً . . . ولعله من هنا كان الدكتور محمد مندور يتصبّب عرقاً وهو يحاول أن يؤكد ظاهرة الهمس في الشعر الذي صنعه العرب في مهاجرهم. والبصري نفسه يتابع بإعجاب تحليل الناقد لطائفة من أمثلة هذا الشعر فيلاحظ أنه يتوسل لتعليل الظاهرة بما يقوم من تناسق بين الألفاظ والمعاني أو بين الألفاظ والانفعالات، ولا يقع هذا على نحو الإجمال حتى يقع على نحو التفاصيل وحتى تستغل في عملية الإقناع صفات

- (12) مقال في الشعر العراقي الحديث، ص 36.
- (13) ديوان السيد محمد سعيد الحبوبي، من اكلمة الجامع والمصحح»، ص 5.

الحروف ووظائف المد وإيحاءات الألفاظ في معرض ظل يوحي بأن جميع ما يقال في هذا الصدد من وجهة النظر لا من الرأي الذي يحمل طابع الحسم. لقد كان الدكتور مندور إذن يفترض الهمس في شعر المهاجرين العرب ظاهرة غير مسلمة وكان عليه أن يقنع بصحة وجودها فيه. ويبقى أنه مهما تكن نتيجة معاناته النقدية لم يسقط في الذاتية والبصري لا يجد في نص الحبوبي موسيقى تصطخب بغير مسوغ فحسب ولكنه يجد فيه صوراً كاذبة تصله هي الأخرى بالتهريج. ويلاحظ أن الكذب الذي يعيبه في الصورة هو هذا المعطى البلاغي القديم الذي يعرف بـ (حسن التعليل) وكان عمالقة من شعراء التراث يستغلونه فيعللون به ظواهر في الطبيعة لا يجهلون أن لها تفسيراً علمياً يظل بعيداً عن تخصصهم حتى تصهره أذواقهم فتحبله إلى ما يشبه أن يكون من طبيعة الخرافة لا من طبيعة العلم. لقد كان الحبوبي قريباً من المتنبي وهو يتخيل الطل عرقاً ينضح به وجه القمر حياء غداة يرى وجه من يتغزل بها. يقول الحبوبي:

أو ما تسبيصره لسميا أمسيط بمرقع الحسناء أمسى يستشيط خجلاً بيات فذا الطل المسقيط عطرتي من وجلها قلد رشيحا فيسها المتنبي: ويقول المتنبي:

لم تحك نائلك السحاب وإنما حمّت به فصبيبها الرحضاء<sup>(15)</sup> ولكن الفرق أن المتنبي يمدح والحبوبي يتغزل ووراء ذلك كانا معاً يستغلان معطى بلاغياً يحيل القوانين العلمية إلى طبيعته في غير حرج وإذا كان القانون العلمي يخاطب العقل فإن معطى البلاغة يخاطب الخيال ولعله من هنا لا يبدو غريباً أن نمتع بالصورة الكاذبة! ثم إنه ينبغي أن نضع في مدى النظر أن هؤلاء الشعراء نشأوا على تذوق الأدب في ظل البلاغة التي لم تكن على الحقيقة إلا ضوابط جمالية استنبطها الذوق العربي من النصوص البليغة وأن الخطابية هي الصفة التي غلبت على شعرنا

- (14) مقال في الشعر العراقي الحديث، ص 37.
- (15) ديوان العتنبي، شرح العكبري، الجزء الأول، طبعة البابي، 1926م، ص 30.

نظرنا على الأقل أن تدرس الفترة الأدبية بعيداً عن مناخها الثقافي بحجة أنه ليس في الفن نسبية .

ومع الأخرس كان البصري يتلمس الظاهرة بمثل ما كان يتلمسها مع الحبوبي. وإذا كان قد حمل الحبوبي ما لا تطبقه فترته فقد حمل الأخرس ما لا تطيقه فترته كذلك وهما شاعران يتعاصران فالمدح ليس بدعاً في ديوان الشعر العربي بعامة بل هو يكاد يستغرقه فإذا مدح الأخرس فلم يكن ذلك يعنى أنه يهرج وإن اصطنع أوطأ صور المديح في الظاهر. لقد كان من قبل شعراء في القمة يصطنعون المديح على هذا النحو ثم ظلوا شعراء قمة ذلك أنه وراء المديح يتلامح فيما يظن ترويج لقيم عليا يحرص الشعراء على أن تسود في حياة الناس حتى كأن ذلك صيغة ذكية من صيغ التعبئة في سبيل حياة اجتماعية أفضل. ووراء المديح تتلامح كذلك أزمة معاش خانقة كان القطاع الأدبي يستشعر حاجة ملحة للتخفيف من حدتها في ظل الفوضي التي كانت تشيع في حياة الناس الاقتصادية وحتى حين يقع المديح بعيداً عن هذا وذلك فإن إقحام مفهوم معاصر على نص لم يكن في ظرفه ما يلزم به ضرب من التكليف بما لا يطاق. في ضوء هذا كله لا يعود مرفوضاً أن يجمع الشاعر بين المديح والفخر على غير جهة النهريج. ثم يسقط الأخرس في حماة الغزل بالمذكر ولا يعود مرفوضاً أيضاً أن يزعم لنفسه العفة على غير هذه الجهة كذلك:

لصاحبها في موقف الضيم إذلال ولو قبطعت منني للذلك أوصال وما كان بي والحمد لله خلة لها بالشريف الباذخ المجد إخلال(16) ذلك أن خليفة (17) مثل ذات يوم مكان الصدر في القيادة السياسية الإسلامية سقط

ودير عبدون هطال من المطر في غرة الفجر والعصفور لم يطر سود المدارع تعارين في السحر بالحسن أطبق جفنيه على حور

وما ملكت مني المطامع مقوداً ولىم أدن من أشياء مما يشينني

هو الآخر في مثل هذه الحمأة: سقى المطيرة ذات الظل والشجر فطالما نبهتني للصبوح بها أصوات رهبان دير في صلاتهم كم فيهم من مليح الوجه مكتحل

- مقال في الشعر العراقي الحديث، ص 38. (16)
  - هر عبد الله بن المعتز. (17)

طوعاً وأسلفني الميعاد بالنظر يستعجل الخطو من خوف ومن حذر ذلاً وأسحب أذيالي على الأثر مثل القلامة قد قدّت من الظفر فظنّ خيراً ولا تسأل عن الخبر

فخرت قريش على بني كعب إنسى مسن السقسوم السذيسن بسهسم وأكفهم خضمر لدى الجدب صبر إذا ما الدهر عضهم وبسهمم تسعسلمق دعموة السكسرب وليهيم وراثية كيل مكرمية وعلت عجاجة موقف صعب وإذا الموغمي كمانمت ضراغممة صبيارة ليلبط حن والمضرب لبسوا حصونياً من حديدهم يمضى بقائم منصل عضب وعمدت جميمادهم بمكمل فستمي جلو الرضا في سلمه عذب(١8) مبرا إذا ببليغيت حيف ينظبته وإذا جاز أن يكون ابن المعتز ظاهرة معرية لا تتناسق فإن الأخرس لم يكن أكثر من مقلد يؤكد قدرته على النظم في جملة الأغراض الشعرية القديمة. ويبدو أن الحبوبي في خمرياته يذهب هو الآخر قذا المناهب وأجل ما يلاحظ في سيرته الدينية من نقاء يرشح حقيقة ما تفعله الخمرة في طبعه وأجفانه إلى أن تكون من اقتباس الصورة الشائعة في خمريات الشاربين حقاً : دبيبها ثمقل أجفاني خفف طبعي شربها مثلما وكان يؤكد هذه الحقيقة فيما بعد قوله: إنبنني ببالبراح منشبغبوف السقسؤاد لا تخل ويك ومن يسمع يخل أخجلت قامته سمر الصعاد أو بمهضوم الحشا ساهي المقل

عالجته بالهوي حتى استقاد له

وجاءني في قميص الليل مستترأ

ورحت أفرش خدي في الطريق له

ولاح ضوء هـلال كـاد يـفـضـحـنـا

وكمان ما كمان مسمما لسست أذكره

وظل يفاخر الناس بغير تهريج ويقول:

او بسبينيوم المحت الماسي المنس أو بسربسات الحسدور وكسلسل يستسفسنسن بسقسرب ويسعساد إن لي مسن السرفسي بسرداً ضياساً الهسوى مسرتهيني غيسر أنبي رمست نسهسج السظرف المحلفة المنفس وفسسق الألسسن<sup>(19)</sup>

(18) – عبد العزيز سيد الأهل، عبد الله بن المعتز أدبه وعلمه، دار العلم للملايين، بيروت 1951م، ص 65. وفي الوصف يتلمس البصري التهريج عبر التفسير الكاذب لظواهر الطبيعة، فعبد الباقي العمري مثلاً مهرّج لأنه ينكر علم الجغرافيا ويتمرّد على قوانينه ولا يؤمن بنتائجه فيفسر أمواه الرافدين بالدموع! وهكذا يظل البصري ينكر أن يكون للشعر تصور غير تصور العلم، أي يظل ينكر بدهية أدبية شديدة الوضوح. ثم هو يحسب من التهريج أن تجيء الصور جامدة لا تنبض بالحياة ويضرب لذلك مثلاً بالطرر التي يتخيلها العمري للأنهار ثم يتخيل للنسائم أكفاً تمشطها. والواقع أن الصورة التي تعجز عن أن تمتع تمثل في النص ظاهرة ضعف لا ظاهرة تهريج. ثم إن المثل الذي يضربه البصري تدليلاً على ما يذهب إليه من رأي في الصورة الجامدة لا يبدو موفقاً فقد كان شاعر كبير وراء فترة العمري يصطنع مثل هذه الصورة في وصفه لباخرة تمخر عباب الماء فيقول:

وإذا الريح جـعـدت وفرات الـغـمـر هـبـت تـفـلـي جـعـود الـغـمـار<sup>(20)</sup> وذلك صدق في الرؤية ينقل حركة السفينة في البحر إلى صيغة لفظية بارعة، ويبدو أن صورة العمري هي الأخرى واقع يتغشى صيغة لفظية إذا لم تكن في براعة الصيغة السابقة فلم تكن على الحقيقة صيغة مهرجة أما أن هذه الصيغة تذكّر بالشيب وبأشياء أخرى تقع في الشعر وتوحي بالتقزز فذلك من توريط النقد بعملية تشويه خطيرة تتجاوز التناسق في صلب النص وهو أكبر قيمه الجمالية، إلى تصيّد النشاز تصيداً في هوامشه. وحتى حين يقع في النص نشاز كالموسم الذي يفترضه العمري بيئة زمانية ينمو فيها الورد ويهطل الثلج ويتكون الندى فما ينبغي أن يعدّ ذلك من التهريج، ولعلنا حين نعده من ضعف التناسق في الصورة نكون أقرب إلى نقد موضوعي منصف:

وسلن دجلة عما قد جرى وعليها حرّمت طيب الكرى عشّشت والحزن فيها وكرا فيبل الدمع مني ملبسي ذكرها في القلب لم يندرس سرحتها كف أنفاس النسيم لا تسل عما جرى نهر الفرات من عيبون نـزحتـهـا الـعـبـرات كم على الكرخ بقلبي حسرات عنـلما تـخـطـر أيـكـي عـنـلمـا يـا لأيـام تـقـضـت بـالـحـمـى طـرر الأنـهـار فـي أمـشـاطـهـا

- (19) ديوان محمد سعيد الحيوبي، ص 15.
- (20) شعراء الغري، الجزء الخامس، ص 222.

ورق الدوح عبلي الدر النظيم وانببرت تبخبتال في أقبراطهما فحن وقت الفجر في طيب الشميم وقبوالي البورد قبي أسبقناطتهنا وتخشت من حيا في برنس بعدما الثلج لها قدعمما قتلغين بشوب السندس<sup>(21)</sup> والندى خد البروايسي تسمنسا ومع حيدر الحلي في الرثاء يحيل البصري إحالة على قصيدتين تحملان في نظره طابع التهريج، والتهريج هذه المرة ليس كلباً وإنما هو صياح يتبعه صياح، واستغاثة تتلوها استغاثة، وشتائم لهذا الخليفة أو ذلك القائد... ويلاحظ أن البصري يوسّع مفهوم التهريج ليستقيم له أن يسلك الحلي فيه! والواقع أن رثاء آل البيت \_ وهو موضوع يوشك أن يكون امتيازاً شيعياً منذ مأساة الطف وإلى عصر الحلي، بل وإلى مطلع الستينات في نطاق التجمع المدرسي التقليدي بخاصة ـ لا يخلو من استغاثة، واستنفار للأخذ بالثأر وانفعال حاد بالفاجعة. . . وينبغي أن يفهم ذلك كله في إطار المهدوية التي يعلّق عليها الشيعي المأزوم أملأ كبيراً بكتابة تأريخه مرة أخرى بعيداً عن القهر والذل والتصفية. حتى إذا كان له إنتساب، كالحلي، لأل الرسول أضيف إلى ذلك انفعال آخر هو انفعال المأزوم بقضية خاصة وراء انفعاله بقضية عامة. ولعل من المفارقة أن يكون هذا الشاعر الكبير مهرجاً في نظر البصري ثم لا يروق لشوقي أن يستمع من شعر الفراتيين في العراق لغير اللامية التي يرثي بها الحلي شهيد العقيدة الصلبة في كريلاء<sup>(22)</sup>.

تسربت كـفَـك مـن راح مـحـالا بـأمـون قـطّ لـم تـشـك الـمـلالا حيث وفد البيت يلقون الرحـالا ضـرمـاً حـولـهـا الـغـيـظ مـقـالا تشعر الـهيبة حشـداً واحتـفـالا شيبة الحـمـد وقـل قـومـوا عـجـالا عشر الدهر ويرجو أن يقالا أيها الراغب في تغليسة اقتعدها وأقم من صدرها واحتقبها عن لساني نفشة فسإذا أنسديسة السحسي بنني قف على البطحاء واهتف ببني

- (21) مقال في الشعر العراقي الحديث، ص 39~40.
- (22) علي الخاقاني، شعراء الحلة أو البابليات، الجزء الثاني، ص 337. ففيها أن أمير الشعراء حين التقى عراقياً في طريقه إلى السوربون طلب منه أن يقرأ له من شعر الفراتيين فقرأ له شعراً لغير الحلي فنبهه إلى اللامية قائلاً : اقرأ : عثر الدهر. . .

كم رضاع الضيم لا شب لكم ناشئ أو تجعلوا الموت فصالا كم تمنون العوالي بالطلا اقستسل الأدواء مسا زاد مسطالا كم وقوف الخيل لا كم نسيت علكها اللجم ومجراها رعالا كم قرار البيض في الغمد أما آن أن تهتز للضرب السلالا قسومسوها أسللاً خسطسيسة كقدود الغيد ليناً واعتدالا واخطبوا طعناً بها عن ألسن طالما أنشأت الموت ارتجالا<sup>(23)</sup>

ووراء ما يعرضه البصري من أدلة التهريج في رثاء الحلي وهي أدلة تصدر عن ذاتية تسرف في الاحتكام إلى اللوق الشخصي يسوق ملاحظات تقحم على نصوص الرثاء بعامة مفاهيم نقدية لا تطيقها الفترة<sup>(24)</sup>. فهو ينكر أن يقع في الرثاء تشبيه المرثي بطود كان ثابتاً فزال لأن ذلك تجاهل بأنه (بشر حان حين وفاته ولو كان طوداً لما زال بقنابل ذرية..) وكان عباقرة في تأريخ الشعر العربي القديم يسيغون هذه الصورة ثم لا يجد فيها النقد ضعفاً وإن انطوت على مبالغة<sup>(25)</sup> وهو ينكر كذلك أن يقع في الرثاء عجب من أن تتسع الأرض لعظيم ضاق بعلمه الفضاء بحجة أن الذي مات ليس علماً بل هو جسد تتسع له أشبار خمسة منها!! وكان شعراء في الحديث لا في القديم يسيغون هذه الصورة ويعجبون كيف تغرق قتانة في الماء في الماء يقولون:

غرقت كيف يغرق الحسن والمسحر وغض الشباب في شبر ماء<sup>(26)</sup> إن البصري يريد أن تكون قصيدة الشعر نسخة من «مدام بوفاري» لفلوبير<sup>(27)</sup> أي هو يريد قصيدة الشعر خامة من الواقع تنقل نقلاً فوتوغرافياً عبر صيغ لفظية محايدة، حتى إذا ما انصهرت في ذات الفنان وانفعل بها مزاجه تعرّضت للمسخ وحملت طابع

- (23) السيد حيدر الحلي الحبومبي، ديوان الدر اليتيم والعقد النظيم، ص 322.
  - (24) مقال في الشعر العراقي الحديث، ص 40.
- (25) كان الرضي مثلاً يقول في رثاء الصابي: جبل هوى لو خرّ في البحر اغتدى مسن وقسعسه مستستسابسع الازبساد
  - (26) من قصيدة للمرحوم علي أحمد باكثير في رثاء الفنانة أسمهان.
- (27) 1821-1880م من أقطاب الواقعية التي أعقبت الرومانتيكية في القرن التاسع عشر وكان هذا التحول موصولاً بعدم التناسق بين الواقع ومبالغات الرومانتيكيين. ج. كالفيه، مختصر في تأريخ الآداب الفرنسية، بغير تاريخ، ص 650.

تهريج!!

إن الواقعية حتى مع التسليم بأنها ترفض كل ما تمنحه البلاغة للنص من طاقة على التأثير مذهب في الشعر يظل – وإن سبق في الزمان – بعيداً جداً عن فترة الذين ينقد البصري نصوصهم من خلال مفاهيمها الجمالية. وقد كان ماوتسي تونغ وهو أديب كبير فيما يعرف عنه يلحّ على أن المضمون التقدمي في السياسة يبقى بغير قيمة حتى يتغشى صيغة فنية مؤثرة وذلك في نظرنا موصول بالبلاغة في أوسع مفهوم لها، والخيال أبرع وسائلها في التأثير.

ووراء هذه الجولة المرهقة في تحليل النصوص وقهرها على أن تتجمّع في مدرسة واحدة تحكمها ظاهرة واحدة هي ظاهرة التهريج يعود البصري فيذهب مذهبنا فيها مؤكداً أنك حين تفتش في دواوين هؤلاء الشعراء لا تقع على ما يصلها بعصرها موضوعاً وشكلاً ومضموناً فإذا افترضت ذلك فأنت في سبيل أن تنسى تأريخ ما قالوه وأن تؤمن بأنه لا علاقة له بالأمس وأنه من توارد الخواطر<sup>(28)</sup> وهكذا يكون الذين اتهموا بالكسل العقلي ممن أرخوا للفترة صادقين في أنهم يتفقون على أن واحدة من مدارس الشعر فيها تتميّز بالتقليد المحض (وانعدام الملامح الذاتية والشخصية المتعيزة)<sup>(29)</sup>.

ويبقى أن للشعر الشيعي انتماء شديد الوضوح لهذه المدرسة. ثم هو بغير مبالغة يحتل ساحة واسعة جداً فيها ذلك أنه إلى الحرب العالمية الأولى على الأقل ظلت العتبات الشيعية المقدسة تمثّل في العراق أخطر مراكز الثقافة الدينية. وفي الدوائر العربية كان الاهتمام بالأدب لا يقل عن الاهتمام بالدين، وإن عدّ نظرياً، قضية جانبية في الشخصية الدينية.

- (28) مغال في الشعر العراقي الحديث، ص 43.
- (29) الصفحة نفسها من م. ن. وعبد الكريم الدجيلي، محاضرات عن الشعر العراقي الحديث، ص 26–27؛ والدكتور جلال الخياط، الشعر العراقي الحديث: مرحلة وتطور، ص 6؛ وأحمد أبو سعد، «الشعر والشعراء في العراق»، لبنان 1959م، ص 4.

\_ 2 \_

ويفترض البصري لشعر الفترة الممتدة بين الحربين العالميتين أو بين نهايتيهما في أغلب الظن تجميعاً مدرسياً آخر تقوم في أساسه ظاهرة كفاح يفسرها (بوجود الحركة الصراعية في القصيدة والحماسة العسكرية في معالجة الموضوع وكثرة الألفاظ السياسية وازدحام الصور المقتبسة من مجالات النضال ترافقها موسيقى يقصد من ورائها إيقاظ الكرامة الإنسانية الكامنة)<sup>(30)</sup>.

وعلى الرغم من أن البصري ظل هنا أيضاً ينطلق في الكشف عن الظاهرة من الجزئي ويحيل على العينة حتى كأنه يعقد للشعر العراقي مقالاً حقاً لا بحثاً تسمح طبيعته بشيء من التفصيل، يلاحظ أنه أصح منهجاً من قبل وأناى عن التعميم. أما أنه أصح منهجاً فقد كان يتجاوز إلى أغراض هي أبعد في طبيعتها عن أن يقع فيها الصراع تلمساً لوجود الظاهرة التي تقوم بالضرورة في أساس التجميع كما تقدم. لقد كان يتجاوز شعر السياسة والوطنية والاجتماع، وهي في جوهرها ميادين نضال يمكن أن تتمثل فيها جملة ما يفترضه للنصال من مفاهيم ويقف عند الرثاء والمديح والشكوى والترحيب مدلّلاً على أن سمات الكفاح – وهي على وجه الدقة سمات الظاهرة – تتلامح واضحة في جميع هذه الأغراض وأما أنه كان أناى عن التعميم فذلك أن الظاهرة لم تكن تغطي كل شعر الفترة بقدر ما كانت تغطي معظم شعر الفترة، فهي عنده ظاهرة مائدة وليست ظاهرة عامة، وواضح فيما يبدو أن هناك فرقاً بين ظاهرة تسود وظاهرة تعمّ. وعلى أية حال فقد ظلت التطبيقات، بعيداً عن الموضوع الذي يفترض أنه يعلى أية حال فقد ظلت التطبيقات، بعيداً عن الموضوع الذي يفترض أنه يحلوا عاجزة عن أن تؤكد وجود الظاهرة ولو في الموضوع الذي يفتضي بطبيعته الصراع عاجزة عن أن تؤكد وجود الظاهرة ولو في الموضوع الذي يفترض أنه يتكرّر بخصيصة المدرسة في كل العينة المراع عن إحلام من التهرية القارة الماراع عاجزة عن أن تؤكد وجود الظاهرة ولو في الموضوع الذي يفتضي أنه يتكرّر بخصيصة المدرسة في كل العينة التي يحال عليها

إن نصوص الرثاء الثلاثة التي يستشهد البصري واحداً منها ويحيل على اثنين في معرض التدليل على سيادة الكفاح بوصفه الظاهرة التي تقوم في أساس التجميع المدرسي لشعر ما بين الحربين العالميتين في العراق لا تقع في الرثاء (الغاية) بقدر ما تقع في الرثاء (الوسيلة) والأول بعيد بطبيعته عن الصراع في حين يمكن أن يكون

(30) مقال في الشعر العراقي الحديث، ص 44.

مدارس الشعر العراقي

الثاني قريباً منه ولعل هذا واضح كذلك فيما يستشهده البصري من نصوص الترحيب والمديح والشكوى فالموضوع فيها ليس غاية فيما نعتقد بقدر ما هو وسيلة وإذا صحّ هذا فإن الظاهرة تظل في حاجة إلى تأكيد لأننا نظل في كل هذا الذي افترض بعيداً عن طبيعة الصراع نلاحظ أنه قريب منه إن لم يكن من طبيعته على وجه الدقة.

لقد كان عبد الحميد كرامي وجعفر الجواهري وعدنان المالكي هم الذين تدور حولهم نصوص الرثاء الثلاثة التي تتضح فيها ظاهرة الكفاح على نحو ما يراه البصري. فمن هؤلاء المرثيون على وجه الحقيقة؟

أما الأول فمسؤول لبناني عرف بصحة منهجه في خدمة بلده، ويومذاك كان الالتواء في السياسة قاعدة وكانت الاستقامة شذوذاً!

وأما الثاني فشاب صرعه رصاص السلطة في انتفاضة شعبية عرفت في تأريخ العراق الحديث بوثبة كانون، ثم يضاف إلى ذلك آصرة أخوة حقيقية تصل بين من يرثي ومن يرثى.

وأما الثالث فشخصية عسكرية تميزت بميول اشتراكية وكان نفوذها في الجيش السوري وراء عهد الشيشكلي المعالي للغرب يحول بين سوريا وأن يحتويها ميثاق بغداد الذي قصد به على الحقيقة أن يدفع خطر الاتحاد السوفياتي على مصالح الغرب الاستعمارية في الشرق الأوسط ورثاء العالكي وإن وقع بعيداً عن الحقبة المفترضة لمدرسته فقد ظل يبرّر اعتماد شهادته أن هذه المدرسة بقيت وراء حقبتها تصارع لا من أجل البقاء فحسب بل من أجل الغلبة، وتتأبى بما فيها من قوة وأصالة أن تعيش فترة ضياع. وكان البصري يعتذر عن استشهاد النص السابق بأن الجواهري أكفأ من يمثل مدرسته خارج زمنها حتى كأنه جزيرة في بحر المدرسة الجليدة الحر<sup>(11)</sup>.

ويبقى الراثي وهو، بالرغم من لحظات الضعف البشري التي كانت تناى به أحياناً عن اليسار ــ والجواهري يساري النزعة ــ فقد ظل يدور في فلكه. وكان معنى هذا على الحقيقة أن يقع الرئاء في النصوص التي سبقت إليها إشارة رئاء فوسيلة» لا رئاء فغاية» أي كان طبيعياً أن تطغى فيها ظاهرة صراع لا ظاهرة بكاء.

يقول الجواهري في رثاء كرامي: جـانـبـت مـزلـقـة الـطـغـاة وإنـهـا الـالـورد تـفـرش والـنـضـار تـنـار وسـلـكـت نـهـج الـمـخـلـصـيـن وإنـه السـل يـخـضَـب مـن دم وشـفـار

(31) مقال في الشعر العراقي الحديث، ص 47.

لو كنت تستام الحياة رخيصة

ولو ارتضيت الحكم أعرج أهوجاً

جئت الوزارة ليبلة ونبهارهما

فنفضت كفك من حطام عناه

وخرجت موفور الكرامة عالبقأ

أتسعسلسم أن رقساب السطسغساة

وأن بسطسون السعستساة الستسى

وأن الـــبـــغــــي الـــذي يـــدّعـــي

ستنهد إن فار هذا الدم

فيالك من مرهم ما اهتدى

وفي رثاء أخيه جعفر يقول:

ورأيت كيف الحكم يشمخ كاذبأ

وافاك منها مغنم وتجار لمشت إليك عجولة أوطار فرأيت كيف تراكم الأوزار في حين يملأ دفتيه العار يخزى البنون وتخجل الأسفار من فوق مفرقك الأغر الغار<sup>(32)</sup>

أشقيلها البغينم والمأثم من السحت تهضم ما تهضم من المجد ما لم تحز مريم وصوت هنذا النفم الأعنجم إليه الأساة وما رهميوا<sup>(33)</sup>

ويقول في رئاء عدنان المالكي: يا أيها البطل الموحد أملة بهدمائه فستمست مسن بستاء أسلفت للأجيال خير عطاء وللقليبت من عبقسباك خميبو جبزاء وأقسمت من ذكراك مزحف فيكتئ رفيبي كبكل مسعسركسة وخسفسق لسواء اليبوم تحصد أمة حلو الجنبي مما زرعت بها من الخلفاء الحارسين الشعب من أعدائه والشعب يحرسهم من الأعداء والشاربين بمثل ما يسقونه بالحب صنع النخبة الندماء عدنان ما جدوی قصاصك من يد ألوى بسهسا مستسعسمر جبذاء بركائز الموحين للعملاء<sup>(34)</sup> عددنان ثرارك أن ترطروح أمية ومع الرصافي في موضوع الترحيب يلاحظ هذا الذي يلاحظ مع الجواهري في موضوع الرثاء حتى كأن الشاعرين يمتحان من بئر واحدة وإن اختلف الرثاء فكان في يد الجواهري أقوى فتلأ وأحكم نسجاً. وعلى الرغم من أن كليهما يصلان بين وظيفة

- (32) ديوان الجواهري، الجزء الثالث، بغداد 1953، ص 132.
- (33) انظر: الديوان، الجزء الأول، بغداد 1949م، ص 129-130.
- (34) ديوان الجواهري، الجزء الرابع، ط. 1974م، ص 219–220.

الشعر وقضايا الإنسان المغلوب على أمره فقد كان يقع لذلك أبدأ استثناءات. ثم يضاف إلى هذا أن الرصافي لم يكن يرحّب بشخصية عادية فأمين الريحاني مفكر عربي بعيد الصيت يزور العراق وراء ثورة العشرين مستطلعاً ما تبقّى من حضارته القديمة ومستشرفاً ما يمكن أن تصنعه حيويته في ظل الاستقلال الجديد. وإذن فالنص لهذا وذاك لا ينبغي أن يقع في الترحيب (الغاية) بقدر ما ينبغي أن يقع في الترحيب (الوسيلة). ومع ذلك توشك أن تكون الدلالة فيه على الهمس أقوى وإن انطوى على بعض سمات الظاهرة التي ترادف الصراع فيما يذهب إليه البصري: عـلــيّ فـكـل مـا فـيـهـا مريـب أقسمت بسبسليدة مسلست حسقسودأ أمر فستستنظر الأبسصار شرزاً إلسق كسأنسمسا قسد مسرّ ذيسب وفي طي ابتسامتها قطوب وكمم من أوجه تبدي ابتساماً أخبو سنفسر تسقساذفه السدروب سكنت الخان فى بلدي كأنى لأنمى الميموم فمي وطمنمي غمريمب وعشت معيشة الخرباء فيه ولا هــو أمــره أمــر عــصـيــب ومــــا هـــــذا وإن آذى بـــــدائـــــى ول\_كـــنـــي أرى أبـــنـــاء قـــوم أيهدبه أمرهم من لا يتصيب المشرت ويحتقر الأديب (35) يــقــدم فــيــهــم الــشــريــر دفــلعـَكَلَّ ويوشك أن يكون نص آخر في الترجيب بالريحامي نفسه وراء عقد من السنين منذ زيارته الأولى للعراق أقدر على تأكيد الظَّاهرة: وببرافيدينه وبناسبقنات ننخبينك إن الـعـراق بـعـرضـه وبـطـولـه ويبش مبتسمأ بوجه نزيله يهتز مبتهجأ بمقدم ضيفه ومؤهبلاً والتحتمد فني تتأهيله ومرحبا والشكر في ترحيبه بكبير معشره بفخر قبيله بربيب لبنان بريحانيه بأديب أمته بنداهنى جينك بالعبقري بفيلسوف زمانه فيى فيكبره وبنفيعيليه وبتقييليه بسأصبح أحسرار الأنسام تسحسررأ

ما فيه من غرر العلى وحجوله والبقبوم متحشربيون بنعبد أفبوليه قبد فباق منقبقيره عبلني متأهبوليه أأمين جئت إلى العراق لكي ترى عفوأ فذاك النجم أصبح آفلأ أو ما ترى قطر العراق بحسنه

ديوان الرصافي، مجلد 2، دار العودة، بيروت 1972م، ص 314. (35)

في لدب العراق الحديث

وإذا نسظرت إلىي قسلموب رجمالمه فانظر حديد الطرف غير كليله تجد الرجال قلوبها شتي الهوي مد الشقاق بها حبالة غوله والسديسن يسقسول فسيسه ذو قسرآنسه قبولاً يتحتاذر منته ذو إسجييك أأمين لا تغضب عليّ فإنني لا أدعنى شيشاً بنغيبر دليله مسن أيسن يسرجسي لسلسعراق تسقيدم وسبيل ممتلكيه غير سبيله(<sup>36)</sup> وشكوى الشبيبي هي الأخرى ينبغي أن تقع وسيلة لا غاية ذلك أن الشبيبي شخصية سياسية بارزة لا معنى لأن تحمل همومها طابعاً رومانسياً ثم لا تكون السياسة بكل ما تجرَّه على الحر من متاعب هي التي تمهر بطابعها هذه الهموم!! وإذن فالظاهرة هنا ما تزال في حاجة إلى تأكيد لأن الغرض لا يقع غاية فيما يظن على الأقل. ثم يكون أقرب إلى صحة المنهج أن ينتسب النص إلى شعر الفترة التي تصل بين الحربين العالميتين والذي يستشهده البصري من شكوى الشبيبي يتقدم في الزمان على الحرب الأولى ونحن وإن كنا لا نجد غضاضة في أن يقع النص قريباً من حدود الفترة قبلاً أو بعداً في ضوء ما قدّمناه من أن هذه الجدود لا تمثّل في البحث الأدبي فواصل زمانية حاسمة نؤثر أن نظل أقرب إلى الدقة فنستشهد إلا في ضرورة نصوص الفترة نفسها. لقد كان ممكناً جداً أن تستبدل يشكوي الشبيبي شكوى أخرى تنتسب إلى فترة البحث ثم تدلُّ على ما أريد بالشكوي الأولى أن تدل عليه. يقول الشبيبي في الشكوى منسوبة إلى غير الفترة المقصودة بالبحث: هلم لنصطلح يا دهر حسبي وحسبك لم نزل متشانئين أأبسذل مساء وجسهسي فسيسك كسلأ سأملكه وأملك ماء عيني إذا أدايـــــت مـــن زمـــنــي هـــنـــاء تسعسجسلمنسي السزمسان وفساء ديسنسي لأمسر ثسم جسردنسي مسلاحيي وقبلده كبليسل الممضربيين

يمين مناجز ليمين قين بمين مناجز ليمين قين بواحدة فكلف باثنتين ويبعد بين من أهوى وبيني ويبهظ حمله جبلي حنين تمادى جفوة وعكوف بين هلم لنصطلح يا دهر حسبي اأبلال ماء وجهبي فيك كلاً إذا اداينت من زمني هناء لأمر ثم جردني سلاحي يميناً إنها ظبة رمتها وكنت أنوء من نبوات دهري يقربني إلى من لست أهوى حملت الهم يجهد متن رضوى وسروف أصابر الأهروال إلا

(36) - أنشدها الرصافي في حفلة أقامها المعهد العلمي تكريماً للريحاني عند قدومه بغداد عام 1933م. وديوان الرصافي، ج 2، ط. دار العودة، 1972م، ص 313.

عسلسى ألا أراك ولسن تسريسنسي حبيبتنا أتحملنا الليالى وأسهل منه درك المنسيريس أرى درك اقترابك غير سهل لأن العيش صعب غير هين وجدت الموت هينأ غير صعب لها تأتى فتجلو بعض رين لسعسل أمسانسيساً رانست حسيساتسي وألفتني مهيض الجانبين متى زحمت عوادي الدهر ركشي فبرد البهبم منتقبيض البيديين بسطت إلى مليك الشعر كفي فأسلس لي طمعت بآخرين<sup>(37)</sup> إذا جـربــت أن أقــتـاد بــيـتــاً وفي خاطرة تنتسب إلى الفترة وتقع في وجدانيات الديوان البحتة يقول الشبيبي: وأغبور فبي طرق الببيان وأنبجد يملى بدائعه الخيال فأنشد أثبر البمنحبية فني البسرائير جيبد ما جـوّد الـشـعـراء قـطُّ وإنـمـا ما سار لي في الدهر بيت مفرد لولا انفراد أحبتي بخصالهم وإذا شدوت بسهم فسإنسي (مسعسد) فإذا نظمت لهم فإنى (مسلم) (والبحتري) من الفحول (وأحمد) يتجسد الطائي بي وقريضه /هذا المغيب \_ أجل \_ فكيف المشهد غبنا فلم ترَ في الوجود سواهم الحرض الوقيذ(<sup>38)</sup> بحبكم والمقصد أئى قصدت أو اتجهت فبالهم كفت الإرادة لا التردد أجملها يعطى المريد ويحرم المتردد(39) وإذا كان واضحاً أن نص الشكوي وهو الذي يقع في وجدانيات الديوان تحت عنوان **«ه**ي الأحلام» أكثر اشتمالاً على سمات الظاهرة من النص الثاني الذي يقع هو الآخر في وجدانيات الديوان تحت عنوان «بدائع الخيال» فقد كان يبدو أن استشهاد نصّ يحمل تأريخ الفترة أقرب إلى موضوعية البحث وإن قلّ فيه (كم) المنطق الذي يقنع بوجود الظاهرة!

ويلحّ البصري في البحث عن مزيد من النصوص التي تؤكد وجهة نظره في ظاهرة الصراع القائمة في أساس التجميع المدرسي الثاني لشعر الفترة التي تمتد بين الحربين العالميتين فيحيل على نصوص ثلاثة في المديح للجواهري. وإذا سلمنا افتراضاً، أن

- (37) ديوان المتنبي، ص 151-152.
  - (38) المشرف على الموت.

المديح غرض بعيد في طبيعته عن الصراع فنحن أمام هذه النصوص نواجه غرضاً لا يقع (غاية) بقدر ما يقع (وسيلة). ويبدو أن ما كان يلاحظ في الرثاء الذي سبق لنا رأي في توجيه الصراع الذي يشيع في نصوصه يلاحظ مثله في المديح فوراء نصوصه من الاعتبارات ما يتجاوز به هو الآخر من غرض (غاية) وهو بطبيعته بعيد عن الصراع إلى غرض «وسيلة» مدعو لأن ينفتح على خواطره ويحتك احتكاكاً بها! بل هو مدعو إلى أن يتحرّش بها تحرشاً.

معنى ذلك على وجه الذقة أن يسوغ الجواهري ما يتناقض مع انتماته لليسار وامتداحه رأساً كبيراً من رؤوس الإقطاع في العراق هو الشيخ بلاسم الياسين الذي أنفق من ماله على إقامة صرح من صروح العلم في بلدة (الحي)، ولعله من هنا كان الجواهري يعرض لعظمة أرسطو الفكرية ومصائر المتحررين من عشاق المعرفة بل لعله من هنا كان يغمز من سلوك الإقطاع الغارق في اللذاذات بعيداً عن العمل الخيّر، والأحدوثة الحسنة حتى كان المدح عنده لا يقع اعتباطاً بل هو تكريم لنزعة الغير في الإنسان القادر على صنعه. ثم يغضي الشاعر إلى حديث بارع يديره حول فضل التعليم في إنعاش النبوغ الهامد واستنقاذ الأعلاق المعتيعة في الدروب، وينتهي إلى شقاء الإنسان القادر على صنعه. ثم يغضي الشاعر إلى حديث بارع يديره حول فضل التعليم في إنعاش النبوغ الهامد واستنقاذ الأعلاق المعتيعة في الدروب، وينتهي إلى شقاء المعلم بواقعه فيوسع المسؤولين عن ذلك تقريعاً في ضرب من التلميح الواخز، ويعود في وسع المعلم نفسه نصحاً بتهيئة الجيل الذي يؤتمن على تثقيفه فيعلمه حب المصلحين من أي جنس وفي أي موطن وأن يوجع وهو بصدد تأريخه القومي أو قلوطني إلى أمس البعيد وإلى أمس القريب ليستخرج منهما للنشء كل الصور التي تعينه على تشرب روح الحرية والانعتاق والثورة على الظلم وأن يجعله وكانه يرى الوطني إلى أمس البعيد وإلى أمس القريب ليستخرج منهما للنشء كل الصور التي الوطني الى أمس المعيد وإلى أمس القريب ليستخرج منهما للنشء كل الصور التي الوطني الى أمس المعيد وإلى أمس القريب ليستخرج منهما للنشء كل الصور التي النفال الكريمة)<sup>(40)</sup>.

ويختم الجواهري هذه الخواطر بالتنبيه على أن الخطب بالقاعدة العسكرية التي يبنيها الغاصب وسط العراق أهون من الخطب بالقاعدة المنهجية التي يقيمها وسط العقول! وأن على المعلم أن يصلح بنهجه في قاعة الدرس منهجاً مستعبداً يصنعه غريب شديد الحقد على الثقافة الوطنية. وخلاصة هذا جميعه أن المديح وراء كل هذه الخواطر لا يمثل في القصيدة بعداً إلا بقدر ما يمثل المثير وراء حشد من تداعيات الذهن المتناسقة يصلها به أنه كان باعثاً لها وحسب، وهو ما نعنيه بالغرض الواسطة

(40) انظر: الديوان، الجزء الثاني، ط. بغداد 1950م، ص 107–108.

مدلرس الشعر العراقمي

أو الغرض الوسيلة. ومنذ البداية كان في نفسنا شيء من أن المديح غرض يمكن أن يقع محضاً ذلك أنه منذ الجاهلية ظلّ في ديوان الشعر العربي ما يؤكد أن مجال المديح أوسع من مجال الغرض المحض. ويبدو أن الإحالة على قراءة النص في مظانه وإن كان لها ما يسوغها أحياناً تظل متهمة في قدرتها على الإقناع بوجهة النظر حتى يؤكدها توفر القارئ على النص نفسه. وبين يدي النص نفسه نجد نحن الخواطر التالية:

يما بنت رسط البس أمك حرة تلد البنين فرائدا وخرائدا<sup>(41)</sup> وأبوك يحتضن السرير يربّها ويقوتها قلباً وذهناً حاشدا<sup>(42)</sup> مشت القرون وما يزال كعهده في أمس مشاء يعود كما بدا<sup>(43)</sup>

\* \* \*

أحرزت منبهن الطريف التالدا إيبه بملاسم والممفاخر جمة طول المدى وبذلت كنزأ نافدا أحرزت مجدأ ليس ينفد ذكره خضراء لم تكذب لعينك رائدا خبر فقد جبت الحياة راخيمة وقنصت من متع النعيم الشاردا وحلبت من غفلات دهرك شطرها می و جنوب از می از می از می از می از دا وأنسبت في غدر اللذائذ خاتصاً جازت مخلَّدُها فكان الخالدا أعرفت كبالأثبر البمخبليد لبذة كـفَّـاه روحـاً مـن تـبـوغ هـامـدا لـلّـه درك مــن كـريــم أنــعـشــت علقاً بمنعرج الأزقَّة كاسدا<sup>(44)</sup> نفّقت من عذبات صبيان الحمى

\* \* \*

- - (42) يريَّها: يغذيها.
  - (43) مشاء: إشارة إلى مدرسة المشائين التي أوجدها أرسطو.
- (44) معنى البيت أن الممدوح بهذه المؤسسة الثقافية أنقذ صبيان الحي الذين كانوا كالعلق الثمين الضائع في منعرجات الأزقة والدروب. والديوان، الجزء الثاني، هامش رقم 13، 1950م، ص 98.

أحبط السمعلم ينا بلاسم حقه واعضد فقد عدم المعلم عاضدا لو جاز للحر السجود تعبّداً لوجدت عبدأ للمعلم ساجدا للمتعب المجهود في يقظاته والمرتضى طيف المتاعب هاجدا والمستبيح عصارة من ذهنه يغدو الألوف بها ويحسب واحدا قبل ليلب عيليم راجيياً لا راشيدا كن للشبيبة في المزالق راشدا يا خالق الأجيال أبدع خلقها وتسوق بسالإبسداع جسيسلأ نساقسدا(45) سيقول عهد مقبلٌ عن حاضر لَهَفى عليه لُعِنْتَ حهداً بائدا قل للشبيبة حين يعصف عاصف ألأ ينظلوا كالنسيم رواكدا ألأ يسكمونموا زممهمريسرأ بساردا وإذا اغتلت فينا مراجل نقمة ليطبغنا ونسشيئا كبالبزلازل راعدا هيِّئ لنا نشئاً كما انصبّ الحيا تسشسا يسقسوم مسن زمسان فساسسد لاكالزمان يكون خلقأ فاسدا علمه حب الشائرين من الورى طرأ وحب المخلصين عقائدا أره لمشورتمه عمظمام جمماجم واليبحبث لسه زنسداً أطبنَ وسباعبـدا وإذا تسقستاك السدلسيسل مسسائسلأ محسن أي شسيء أعسقسبت ومستساشدا فابعث له الأشباح يشهد عندها المستفز مطالعا ومشاهدا يشهد خسالاً عارياً ومجرَّعَانَ مَنْ أَهْلَهُمْ ومضايقاً ومطاردا أصلح بنهجك منهجأ مستعبدأ صنع الغريب على الثقافة حاقدا قالوا: قواعد يبتنيها غاصب وسط العراق على الكرامة قاعدا تحتل منه مشارفأ ومناهلأ وتسبذ مبنيه مسباليكم ومشافيدا ساقت جيوش الموبقات حواشدا للرافدين مع الجيوش حواشدا ما كان أهون خطبه مستعمراً لو لم يقم وسط العقول قواعدا ولكي لا نقع نحن فيما وقع فيه البصري من اعتماد الجزئي للإقناع بوجهة النظر نحاول أن نستطلع طبيعة المدح في النصين الآخرين اللذين أحيل عليهما كما أحيل على النص السابق لعلنا نعرَّز رأينا بأن الذي يذهب إليه البصري في تأكيد الظاهرة حتى في الغرض البعيد بطبيعته عن النضال لا يستقيم له!!

(45) أي غير خاضع لنقد جيل قادم وذلك بأن يوجّه الشباب الذين وكل أمر توجيههم إليه الوجهة الصالحة الخيرة. الديوان نفسه، هامش 24، ص 103. أحد هذين النصين يقع موضوعه تكريماً لشخصية بارزة في عالم الطب هذه المرة هي شخصية الدكتور هاشم الوتري. وكان الذي دعا إلى تكريمه انتخابه عضو شرف في الجمعية الطبية البريطانية في حزيران من عام 1949<sup>(46)</sup>. وكان على الجواهري أن يسوّغ خواطره في تكريم الوتري ليستقيم نظرياً على الأقل أن يظل محسوباً على اليسار ذلك أن الجمعية الطبية البريطانية، بالرغم من طابعها العلمي المحايد، تظل في نظر اليسار العراقي متهمة بأنها وجه مضلل من وجه الاستعمار الإنكليزي البغيض، ويظل اليسار العراقي متهمة بأنها وجه مضلل من وجه الاستعمار الإنكليزي البغيض، ويظل تسويغ خواطره في ذلك لولا أن يتناسق مع انتمائه لليسار وانصرافه عن تكريم الوتري أو الوطنية في كانون الثاني من عام 1948م. ثم يبدر أن تكريم الوتري لا يعود مستساغاً بقدر ما يعود واجباً مفترضاً، ولعله من هنا ينطلق الجواهري على سجيته في حديث بقدر ما يعود واجباً مفترضاً، ولعله من هنا ينطلق الجواهري على سجيته في حديث بقدر ما يعرف راحاية ولعله لا يمثل غرضاً وإذن فالمدح بقد من الا يمثل غرضاً دولاله لا يمثل غرضاً وسيلة أيضاً وإنها يمثل غرضاً تتوجد يستعرض خلاله جملة ما يقع في الحياة السياسية العراقية من تناقضات. وإذن فالمدح بقد لا يمثل غرضاً «ذلك له لا يمثل غرضاً وسيلة أيضاً وإنما يمثل غرضاً تتوجد المادح العائية والعاله لا يمثل غرضاً وسيلة أيضاً وإنها يمثل غرضاً تتوخد فيه الغاية والوسيلة وذلك – في نظرنا على الأقل – هو المناخ الذي يسمح بأن يتنفس فيه الغاية والوسيلة وذلك – في نظرنا على الأقل – هو المناخ الذي يسمح بأن يتفس

بوتتها في الخاليين مراتبا تعيا العقول بحلها وغرائبا وهوت لصفع الأعدلين مطالبا هذي البلاد حبائباً وأقاريا والخالعون على (السواد) زرائبا حضن الطيور الرائمات زواغبا في حين يحتجزون لصاً سائبا ويجهزون على الجموع معاطبا يصحو الضمير بها ضميراً تائبا واذممهم إن قد أمالوا جانبا

الحقيقة: شرفاً عميد الدار عليا رتبة بوتت أعطتكها كف تضمّ نقائضاً تعيا مدّت لرفع الأفضلين مكانة وهوت مدّت لرفع الأفضلين مكانة وهوت التيمسيون الذين تناهبوا هذي والمغدقون على (البياض) نعيمهم والخا والحاضنون الخائنين بلادهم حضر والحاضنون الكلب وخزة واخز ويجه ويجنبون الكلب وخزة واخز ويجه أولاء (هاشم) من أروك بساعة يصح فاحمدهم إن قد أقاموا جانبا واذم

(46) الديوان، الجزء الثاني، هامش ص 17.

يرجى إلى الداء الدواء كستائب سبعون عاماً جلت في جنباتها تبكى حريباً أو تسافر واصبا تتلمس النبضات تجري إثرها خلجات وجهك راغبأ أو راهيا أوقبفت ليلصرعني نبهارأ دانيها وسهرت ليسلانيا ببغييا نياصيها وحضنت هاتيك الأسرة فوقها أسد منضرّجة تبلبوب لبواغبها أرج من الذكرى يسلفك عسطره ويزيد جانبك الموظد جانبا ولأنبت صبنت البدار يبوم أبباحبهما باغ ينازل في الكريهة طالبا(47) بغداد كبان المجد عندك قيبنة تلهو وعودأ يستحث الضاربا وزقاق خمر تستجة مساحبا وهشيم ريحان يلزي جانبا والجسر تمنحه العيون من المها فى الناسبين وشائجاً ومناسبا الحمد للتأريخ حين تحولت تلك المرافه فاستحلن متاعبا الشعر أصبح وهو لعبة لاعب إن لم يسل ضرماً وجمراً لاهبا والكأس عادت كأس موت ينتشى ذاهى الشباب بها ويمسح شاربا والجسر يفخر أن فوق أديمه جثث الضحابا قد تركن مساحبا وعبلى ببريبق البمبوت رحن سبوافبرأ بيض كواعب يندفعن عصائبا حدّث عميد الدار كيف تبدّلك مَصْ*بَعُوْدَاً, فَجَكَاب* كَـن أمـس مـحـاريـا كيف استحال المجد عاراً يتقى والمكرمات من الرجال معايبا ولم استباح الوغد حرمة من سقى هذي الديار دماً زكياً ساريا إيبه عسميد الدار كبل لشيسة لا بلة واجلة لشيسماً صاحب ولبكل فاحشة المتاع ذميمة سوق تشييح لبهبا دميساً راغبيا ولقد رأى المستعمرون فرائسا منا وألفوا كلب صيد ساتيا فستعهدوه فراح طوع بمنانبهم يسبرون أنسيسابساً لسه ومسخسالسبسا أعرفت مملكة يباح شهيدها للخائنين الخادمين أجانبا مسستمأجرين يخربون ديارهم ويكافأون على الخراب رواتبا<sup>(48)</sup>

- (47) إشارة إلى حادث محاصرة الطلبة في كلية الطب من قبل الشرطة عام 1948م. الديوان، ج 2، ط. 1950م، هامش رقم 3، ص 19–20.
  - (48) البرصلي، الجواهري شاعر العربية، ص 8.

مدلرس الشعر العراقمي

وفي يوم التتويج ــ وهو نص آخر في المديح يحيل عليه البصري في مظانه على نحو ما يفعل في النصين السابقين ـ يلاحظ أن الجواهري يصوغ خواطره قريباً من الهمس وبعيداً عن الصراع: يا أيها الملك الأغر تحية من شاعبر ببالبلطف مبنيك مؤيد نبلأ وشرف فضل جدك مقعدي أنا غرسكم أعلى أبوك محلتي وأغص بالشجن المبرح مُسّدي وأنبا ابن عشرين أثار مطامحي ورقي بمخصوف ولا بمخضد<sup>(49)</sup> لم يجس عودي في الوفاء ولم يكن من ناصح بالود غير مصرد<sup>(50)</sup> فبإذا محضتكم الصريح فدرة عبندي لبديكم عنفشي وتبجردي وإذا جــرأت فــإن أعــظــم شــافــع يرجى ولسن على اللهي بمعود ما كانت الزلمى ذريعة مغنم وبالرغم من أن النص يقع بعيداً وراء حقبته الزمنية<sup>(11)</sup> وأن الاعتذار عن ذلك بما قدمنا في رثاء الشاعر نفسه لعدنان المالكي يستقيم هنا أيضاً فقد كان منطقياً جداً لو أن النص عدّ في الاستثناءات. والبصري تفسه وإن أدخل في حيّز الممكن ــ ولو مبالغة \_ أن يقال: إن جميع الأبواب الشعرية في نطاق هذه المدرسة تصطبغ بصبغة الكفاح، ظل يوحي بأنه في صدر حديث عن ظاهرة سائدة لا ظاهرة عامة وظل

يستثني ما يقع من أغراض هذه المدرسة في إطار الشعور بالألم فعنده أن معظم الذين ينتسبون إلى هذه المدرسة «كافحوا في كل ميدان من ميادين الحياة حتى في أنفسهم، كافحوا الجبن والخضوع والذل وعاشوا أباة مجاهدين في سبيل الحق والخير والجمال، ولكنهم لم يستطيعوا مكافحة الشعور بالألم فقد أحسوا به وتظلموا واشتكوا منه حتى ملأ الأنين كثيراً من أشعارهم»<sup>(52)</sup>.

ويبقى أن النص ظل يمثّل ضعفاً شديداً في انتماء الجواهري لليسار لأنه ظل بغير تسويغ أي لأنه ظل بغير صراع وذلك يعني أنه لم يتحول من غرض «غاية» إلى غرض «وسيلة» وفي هذا الضوء ينبغي أن ينظر إلى إلحاح اليسار يومذاك على أن يمسخ

- (49) الجاسي: اليابس.
  - (50) المصرّد: الغليل.
- (51) 🛛 ينتسب النص إلى عام 1953م.
- (52) مقال في الشعر العراقي الحديث، ص 48.

في ادب العراق الحديث

النص في عملية تحويل موتورة من مدح الملك إلى هجاء الشاعر. ويبقى أيضاً أن النص – وكان ممكناً أن يستبدل به غيره، وفي غرضه ثم يؤكد ما يؤكده – أقرب في انتمائه إلى مدرسة تقليدية تتجدّد بقدر ما يتسع لذلك حجم المتغيرات في فترتها. ولعل طبيعة المضمون البلاغي في النص وهو مضمون قديم فيما يعتقد<sup>(63)</sup> وما يقع في مناسبة القول من جدة الطقوس السياسية لا يضيقان بتأييد هذه الحقيقة.

ومع الزهاوي في النص الذي يستشهده البصري تأكيداً لسلامة ما يذهب إليه في الظاهرة يلاحظ أنه يقهر النص قهراً على احتوائها! ذلك أن من تحميل اللفظ فوق ما يطيق من دلالة أن يكون نص في وصف علمي للنجوم السيّارة والأثير منطوياً على ظاهرة صراع لأنه ينطوي على تشبيه النجوم بصورة عسكرية هي صورة الخيال في البيداء!! وعلى تشبيه الأثير بالدكتاتور الطاغية الذي يدحرج بعصاء الأكر! ثم ننسى أن الخيل قد تتجمّع في البيداء لغرض سلمي، وأن الأكر قد يدحرجها بصولجانه لاعب (البولو)<sup>(64)</sup> لا دكتاتور طاغية. لقد كان البصري يحاول أن يبحث عن مفاهيم جديدة في الشعر العراقي الحديث، وتلك محاولة كريمة ولكنها لا تخلو من تكلف شديد. يقول الزهاوي:

تحوي السماء نجوماً ذات أنظمة من الشموس كثاراً ليس تنحصر تخالبها ثابتات وهي مسرعة كانبها الخيل في بيداء تحتضر وكل شمس لها جرم بنسبته يجري الأثير إليها فهي تستعر وهو الذي يوسع الأجسام قاطبة دفعاً عليها به الأجسام تنهمر وللأثيبر يد في الكبون قاهرة تدحرجت بعصاها هذه الأكبر الجرم يأخذ منه بعض حاجته وللذي زاد عن حاجاته يلر وعند ذلك يجري في جواهره كالماء قد صادفته جارياً حفر<sup>(55)</sup> ويبقى في شعر هذه الحقبة وجهة نظر أخرى ترد في دراسة مستفيضة للدكتور جلال

- (53) يتمثل ذلك في الورق المخصوف والمخضد والدر والمصرد في دلالات بلاغية على معانٍ مجازية.
- (54) هو لعب الكرة بالمحجن (الصولجان) من على صهوات الخيل وفي عصر الزهاوي كان الجيش العراقي يمارس هذه اللعبة التي أدخلها الإنكليز إلى العراق. أمين الريحاني، قلب العراق، ط. بيروت 1957، ص 270–271.
  - (55) ديوان الزهاوي، ط. مصر 1924، ص 49.

الخياط يعقدها لتوزيع مدرسي جديد وراء رصد يقظ للظاهرة العامة التي ينبغي أن تقوم بالضرورة في أساس كل تجميع مدرسي، وكنا نؤكد هذا من قبل ونرفض أن يدّعى تجميع بدونه.

والواقع أن الخياط يلاحظ في شعر الحقبة التي تصل ما بين الحربين العالميتين -وتظل الحدود الزمنية هنا مرنة - أنه ينتسب إلى مدرستين اثنتين كلتاهما تبتعدان عن التقليد ولكنهما لا تجددان<sup>(65)</sup> وحين تسقط إحداهما في النثرية تتماسك الأخرى على الجملة معتمدة نمطاً غريباً من أغراض الشعر ظل يناى بها عن أن تمتحن بمثل هذا السقوط. وكان يبدو أن السقوط في النثرية موصول بما كان يقع في الظرف من إلحاح شديد على الإصلاح وراء كابوس الدولة العثمانية، وبين يدي حضارة غريبة تثير الدهش! وإذا كان الإصلاح يتجاوز وسيلته الطبيعية في التعبير بالنثر ويؤثر الوزن والقافية فني تأريخ الأدب العربي الحديث ينبغي أن ينص على حقيقة واضحة هي أن الشاعر في العراق كان ينازع أبداً خطيب الثورة مهمته ومسؤولياته وأن العراقيين في ما الماعر في العراق كان ينازع أبداً خطيب الثورة مهمته ومسؤولياته وأن العراقيين في الحقبة التي نؤرخ لها لم يكونوا يستريحون إلى حديث نثري في قضاياهم العامة بقدر ما كانوا يستريحون إلى حديث موزون مقفى فيها.

ثم يلاحظ أن الذي ينفي التقليد عن هاتين المدرستين في رأي الخياط هو ما يطرأ على الموضوع الشعري من تغيير ففي إطارهما لا يعود شخصياً ضيفاً على نحو ما يتفق له في القرن التاسع عشر وإنما يعود موضوعاً شديد الصلة بمشكلات الناس وواقع حياتهم، وما يطرأ كذلك على البناء العضوي للقصيدة من مظهر قوي الوضوح لوحدة فكرية لم يألفها الشعر في فترات ضعفه، وما يلاحظ أخيراً في العبارة من ابتعاد عن التصنيع. وكان هذا كله من وجهة نظر الخياط لا يقوى على أن يمنح المدرستين صفة تجديد، حتى تبتكرا أسلوباً خاصاً لنظم الشعر ومعنى ذلك على وجه الدقة أن التجديد لا يقع في غير الجانب الموسيقي من عناصر التجربة الشعرية! أو هو لا يقع في غيره حتى يقع معه. وكان يبدو أن التأكيد على ذلك ظلى وجه ليستقيم للخياط فيما يعد أن يقصر التجليد على مدرسة الشعر الحر

وإذا كان لا بد من تقويم لملاحظات الخياط في هذا الصدد فإنه ينبغي أن نسجّل له امتيازاً على غيره بأنه منذ البداية يتنبّه إلى أن صحة المنهج تقتضي أن يصار إلى

<sup>(56)</sup> الشعر العراقي الحديث: مرحلة وتطور، انظر: رأي الخياط في هاتين المدرستين، ص 37– 108.

في أدب العراق الحديث

اكتشاف السمات العامة للتجميع المدرسي من خلال العينة النموذجية التي تمثّل قطاعاً واسعاً من شعر الحقبة. وكان البصري من قبله ينطلق إليها أحياناً من الجزئي أو من عينة لا تتوافر لها شروط منهجية مفترضة لصحة الاستنتاج! ولعل من صحة المنهج في رأي الخياط \_ ونحن نستنتج ذلك استنتاجاً \_ ألا يحشر كل شعراء الحقبة في مدرسة واحدة فقد كانت نزعة الإصلاح في شعر المخضرمين الذين عاشوا ظروف التخلف الشديد إلى الحرب الأولى ثم بهرتهم الحضارة في ظل الاحتلال الجديد تميزهم في الغالب بما كان يشيع في آثارهم من نثرية تفرضها طبيعة الدعوة الإصلاحية الملحة التي امتدت إلى كل قطاعات الحياة على وجه التقريب. ولم تكن هذه النزعة قوية الظهور في شعر الذين لم يعيشوا بوضوح هذه الظروف المتخلفة، بحكم انتمائهم التاريخي للقرن العشرين. ويلاحظ أن الخياط ظلّ يستثني من هؤلاء نفراً ويدرجهم في قائمة المخضرمين بغير تبرير واضح (57). وكان يبدو أنه إذا جاز أن يستولي على المخضرمين دهش المأخوذ بما يشبه أن يكون في تطورات الحضارة من السحر ً لا من العلم فإنه يظل غير دهش الذي يعيش عصبر الحضارة ويتوقع مفاجآتها ويفتح عينيه على أنماط منها ويطمئن إلى أنه قادر على إن يشارك في صنعها وذلك \_ فيما يظن \_ جدير أن يصرف الشعر إلى أكثر من حليت في الإصلاح. وسواء أكان هذا واقعاً أم غير واقع فإن دلالته على صحة المنهج تظل من حيث المبدأ جديرة بالتقدير على نحو الجملة...

ومما يقع في الحديث عن صحة المنهج كذلك أن تختار العينة نموذجية بالفعل. والحق أن الخياط وهو يرصد الظاهرة في قطاع واسع من شعر الحقبة فيكتشف مدرسة تنظم النثر وتوهم بالتجديد ويرصدها في قطاع آخر فيكتشف مدرسة تتميّز بأنها أكثر أصالة وإبداعاً، يعتمد هذه العينة النموذجية. والواقع أن ما يلاحظه في أغراض الزهاوي وحده من موضوع ينتمي انتماءً حقيقياً إلى العلم، وأنه يعالجه على نحو ما تعالج الموضوعات العلمية وإن اصطنع له وزناً وقافية، حتى كأن الزهاوي لا يبدو نموذجياً في العينة لا ينفي أن ما يرد إلى يرمحه الهذه النموذجية. ثم إنه ليس بعيداً أن يود الموضوع العلمي وتحده بأخرى يرشحه لهذه النموذجية. ثم إنه ليس بعيداً أن يرد الموضوع العلمي نفسه إلى هذه النزعة حين الحديثة.

وفي عينة المنتمين إلى القرن العشرين يلاحظ أن الصافي وإن كان على الجملة

(57) كالدكتور عبد الرزاق محيي الدين وعبد الغني الخضري والدكتور باقر سماكة.

شاعر خاطرة تمتح من الذات وكان الجواهري أبداً شاعر معلقة تمتح من الحياة فقد ظلاّ يلتقيان على تشابه المنزع في اصطناع الشعر لمهمة هي أكثر من دعوة إصلاح. ولم يكن حسين مردان وهو ثالث نموذج في العينة بعيداً عنهما في المنزع وإن كان بعيداً عنهما في رصيده من الشاعرية موهبة وثقافة.

وراء هذا كله يحاول الخياط أن يعزّز واقع الظاهرة التي يكتشفها في أساس التجميع بمسوغات عقلية وذلك في نظرنا غاية ما يبذل من جهد في سبيل دراسة أدبية متكاملة وإن ظل في هذه المسوغات مجال للنقاش. ثم تبقى أسئلة تمثل الإجابة عنها أهمية بالغة في توثيق ما ينتهي إليه الخياط من رأي في شعر الحقبة، يبقى مثلاً أنه إذا كانت نزعة الإصلاح في شعر المخضرمين هي المسؤولة عن سقوطه في النثرية فما الذي تستغرقه الوجدانيات من مساحة هذا الشعر؟ وكم تغطّي التأملات في الكون والحياة من رقعته؟ وما سعة الوصفيات بعيداً عن معطيات العلم فيما تنغلق عليه حدوده؟ كم في ديوان الشرقي مثلاً مما يشبه قوله في رثاء زوجته ليلة زفافها:

أنبت مشعولية البفاؤاد وليكن من سناك المشوم ظلمة نفسي يا رمي الله للزفاف شموماً يلتا بهافستن حبول نبعبش ورمس خيجيلأ تسرمسل المدموع بمهمس عاكست حظها الليالى فنطبت يتتناثرن بين سعد ونحس جـلـوة أم مـنـاحــة لــنــجــوم أجفلت دهشة المصاب الغوانى فتطالعن من ستور الدمقس تسطمأ الأرض بمارتسبماك وهمجمس تستسبسارى بسخسشعسة وانسصداع ها و عاقب الكال عارش وكارسان أبللوها عن المنصة نعشأ تشعاطى الأكف فيه بخلس وتبرى نسعسشهما كسبساقية ورد رقيدت رقيدة البنيدينيم بنجينيب البكتأس فني سناعية ارتبيناح وأنبس وبحضن الربيع أغفت فماتت ميتة البورد فسي ذبول ويبس وبسكساهما نمزع السحملني بسجسرس رفرفت حولها البلابل خرساً أسفاً يخرج الربيع الرياحين من الترب وهي في الترب تمسي وكشيسر فسى ذا الستسراب ريساحسيسن تسعسطسلسن عسن نسبسات وغسرس ينبت الورد فيه من كل جنس (58) حـــــزن واد وارى شــــبـــابــــك ألا

(58) - الشرقي من مواليد 1891م والقصيدة في ص 194 من ديوانه عواطف وعواصف، 1953.

ومما يشبه قوله في النسيب: شربت لأنساكم وغنى بذكركم مطايا هموم شرقت بي وغرّبت يجفلها المرعى مريراً نباته على وشل لا ينقع الطير ماؤه مضى الليل ألواناً عليَّ كثيرة تململت حتى ما اشتهيت مدامتي ومثل نوازي الخمر ذكراك بيننا وما صخرة هذا الذي تسحقونه

نديمي فأنتم لا النديم ولا الشرب

فلا نقلت خفأ ولا أوغل الركب

فتحرم منه لا اليبيس ولا الرطب

وقفن فهل هذا الغدير وذا العشب

يجاذبني أحلامي السهل والصعب

وبي سأم حتى إلى الورد لا أصبو

تهافت سُمّاري لها وهفا الصحب

بكبر وإعراض ولكنه القلب(<sup>(59)</sup>

خليلي كم جيل قد احتضن الوادي

مـــلايـــيـــن آبـــاء مــلايـــيـــن أولاد

فكم من بلاد في الغبار وكم ناد

لأرقع تكريماً على الرأس أجدادي

فتحلكم تسطسأوا إلا مسراقسد رقساد

سمماء لأرواح وأرضماً لأجمسهاد

على رائح عن حيهم وعلى الغادي

سوى الحجر المدفون والحجر البادي

إلى أين مسرى ظعنكم ومن الحادي

بحفرة أرض من خرابات زهاد

فهل تطلع الأرواح مطلع أوراد

باطياف أفراح وأطياف أنكاد

سوى قفص خالٍ وقد أفلسَ الشادي<sup>(61)</sup>

روقيد خيشعت إلا نضائد أكباد

ومما يشبه قوله في تأملاته بين يدي أكبر جبَّانة إسلامية في الشرق<sup>(60)</sup>: سل الحجر الصوان والأثر العادي فيا صيحة الأجيال فيه إذا دعت عبرت على الوادي وسفّت عجاجة وأبقيت لم أنفض عن الرأس تربه خليلى هجسأ واختلاسأ بخطوكم فما الربوات البيض في أيمن الحقي ليقدد هبطت روادنا خير منزل وجئنا لقوم يضربون قبابهم قباب عليها استهزأ الدهر ما بها ألا أيها الركب المجعجع في الحمي أعقباك يا دنيا قميص وطمرة غداً تنبت الأجساد عشباً على الثرى وهل لعبت بالراقدين حلومهم وما هذه الأجساد من بعد تزعها وكم في ديوان الشبيبي مما يشبه قوله في الغة الحبُّ:

- الديوان، ص 230. (59)
- هي مقبرة مترامية الأطراف تحيط بمدينة النجف الأشرف. (60)
  - ديوان الشوقي، ص 40. (61)

496

وأدركتا أن القلوب شواهد إلى القلب مذلولاً من القلب رائد من الحب معنى بيننا متوارد عليه ضمير لا الفصاح الشوارد وأوجههم شر الوجوه الجوامد لكم نظراتي قال: هنّ القصائد فمن أين قالوا للذموع فرائد على طرفة من ناظريه المقاصد وجاهدتها ما حب من لا يجاهد وأما الذي جارى هواك فواحد هوى الروح ديوان من الشعر خالد<sup>(62)</sup>

من الورد محبوب لرائدك النشر ومحدودبات مثل ما احدودب الظهر ويغسل بالأمواج أرجلك البحر معيداء حتى أنت يا أيها الصخر تساقط منها الثلج وانبعث القر وأجبلها بيض وأربعها خضر وأسرع فيها وهي غانية بكر من العمر طالت كلما انكمش العمر (كوانين) ملقى في جوانبها جمر عليك من اللَّه النزاهة والطهر وأيام صيلا محتجلة غر

تفاهمتا عيني وعينك لحظة مشت نظرة بيني وبينك وانبرى كأن الذي حاولت تُمّ وحاولت شواهد حالي مفصحات بما انطوى جباه الذين استهجنوا الحب كزَّة وما طال عهدي بالقصيد ومن رأى إذا لم يكن للعين لحن ومنطق وما خير رأس لا تبين لناظر ثنيت إليك النفس عن شهواتها كثير محبوك الذين تجلّدوا دواوين أهل الحب تفنى وللهوى

ومما يشبه قوله في مدينة صيداء اللبنانية: وما أنت يا صيداء إلا ملاءة جبالك، تحناناً، عليك عواطف ترجّل إن هبت غدائرك الصبا أبت جملة الأشياء إلا لطافية وإن أنسها لم أنس منها عشية فأمواجها زرق بديع صفاؤها ألم يصيداء المشيب مبكراً فما زادها إلا شباباً وفسحة أيا شجرات في كوانين أصبحت لقد غمرت إلا بقايا كأنها أفي شكل مبيض من الثلج أنزلت مواسم صيداء من الثلج وضح

(62) ولد الشبيبي في عام 1888م والقصيدة في ص 133 من ديوان الشبيبي 1940م. (63) ديوان الشبيبي، ص 166–167.

فمي انب العراق الحديث

وكم في آثار الدكتور عبد الرزاق محيي الدين<sup>(64)</sup> مما يشبه قوله في تكريم خليل

عسمسرأ يسبسقسي وذكسرأ يستسوالسي ما روت بـيـتـاً ولا خـطّـت مـقـالا خفقات تشقاضاها مطالا ببعبد صبحبو ويتمتقيبه متحيالا لم تعد تلقى على الضوء ظلالا وليقيد أصبحبرت فبارتيذت ثبقيالا ما وقى نفساً ولا خاف ابتذالا ينشد السلم ولا يبغى القتالا سطوة الليث وقد صال وجالا حممت فوديك شيباً والقذالا ر**اورثـــت روحـــك وهـــنـــا أو ك**ـــلالا إفساتينيا تبولينك حببيا ووصالا أكثر الناس اقتناصاً واعتقالا ظنته البظميآن بعد الجهد آلا وشببابياً ومشيبباً واكتهالا بعدلم تبلغ فطاماً أو فصالا شيغ فسي السوادي سسنساهسا وتسلالا تنفيروا واستشفيروا الشاس عنجبالا ومن الساقة إذ عيروا كللا أن يـقـول الـنـاس قـد أفـتـي وقـالا ونببي لم يكلفنا المقالا وحــواري الـــفـــن أنـــصـــاراً وآلا وأشاع الخير فيها والجمالا

مطران: شاعر القطرين بلغت المنى ولسانيا تنفخر الفصيحي بيه هل لدى قلبك من عهد الصبا وخممار المكمأس همل يمعمتماده وهل الأشباح من ليل الكرى ربما أرحلت تحدوها عجالا قـد صـحـبـت الـدهـر غـراً سـادراً وحكيماً قابعاً فى كهفه فبهبل البكنهيف حنمنى سناكنتيه يا فشي الشعر على شيخوخة ما الشمانون وقبد بملمغمتمهما الخواني البيض ما زلت له والمعانى العصم ما زلت لها تستحدى السمرب فسي شساه فتأقي مرجالا السهل للناس مجالا وتسعساف السمساء إلا مسسوردأ شاعر القطرين بلغت صبأ جئت والنهضة فينا طفلة وتسببسا شسيسر حسيساة حسرة ورفساق عسة إخسوان السصسفسا كننت فسى النقادة منبهم فبكرة تبهب المفكرة لامستجدياً مصلح في غير دعوى مصلح تــخــذ الــفــن لـــه آلــهــة سل بيوت الفن من عسرها

الدكتور عبد الرزاق محيي الدين من مواليد 1907م. ومن رأينا أن يوضع في قائمة الممثلين (64) للمدرسة التي تبدو أكثر أصالة وإبداعاً من مدرسة المخضرمين.

وارتبدى منتبهنا قنصبارأ وطبوالا وبسرود المشمعسر مسن جسددهما ورد الـنـيـل سـحـابـاً فـاسـتـقـى وأتسى الأفساق فسانسهسل انسهسلالا أسمعته حمد مصر فانا لا<sup>(65)</sup> كسليمنا متر حنلتى متجنابية ومما يشبه قوله في ذكري إقبال الشاعر الباكستاني الخالد: لا الضاد نطقاً ولا الأسجاع تبيينا إقبال يا حارس الفصحي بفكرتها إلآ وأفسصح مستشورأ ومسوزونسا رسالة اللُّه ما مرَّت على لهج أجنية ضقن بالأرحام تكوينا حنت على لهجات الشرق فانبعثت ما السجن أحكم إيصاداً وتحصينا تعيش فى ظلم منهن ضيقة بالكون خرصا وبالأرباب تخمينا غشى الظلام عليها فهي حالمة عمي تدور على عمى فإن طلبت حظأ من القرب ساقتهم قرابينا موتسهيسن مسخاليسقسأ مسوزعسة زحفأ تماسيح أو سعياً ثعابينا تستنزل الغيب محفوظأ ومخزونا أأسى اتسجمهت فسعدراف وكساهسنة وتبرئ الناس من نفث مصابينا ترقى السليم بعوذ من تماتمه وتملأ الليل من رعب شياطينا تشيع في الفجر من حب ملائكة لخطه ديمنا ولا لملمنماس قمانمونما والملك فيها لجبارين ما عرفوا شريعة الغاب تمليها غرائبر فتم يربط فيو جارحة والناب مسنونا بالفتح مخضأ وبالآيات تطمينا حمتمي إذا قملتر الإسملام ممولمدهما علوية الجرس توقيعاً وتلحينا هرز البمهبود وتباغناهنا بنمعترينة بالحب زقأ وبالتغريد تلقينا يسرأ كما تطعم الأفراخ آخذة حطت قماري أو شالت شواهينا حتى إذا ما اكتست ريشاً وقادمة ولا نأوا عنه في الأفاق سالينا لم ينكر البيت مهواها لجبرته فالسين عند (بلال) أشبهت شينا<sup>(66)</sup> عرب وإن نطقوها غير معربة وكم في الآثار التي تركها الشيخ محمد باقر الشبيبي (<sup>67)</sup> \_ وهو من ألمع المخضرمين فيما نظن وإن تجاوزته قائمة الخياط إلى من هم دونه شاعرية ونباهة ذكر

- (65) على الخاقاني، شعراء الغري، ج 5، المطبعة الحيدرية في النجف، 1954م، ص 385.
  - (66) م. ن، ص 388-389.
    - (67) من مواليد 1889م.

– مما يشبه قوله في «أمينة رزق» يوم كانت تتألق في فرقة «رمسيس» ببغداد ممثلة أروع أدوارها المسرحية: مستسقسي السمسسرح رتسا وأعسيسدي السفسن حستيسا وابــــعــــثــــي فــــي الأفــــق الــــمـــظـــلــــم إشـــراقــــأ قــــويــــا واطـــلـــعــــي فــــي غـــســق الـــلـــيـــل هــــلالاً ذهـــبـــيــــا وأنسسيسري همسة، الأنسبقسس مسسن همسذا المسممسحمسيسا وارتــــمــــى طـــــالـــــعــــة الــــفــــجــــر وإشــــراق الــــشـــريـــــا مسبسقسي السمسسرح بسالسزنسبسق فسواحسأ زكسيسا وابسعسشسي لسبي روعسة السبسباحسير هسمسسباً وتسبحسينا وأريسنسمى وجمسل المسعساشمسق مستشمسدوهما حمسيتسيسا أشتسهسي تسقسبسيسل عسيسنسيسك صسبساحساً وعسشسيسا إن تـــمــثــيـــلـــك ســـلـــواي حــــزيــــنــــا وشـــجـــيـــا مسا رأت عسيسنساي إلآك مشيلاكساً مسسرحسيسا جــل مــن ســوى بــك المحمد مردوساً نــقــيا اســمــعــي أنـــشـودة المحـب رويــا فـــرويــا أنسا إن مست سسيسب *وتتريق على الس*كسامسن حسيسا آخ لــو أطــبـع فــي الــمــبـــم نــجــوى شــفــتــيــا<sup>(68)</sup> ومما يشبه قوله في اتحية لبنان؛: يا جنّة الله لا عَدْنُ تماثلها ولا تماثلها في الخلد جنّات أقسسمت أنسى مسمرور بساوديسة وأجبل نبتت فيها المسرات أم كل ما فيك يا لبنان آيات أآيسة أنست يسا صسنسيسن مستسزلسة البدهبر عنشدك أينام متحبيبية والعمر عندك يا لبنان ساعات يا موحى الشعر أنغاماً موقعة هذي العواطف من معناك موحاة ومن وشائجنا هذي السلالات وشائج بين ماضينا وحاضرنا

مين السدمياء وآبياء وأميات<sup>(69)</sup>

(68) مجلة الخمائل، عدد تشرين الثاني، 1938م.

(69) الهلالي، الشاعر الثائر، ص 178.

دلت على النسب الوضاح أمثلة

وكم في الآثار التي تركها الحاج عبد الحسين الأزري وهو مخضرم نابه<sup>(70)</sup> مما يشبه قوله في اصفحة من حياة أديب،: أو يشقني من بعد طيك نشر يا شبابي لم يصبني لك ذكر أنست غسر أم أنسنسى بسك غسر خير عمري أضعته فيك قل لي حكمة للحياة فاتك منها أن جهد الشباب للشيب ذخر لست أدري من الملوم أجهلي بحياتي وهل لجهلي عذر ا أم محيط نشأت فيه بعيداً حن معانٍ لهنَّ بطنٌ وظهر مرأفتنى تلك الأحاجى بأنى واهم ليس لي بننياي خُبر ليت أنى استيقظت قبل فوات الوقت أو حينما تلامح فجرً كيف ألتذيا شبابى بذكراك وعقبى ماضيك غبن وخسر أنا كلم بلتّ فلى ليبالينك ننشبوان وما كنان فلي البزجناجية خلمبر كنت أرجو في صبحها كلّ خير فسإذا كسلأ مسا تسرقُسبُست شسرةُ صِيرَ حُرٌّ ما إنْ يطل لك عمرُ قُضى الأمر، أيها الشبب، فاصبر وابستسعسد فسى ريساض واديسك، ييك محملهم فسوادي الأحسلام أجسرد قسفسر صفحة أنت من حياة أديب جل ما عسنده خيالً وشعبر ظل كالطائر السميغة في الميتوج تهاراً وما له اللَّد وكر لم تُعَوِّدُهُ نفسه المكرَ يوماً ومسلاح السمسوقحق السيسوم مستخسر أو مجاراة من يعيش من الناس كما عاش في المطابخ هرُّ ليس عندي عصاة موسى فأمحو سحر غيري وليس عندي سحر لا ولا عسديَ اقسدارٌ كعيسي أبرئ العميَ كي يبروا فيقرُّوا أنا خال ممًا تسلح فيه الناس سرأ إن عاقهم عنه جهر وليكيم مبوقيف حبسبدت بنه البوحيش البلبواتين ليهيئ تياب وظيفير ما الذي يصنع المجرّب مثلى وطريق الفضيلة اليوم وَعُرُ<sup>(71)</sup> وكم في ديوان الشبيبي الكبير مما يشبه قوله في الشكوى<sup>(72)</sup>: ألا من رأى مثلى على نهر دجلة أصبحها في لوعتى مثلما أمسى

(70) من مواليد 1880م.

- (71) مجلة الديوان، العدد 2، السنة الثالثة، 1938م.
  - (72) من مواليد 1862م.

تجزأت ما يين المغارس حولها برغمي يا أهل المقاصر والغرس وكيف التذاذي بالمناظر عندها وقلبي في حزن وعيني في أنس جوى رد أنفاساً لهيباً لمهجتي فيا نَفّسي رحماك رحماك في نَفْسي فلا شفتي للنبس في ندواتها ولا أذني عند المناجاة للهمس على غيرهم ناباه ضرساً على ضرس<sup>(73)</sup> هو الدهر عضّ النابهين وما التقي ومما يشبه قوله في طريدة فقر يلفظها الريف إلى المدينة حتى كأنها تستجير من الرمضاء بالنار:

تباعدت عن ريحان ريفك والعصف نسيت البوادي حيث أهلك طنبوا وكنت ولا أمر عبليك لآمر توسطت أزهار الربيع جديبة خيال الكرى ما مرّ منك بمقلة أجارة هذا القصر نومك مزعج أدرت الرحى في الليل يقلق صوتها تطوف عليها بالكؤوس نواصعة يرشفنها ما ساغ بالكأس شريك المرجش بلك من ضح وكأسك من كف لو اسطاع هذا الصرح شحّ بظله

> بعض حفلاتها الغنائية: قمرية الدوح ما في الدوح من ثمر طيري إلى الأفق الأعلى فليس على وباعدي الأرض إن الجور أرهقها ما في العواصم من ضيق ومن نوب قمرية الدوح قومي فانظري أممأ يا للعروبة هل من بعدها أذن تخبردين وذي الأقبطار ما ببرجت

- الشبيبي الكبير، ص 351. (73)
- الشييبي الكبير، ص 394-395. (74)

وأعرضت يالمياء عن نفحة العرف خيامهم بين الغريبين والطف سوى العقل حتى صرت في ربقة العنف وكيف يكون الجدب في الكلأ الوحف فرحت من الأشجان مطروفة الطرف لأنسبة فيه أكبّت على العزف وجارتك الحسناء تنقر بالدف كواعب أتراب طبعن على اللطف على بيتك العاري عن الستر والسجف(74 ومما يشبه قوله في أم كلثوم وكانت قد قصدت بغداد في الثلاثينات وأحيت فيها إلا تعاليل محزون لمهموم

وجه الثرى وكر طير غير محطوم ووحدي الصف في هذي الأقاليم أضعافه في القياقي والدياميم مخنوقة الصوت في أوطانها قومي تصبو لمطرب تغريد وترنيسم تبكى لتذكار توزيع وتقسيم مدارس انشعر العراقي

قد هيئاً الظافر المنهوم دعوته منها لكل عميق الشدق مقروم سيان للهاجس المحزون في وطني ترنيسة الورق أو تنعابة البوم هذي البلاد فسمعدوم بلا جدة إن طفت فيها وموجود كمعدوم<sup>(75)</sup> وحتى حين يكون الموضوع الإصلاحي ... ونقصد به أوسع معانيه ... هو الموضوع السائد في شعر المخضرمين ... ونحن نفترض صحة ذلك افتراضاً ... فإن من دقة البحث ألا نعمم وثمة فرق واضح بين ظاهرة عامة وظاهرة سائدة . ثم متى يكون الشعر إذن كجوهر الحياة بل الحياة نفسها؟ متى تصدق مقولة هارولد لاسكي في الشاعر الذي يفصل نفسه عن الناس فيفصل نفسه عن الحياة؟

ولعل من دقة البحث كذلك ألاً نرسل حكماً مطلقاً في نزعة الإصلاح النثرية حتى كأن الشعر لا يقع في مجال الإصلاح إلا نثراً منظوماً!! ويظل في وجهة النظر أن المدرستين لا تجددان لأنهما لا تبتكران أسلوباً جديداً في النظم تتجاوزان به أوزان ويقع هذا استنتاجاً مما يرد غير واضح في وجهة النظر – لأنهما لا تجددان كذلك – وصلاً كبيراً من أصول البلاغة القديمة هو ألوضوح، وكان المجددون فيما بعد أصلاً كبيراً من أصول البلاغة القديمة هو ألوضوح، وكان المجددون فيما بعد يتجاوزون هذا الأصل وينزعون في تصور جديد لطبيعة التجربة الشعرية إلى نقلها لا يتجاوزون هذا الأصل وينزعون في تصور جديد لطبيعة التجربة الشعرية إلى نقلها لا يتجاوزون هذا الأصل وينزعون في تصور جديد لطبيعة التجربة الشعرية إلى نقلها لا يتجاوزون هذا الأصل وينزعون في تصور جديد المبيعة التجربة الشعرية إلى نقلها لا يتعاوزون هذا الأصل وينزعون في تصور جديد لطبيعة التجربة الشعرية إلى نقلها لا يتجاوزون هذا الأصل وينزعون في تصور جديد الطبيعة التجربة الشعرية إلى نقلها لا يتجاوزون هذا الأصل وينزعون في تصور جديد الطبيعة التجربة الشعرية إلى نقلها لا يتعيني : (أن تتخلص ما فيها – وإنما لتثرية الملازمة لها ثم يناط بها معان شعرية لا تلازمها في الظاهر المبذول وإنما تنبثق منها بالتأمل العميق والتوحد مع روح المظاهر)<sup>(77)</sup>.

ولعل هذا غير بعيد عما انتهت إليه الرمزية في هذا الصدد: فالشعر ليس انفعالاً يمكن نقله عبر صيغ لفظية ذات دلالات معجمية مألوفة ولكنه انفعال شديد التعقيد لا يمكن نقله إلا على نحو ما تنقل اللمع الوجدانية الخاطفة، أي هو فوجد، إن صح التعبير يتعذر نقله من داخل الذات إلى خارجها بغير الرمز أو اللجوء إلى التلميح<sup>(78)</sup>.

- (75) م. ٽ، ص 491–493.
- (76) محمد عطا، رأي في أدبنا المعاصر، القاهرة 1958م، ص 29.
- (77) أعلام الشعر العربي الحديث، ط. أولى، بيروت 1970م، ص 21.
- (78) أنطون غطاس كرم، الرمزية والأدب العربي الحديث، دار الكشاف، بيروت 1949م، ص 167.

والواقع أننا لسنا هنا في سبيل التفصيل لما يقع فارقاً بالفعل بين مقلد ومجدد حتى نتعرف حقيقة ما تميز به الاتجاء الشعري في العراق على يد نخبة من شعراته الشباب وراء الحرب العالمية الثانية وإلى نهاية الحقبة التي نؤرخ لها، وهو الاتجاء الذي يرى الخياط أنه وحده المجدد! ولكننا نحب أن نسجّل قبل أن ننتقل إلى هذا الذي يبدو أنه من تكملة البحث في مدارس الشعر العراقي الحديث خلال هذه الفترة أن الذين نقلوا موضوع الشعر التقليدي من ساحات السلاطين وأقبية الذات المهووسة بتغطية المناسبات الرخيصة إلى رحاب الحياة المتفتحة على جملة المتغيرات الحضارية فكرآ ومادة ورفضوا التصنيع في أوطأ قيمه البلاغية والتزموا وحدة البناء الفكري في قصائدهم، ظلوا، في رأي الخياط، بعيدين عن التجديد لأنهم لم يجددوا في أسلوب النظم، وفي أسلوب التناول على هذا المعنى الذي يرقض الوضوح ويؤثر الرمز في أغلب الظن. ونحب أن نسجل كذلك أن رأينا في شعر الحقبة ظل بعيداً عن أن يتبدل وراء هذا العرض، هو رأي سبق أن أشرنا إليه في مستهل البحث وخلاصته: إن شعر الفترة التي تصل بين الحربين العالميتين يحمل هوية انتماء حقيقي لكل ما تميّزت به من قلق، وتطلع وانفتاح وإن ظل تقليدياً في مزاجه الموسيقي ومعطياته البلاغية. وأن الشعر الشيعي في هذه الفترة \_ وهو ما نعقد من أجله هذه الدراسة كان هو الآخر يحمل مثل هذه الهوية ولعل ما يُبَدِّقُ أَنْهُ مِنْ امْتَيَازَاتُهُ كَارِيخِيَّا، في الموضوع بخاصة، يعود كأنه في هامش الحياة الأدبية الشيعية، ويعيد عن المبالغة أن يقال: لقد كان هذا الشعر يحمل بشرف وتواضع وتضحية معظم ما يقع في إطار الحياة المتخلفة من مسؤوليات التعبئة على كل الجبهات. وإذا كان الزهاوي والرصافي في جزء من الفترة يبدوان كأنهما يحملان وحدهما هذه المسؤوليات فلم يكن ذلك لأنهما يتميزان بقدر ما يكون لأنهما يستأثران منذ أوائل القرن بشهرة إعلامية واسعة المدى هي على وجه الدقة حصيلة انفتاح مبكر على متغيرات الفكر ومعطيات الحضارة.

\_ 3 \_

وحين ننتهي إلى التجميع المجدد وراء الحرب العالمية الثانية يحسن أن نبدأ بالإجابة عن السؤال الآتي: إلى أي مدى يمكن أن يتأثر البناء الفكري للقصيدة بوزنها الشعري؟ يذهب بعض نقاد الأدب إلى أن كل ما في الشعر من مضمون يمكن نقله إلى النثر ثم لا نخسر بذلك شيئاً ذا بال! وانطلاقاً من هذه المقولة يبدو أن البحور الشعرية قضية جانبية لا تمثل عنصراً ضرورياً في حقيقة القصيدة! وذلك ادعاء يفتقر إلى التأييد في مقام التطبيق. صحيح أن الموسيقى وحدها في العمل الشعري لا تمثل كل قيمته ولكنه حين يتجرّد منها يتحول إلى قطاع النثر وإن ظلت تتوافر فيه جملة ما يعدّ في خصائصه الأخرى في الفرنسية .. وهو مثل نضربه .. لم تنجح محاولة لنقل مشاهد من مسرح راسين الشعري إلى النثر بادعاء أن هذه المشاهد لا تفقد بالنقل كثيراً أو قليلاً من قيمها الجمالية، ذلك أن النثر بالرغم من أنه يصطنع الخيال والعاطفة .. وفي ما قيمها الجمالية، ذلك أن النثر بالرغم من أنه يصطنع الخيال والعاطفة .. وفي الخطابة يبدو هذا شديد الوضوح .. يظل يؤثر العقل ويوظف كل ما عداه من عناصر المعلم الأدبي لخدمته. وحتى حين نتجاوز عما يتسع له صدر الشعر ويضيق به صدر النثر مما يلاحظ أنه في التعبير خروج على النسق اللغوي المألوف، وتكمن في ذلك طاقة جمالية كبيرة، نظل أفنية البحور الضيقة تقهر التعبير على أن يتدفق فيها وهو أكثر طاقة جمالية مركة. وتلك حقيقة ظلت تجد في النقد الغربي بخاصة صيغة تمثيلية متنعة، فالصوت المقهور على أن يندفع في قناة المزمار الضيقة يخرج من طرفها الأخر وهو أكثر رهافة وحدة؟

شيء آخر يظن أنه جدير بالملاحظة في هذا الصدد: هو أن العروض في العربية لا يتميز وحده بقواعد معقدة وصارمة، ففي الفرنسية يتعقد العروض هو الآخر حتى يبدو أن الشاعر ملزم بالتوفر على ثقافة عروضية واسعة وعميقة. وبالرغم من أن العروض الفرنسي يأخذ بعدد التفعيلات دون مسافاتها الزمنية، وكان هذا يوفّر لها تناسقاً طولياً حتى كأنها سطور من نثر وحتى كأنها لا تنطوي على أية خصيصة موسيقية، فقد ظل يميّزه عن عروض المسافات الزمنية ـ وهو الذي اصطنعه الإغريق والرومان من قبل وقلّدهم فيه الألمان والإنكليز فيما بعد ـ ما يعرف في العربية بنظام الشطرين ومبدأ التقفية وهما عنصران بالغا الأهمية في إغناء موسيقاه. وعلى نحو ما يلاحظ في الشعر وقلّدهم فيه الألمان والإنكليز فيما بعد ـ ما يعرف في العربية بنظام الشطرين ومبدأ التقفية وهما عنصران بالغا الأهمية في إغناء موسيقاه. وعلى نحو ما يلاحظ في الشعر في العروضين. وكما يختلف عددها في البحر العربي يختلف كذلك في البحر العربي من بحور يلاحظ مثله في الشعر الفرنسي. ويبدو أن التفعيلة هي أساس الوزن القربي من بحور يلاحظ مثله في الشعر الفرنسي. ويبدو أن التفعيلة هي أساس الوزن المربي من بحور يلاحظ مثله في الشعر الفرنسي. ويبدو أن التفعيلة هي أساس الوزن المربي من بحور يلاحظ مثله في الشعر الفرنسي. ويبدو أن التفعيلة هي أساس الوزن الشاعري من بحور يلاحظ مثله في الشعر الفرنسي. ويبدو أن التفعيلة هي أساس الوزن من العروضين. وكما يختلف عددها في البحر العربي يختلف كذلك في البحر العربي ما بحور يلاحظ مثله في الشعر الفرنسي. ويبدو أن التفعيلة هي أساس الوزن من العروضين من هذه الزاوية سنة عشر وزناً موسيقياً فإن رصد هذه الظاهرة في المرض الفرنسي يفضي هو الآخر، ومن هذه الزاوية كذلك، إلى أن تستكشف في جملة أبحر تتراوح تفعيلاتها بين واحدة واثنتي عشرة. ثم يبدو أن العروض الفرنسي في غير (الإسكندري)<sup>(79)</sup> من أوزانه أكثر تسمحاً في أن تتجاوز قصيدته وحدة الوزن المقررة للقصيدة العربية فتقبل اختلاط الأوزان المختلفة فيها. ويلاحظ أن هذا لا يبدو سائغاً قدر ما يبدو شائعاً، وبخاصة حين تصطنع قصائد الشعر بحوراً قليلة التفعيلات. وفمي العربية والفرنسية على السواء لا يؤخذ بنظام الشطرين اعتباطاً وإذا كان ذلك لا يجد تعليله في العروض العربي فقد علَّله الفرنسيون بما يشبه أن يكون من الاستراحة القصيرة التي تفترض لصالح المعنى والصوت. ثم يضاف إلى هذا أن العروضين معاً قبل محاولات التجديد يفترضان التقفية. ومهما يقع فيهما من اختلاف الضوابط التي تحكم هذه الظاهرة فإن ذلك لا يتجاوز إلى نظام الشطرين. ويجدر بالملاحظة هنا أن ما يعرف في عيوب الروي العربي بــ (التضمين)<sup>(80)</sup> يقع هو الآخر عيباً في الروي الفرنسي وفي (الفن الشعري)<sup>(81)</sup> يصوغ «بوالو» توصية بارعة في أن تنغلق حدود البيت على معنى مستوفى. صحيح أن ذلك لم يكن يحمل طابع القاعدة الصارمة، وأن (التضمين) ظل مسموحاً به في حدود ضيقة على أنه أبداً مظهر ضعف، وإن وقع لهذا استثناء فقد بقيت العربية والفرنسية على السواء تؤمنان بوحدة البيت الشعري وتقفيته. وإذا صح هذا فالفرنسية متهمة هي الأخرى كالعربية بأن قصيدتها التقليدية لا تصاغ على معنى الوحدة العضوية من حيث بناؤها الفكري ولا على معنى القصيدة «السمفونية» من حيث بناؤها النغمي!

ويلاحظ في تأريخ الآداب الفرنسية أن العروض الكلاسيكي لم يستهدف لتجريح تتجاوز قسوته إلى تجريده من كل مبررات البقاء إلا في الربع الأخير من القرن التاسع عشر وراء ظهور الرمزية! ثم يقع في تأريخ الآداب العربية مثل هذا الذي يقع في تأريخ الآداب الفرنسية. وتتعرّض بحور الخليل لنقد يجردها هي الأخرى من مبررات البقاء ويؤكد أنها لم تعد قادرة على أن تلبِّي حاجات العصر سواء ما اتصل منها

- (79) تعود هذه التسمية فيما يراه بعض مؤرخي الأدب الفرنسي إلى شاعر من شعراء القرن الثاني عشر هو (الكسندر دي باري).
  - (80) هو إدخال بيت آخر بصورة لا يمكن معها استقلال أحدهما عن الآخر نحو قول الفرزدق: يجود وإن لم ترتحل يا بن غالب إلىيه وإن لاقىيىته فهو أجود من النجل إذ عمم المنار غشاؤه ومن يأته من راغب فهو أسعد (81) منظومة في قواعد الشعر من وجهة نظر الكلاسيكية.

بتوظيف الشعر في غير ميادينه التقليدية، وما طرأ على الذوق الموسيقي العام من تحول إلى التنويع وكانت هذه البحور تؤثر القرار الرتيب، ولعل هذا هو الذي يفسر ظهور ما يعرف بـ (القصيدة الحرة) أو بـ (حركة الشعر الحر). وما نظن أن تلمّس التشابه بين هاتين الحركتين يقع بغير جدوى فقد ظل يلاحظ على الحركة العربية أنها تجديد في التقليد وأنها تفتقر إلى الأصالة<sup>(82)</sup>.

فما حقيقة الرمزية وهي التي تبنّت دعوة الخروج على تقاليد العروض الفرنسي؟ وما حقيقة المدرسة الحرة التي تبنّت دعوة الخروج على تقاليد العروض العربي؟ ثم ما الذي يتشابهان فيه وما الذي يختلفان؟ وإلى أي مدى يمكن أن تكون مدرسة الشعر الحر ذات أصالة في دعوتها أو ذات تقليد؟ ذلك هو ما سنعرض له فيما يأتي من هذه الرسالة.

## ـ 4 ـ ماذا نقصد بالرمزية؟

انطلاقاً من أن التغيير في الحياة الفكرية، والأدب أحد مظاهرها، يتم في الغالب على معنى الفعل ورد الفعل فإن الواقعية هي الاتجاه الذي كان يسود قبل ظهور الرمزية وراء سقوط الرومانطيقية، وكانت الرومانطيقية في جوهرها انتفاضاً على الكلاسيكية التي تضع ثقتها الكاملة بقدرة العقل على أن يضبط الحياة الأخلاقية والنشاط الجمالي ودعوة ترشح الإحساس الفردي والخيال بديلين للقيام بهذه المهمة! ثم لا يبقى ما يبرّر أن تمتد الرومانطيقية في الحياة الأدبية على معنى الاتجاه السائد وراء الأربعينات من القرن التاسع عشر فيتعرّض «المصدورون»<sup>(63)</sup>، وكانوا بدعة العصر المحببة إلى النفوس لنقد ساخر، وتلاحظ بوضوح علامح نقلة جديدة من أدب المات المحببة إلى النفوس لنقد ساخر، وتلاحظ بوضوح علامح نقلة جديدة من أدب الذات!

ولا يقع التحول بغير مبررات وكان يبدو أن الذي يجيء منها في الطليعة هو هذا التنافر الكامل بين الفن والمجتمع. وعلى وجه الدقة كان المجتمع عادي التفكير محباً للهدوء والرفاه ثم كانت الرومانطيقية في الجانب الآخر تنطوي على بذرة موت مؤكد

- (82) مقال الدكتور سليم النعيمي في جريدة «الجمهورية»، عدد 65، عام 1964م، ص 3.
- (83) لقب أطلقه الناس على الرومانطيقيين لشغفهم العميق بالتعاسة والمصدور يمثل أرقّ صورها.

لأنها تؤثر المبالغة ولا تصحِّح ذاتها بما يقع بالفعل. وقد استغل النقد المضاد هذا الضعف فألحّ على تعريته وكانت العقول التي بهرتها الرومانطيقية زمناً تعود إلى صوابها مبهورة هذه المرة بتيار علمي شديد الحيوية يمارس عملية تغيير عميقة في صورة العالم المألوفة. ولم يكن بد في ظل هذا النشاط من أن تتحرّر هذه العقول مما يربطها بأدب الفترة وهو أدب صنعه الخيال بعيداً عن الأرض والحياة.

والواقع أن العلم وراء التحوير الجديد في مفهومه التقليدي، وكان يمثل صورة من صور الطموح للكمال في هذه الفترة استلفت إليه أنظار الجميع. ولعل أبرز ما كان في تفكير الجيل مما يقع في وظيفة العلم على هذا المعنى الذي يضاف إلى مدلوله المألوف أنه دعي إلى أن يتغلغل في كل شيء، وأن يفسّر كل شيء، وأن يكشف للإنسان عن سر وجوده بعامة وعن سر وجوده هو بخاصة وأن يقطع برأي حاسم في تأريخ الشعوب والأفكار مُسْتَبَدَلاً في هذا كله، وعلى امتداد الزمن بالرؤية الدينية والتأملات الفلسفية!

ثم إنه ينبغي أن نعترف بأن التقدم العلمي كان من السرعة بحيث استطاع أن يبهر العقول حقاً. وكانت أسماء كوفيه، وكلود برنارد، وباستور، وبرتللو، وفابر تمثل على الحقيقة انتصارات علمية لامعة أدهشت العالم. ولعل ما انتهى إلى الفرنسية بالترجمة من نظرية دارون في أصل الأنواع، ويقع ذلك وراء النصف الثاني من القرن التاسع عشر، فتح للعلم هو الآخر دروباً جديدة ظل الالتزام بسلوكها يتم في إطار الثقة الكاملة بالوصول إلى اكتشافات مثيرة.

ولم يكن ممكناً أن يقع ذلك كله ثم لا تهترّ به العقول ولا يطرأ على الفن تعديل! والواقع أن العلم كان في البدء منهجاً وحسب. وهو منهج يتلخص في ملاحظة صابرة للوقائع على هذا المعنى الذي يفرض الخضوع الكامل لها. وقد تبنّى الأدب هذا المنهج فاحتك هو الآخر بالوقائع في محاولة جاهدة لتجميعها ونقلها نقلاً فوتوغرافياً لجمهور الناس.

لقد كان البحث عن الوثيقة فيما يبدو يمثّل في الحياة الفكرية بخاصة اهتماماً امتد إلى أبعد من الفيزياء والتأريخ امتد إلى الفن! شيء آخر لا بد من ملاحظته في هذا الصدد فقد ظهر للناس فجأة أن العلم قادر على أن يبدّل من نمط الحياة التي يعيشون وأن توظيف كشوفه في التصنيع يؤدّي إلى اليسر والرفاه فصنّعوه. وكان يبدو منطقياً أن يقفو الفن أثر العلم في هذا السبيل، بل كان على وجه الدقة عاجزاً عن أن يختط لنفسه طريقاً غير هذا الطريق. ويلاحظ أن الاهتمام الشديد بالتصنيع كان يفرض تعديلاً في شروط الخلق الأدبي، وتغييراً في طبيعته، ولعله من هنا لم يعد مقبولاً أن يصاغ أدب عال لا يروق لغير النخبة، ويعود من الضرورة الملحة أن تتضاعف صياغة أدب عادي يخادع بالسطحية تملقاً للذوق العام. وكان هذا على الحقيقة هو الذي يفسر نجاح الصحافة التي شهدتها الفترة ويرهص بأن تمتصّ كل ما يتوافر من نشاط في الحياة الأدبية وتحت تأثير هذا كله تكوّنت مدرسة جديدة عرفت بـ (الواقعية). والواقعية في بعض خطوطها العريضة نشاط فني يعكس بحياد المرآة أو بحياد الطبيعي علمية شديدة الحيطة حتى أن نعتاً، أي نعت، لا يبدو مقبولاً ما لم يشفع بلايل عليه، علمية شديدة الحيطة حتى أن نعتاً، أي نعت، لا يبدو مقبولاً ما لم يشفع بلايل عليه، وحتى أن المشاعر ينبغي أن تخضع لضرب من التحليل الكيميائي! وهو مضافاً إلى هذا وذاك يقدّم الشكل فعنده أن التعبير ينبغي أن يتعرض إلى عملية تحكيك ترشحه لان يكون دقيقاً جداً في الإفصاح عن الواقع.

هذه هي على نحو الجملة أصول الواقعية، وهي أصول يقع في طليعة أهدافها أن تفصل الإنسانية عن الفن، والفن – وتلك حصة مؤكدة – لا يمثل قيمة فكرية إلا بقدر ما يتضمن من هذه الإنسانية. وإذا كنا في صدد شعر واقعي ليس غير فنحن واجدون فيما يعرف بالبرناسية<sup>(84)</sup> مظهره الكبير. والبرناسية عبر ما يعرف لأقطابها من شعر نزعة تتطرف في التصاقها بالواقع، وتبالغ في ابتعادها عن الذات ولم تكن هذه النزعة بدعاً في الشعر وإنما كانت تشيع في الحياة الفنية بعامة، وكان ذلك موصولاً – وتلك مقيقة سبقت – بما انتهى إليه العصر من تطورات علمية بالغة الأهمية لم يكن من حقيقة سبقت – بما انتهى إليه العصر من تطورات علمية بالغة الأهمية لم يكن من السهل أن تغلت أية ظاهرة تقع في حدود النشاط الفني من أن تتأثر بحقائقها وبمنهجها معاً. ذلك هو جوهر النزعة، أما على وجه التفصيل فقد كان العلم في تصورها مدعواً إلى أن يوظف كل طاقاته لخدمة الشعر، ولعله من هنا كان على البرناسي أن ينسى فقيدته فيقلق ما استقر من طبعها الموعي المعايي في المعام في معورها مدعواً إلى أن يوظف كل طاقاته لخدمة الشعر، ولعله من هنا كان على البرناسي أن ينسى فقيدته فيقلق ما استقر من طابعها الموضوعي المحايد. ثم كان عليه وراء هذا وذاك أن يقصيدته فيقلق ما استقر من الدقيق الذي يمقل لما يمكن أن يتسلل من خفقاته إلى أن يقع على التعبير العلمي الدقيق الذي يمثل الجزء اللفظي المساوي في معادلة المعنى والمبنى.

وراء هذا كله يلاحظ أن القصيدة البرناسية وإن صاغ جمالها أحياناً عقل صناع ظلت تفتقر إلى حرارة العاطفة وظل ينقصها نسغ الحياة.

(84) نسبة إلى «بارناس» وهو جبل في اليونان تقول الأساطير اليونانية إنه موطن آلهة الشعر.

فمي أنب العراق الحديث

ثم تصرّمت ثلاثون عاماً وراء ظهور الواقعية (1850–1880) ولم يكن صعباً أن يلحظ الراصدون لتطور الحياة الفكرية ملامح نزوع إلى التغيير انطلاقاً من مبدأ الفعل ورد الفعل في صراع الأفكار. وكان يشير إلى هذا ما يقع في قطاع الفن من نشاط يطغى عليه طابع المثالية<sup>(85)</sup> حتى كأن الواقعية لم تعد تصلح لأن تمثل روح العصر فيما يظن.

ومهما يكن من أمر الأنواع الأدبية التي بقيت تمارس نشاطها في حدود الواقعية، وكان المسرح فيما يبدو طليعة هذه الأنواع، فإن حاجة الفترة إلى المثالية ظلت تستعلن في القطاع كله وإن وقع ذلك على اختلاف في درجات وضوحه. لقد عادت الواقعية نشازاً في نسق الظروف الجديدة وفي رأس هذه الظروف إفلاس المادية، وكان العلم قد أفلس هو الآخر في حدود ما كان يرجى تحقيقه من وعوده الكبار. ثم كان من هذه الظروف ما يلاحظ على الواقعية من زهو يتجاوز المعقول حتى كأنها وحدها الحقيقة التي لا تناقش. ثم هي لا تقف عند هذه الحدود حتى تلغي ذات الفرد إلغاء كاملاً وحتى تنزلق بإفراط إلى ضوب لا يطاق من الفظاظة!! ويقع بين وقده مضافاً إلى هذا كله تأثير الخارج. فقد كانت فرنسا عشية هذه الردة شديدة الشغف بـ «دستوفيسكي» و«تلستوي» وافاجتو» و«إليوت» و«رودنباخ» و«ماترلنك» الشغف بـ هان هؤلاء على تفاوت خطوطهم من المثالية، وتشابههم في النزوع إلى الغموض يكشفون عن أملوب جديد في إدراك الأمور والتحسس بها.

ثم إذا كانت البرناسية هي التطبيق الشعري للواقعية ــ وتلك حقيقة سبقت إليها إشارة ــ فإن الرمزية هي التطبيق الشعري للمثالية، لا على معنى أنها لا تتجاوز إلى غير الشعر من أنواع الأدب الأخرى ولكن على معنى أنها في الشعر بخاصة، تكشف عن كل حقيقتها.

والرمزية على وجه الدقة رؤية جديدة للشعر تتناسق مع ما انكشف من فشل الإيجابية العلمية في «نفي» العجيب والمجهول<sup>(86)</sup> وكان بقاؤهما حقيقة لم يكشف عنها النقاب يقتضي أن يتسع منهج الوصول إلى المعرفة حتى أن الذي يدركه العقل لا يعود وحده الحقيقة الواقعة وإنما يعود من هذه الحقيقة ما تدركه القوى الروحية

- (85) كمحاولات قبول بورجيه؛ في النقد، وقبيير لوتي؛ في القصة، وفرلين ومالارمه في الشعر.
  - (86) أنطون غطاس كرم، الرمزية والأدب العربي الحديث، ص 15~16.

كذلك. ولعل الذي يعنينا من هذا كله أن الفصل بين الموضوع والذات، في الخلق الفني بخاصة، على نحو ما يقع في البرناسية قانون علمي يفقد صرامته وراء إفلاس الإيجابية ودمغها بالضعف، وأن الذات حين تتطهر من أدران الجسد قادرة على أن تكتنه الحقيقة، أية حقيقة، لأنها تكون حينئذ قد انتهت إلى «النرفانا» في مصطلح بوذي، وإلى «وحدة الوجود» في مصطلح صوفي. وكان هذا يعني أن قصيدة الشعر من وجهة نظر مثالية أو من وجهة نظر رمزية إذا قصدنا إلى تعبير أدق تعود وحدة عضوية حية يختلط فيها الموضوع بالذات وكانت قبل، من وجهة نظر واقعية صورة فوتوغرافية تصلها بذات المصور عملية نقل آلي محايد!! لقد كان الموضوع في إطار الإيجابية العلمية يمثل حقيقة خارج ذاتنا مستقلة عن إرادتنا تتأبى أن نحسّها وفق هوانا. والموضوع في مختلف صوره: إما منظر من الطبيعة ينكمش في حدوده وتشيع فيه روح غير التي نحسّه بها وإما لوحة من التأريخ يفرض إطارها فقه بالغ الدقة بالأحداث، وإما مشهد مما يحياه الناس بالقعل يحدّد فترته التأريخية ما يقع في هوامشه من معطياتها الحضارية، وإما غير ذلك مما يعدّ في الحقائق الموضوعية لأفكار تنتمي إلى عالم الفلسفة. وبلاحظ أن وفرة التفصيلات ودقتها في قصائد البرناسيين» وكانوا يمثلون في الشعر مظهر الواقعية الكبير تصادران حرية التفسير الشخصي للشاعر وتقصران عملة على النظل الفوتوغرافي الآلي. لقد كان الأفق محدوداً، إذن، من كل جهة، وكان مستحيلاً أن يمتد البصر وراء هذه الحدود المقفلة!!

أما في طبيعة الأسلوب \_ ونحن نتحدث عن البرناسية .. فقد كانت صوره ممعنة في النقاء، وكانت مجازاته مفرطة في التناسق. ثم كان البيت من حيث عروضه بارع الهندسة منذ الكلاسيكية ولعله من هنا كان يارع الإيقاع كذلك ولكنه بيت ظل في جوهره يقتصر على بريق الذهب وصلابة الرخام! وهكذا بقي حلم الشاعر \_ وهو الذي يمثّل على الحقيقة أصالته \_ أسير هذا السجن الأنيق الوضيء! ولكنه بقي من أجل ذلك ينزع إلى التحرر. والواقع أن الشعر الفرنسي ظل إلى ظهور الرمزية مداناً بأنه يصنع قصيدته أبداً بوسائل النثر على سعة ما بينهما من اختلاف في الطبيعة: فهو يصف، ويشرح، ويقص سرداً مرة، وحواراً مرة، متأثراً في كل ذلك بمناهج المناطقة وأصول البلاغيين. ومعنى ذلك أنه كان على اختلاف منازعه وتردده بين الاتجاهات بطابياً استدلالياً في آن واحد. فكيف تتم له نقلة بعيداً عن هذه التقليلية المدانة بالضعف؟ لقد كان المناخ وراء إفلاس الواقعية صالحاً لمثل هذه النقلة، وكانت الصيغة التي تمثل ردة الفعل المثالية في الشعر وتحقق هذه النقلة هي (الرمزية).

وسواء أكان لا يد من الرمزية، وهو أمر معقول جداً في ظل المثالية، أم كان للشعر مندوحة عنها، وهي إذ تقع على هذا النحو تقع اختياراً على معنى النزوع إلى التجديد فقد كانت على كل حال إلغاء كاملاً لما يبدو أنه حدود بالغة الدقة وتفصيلات تحمل طابع الإفراط في كونها خاصة. ومن هنا لا يعود ممكناً أن يقاد القارئ إلى المعنى كما لو كنا نأخذ بيده إلى غاية، أو أن يحاط علماً بما يشبه أن يكون من عمل الدليل في التعريف بالأثر لسائح غريب!! وهو في معاناته لاكتناه المضمون لا يعود سائغاً أن تسمَّى له الأشياء ويكشف عن غوامضها. وفي الرمزية مقولة تؤكد أبداً أن الوضوح في العمل الشعري إلغاء لجزء كبير من الاستمتاع به وقد قدّر أن يقع هذا الاستمتاع في الأصل على دفعات! ولعله من هنا يصار إلى أن يستبدل الإيحاء بالوضوح. وعلى نحو الدقة كان هذا يعني إغراق الأشياء في أنصاف الظلال، وترحيل الأفكار إلى أصقاع بعيدة يتناهى إليها الإدراك مكدوداً. ذلك أننا حين نكون مع الشيء بصدد التعريف بحقيقته النقية ينبغي أن يتتزع من جوه الطبيعي، كذلك حين نكون مع الفكرة بصدد ترشيحها للدلالة على معنى محدد فإنه ينبغي أن نقتطع منها بعض أجزائها، تلكم مقولة تجد منطقها المقنع في أن الواضح غارق أبداً في اللاشعور ولعله من هنا يجب أن يبقى جزء غامض في كل عمل فني كبير. والواقع أن الكتاب الذي يبتذله الوضوح لا يستأهل في الغالب عناء قراءته وشبيه في ذلك ما يروق في الأدب للعامة دون النخبة \_ ونحن نلاحظ هنا في تقسيم الناس رصيدهم من الثقافة \_ ثم أي شعر هذا الذي يبدو سهل المأخذ دون أن تمسّ حاجة إلى فهمه هجساً! من هنا ينبغي أن يصطنع الشعر وسائل الموسيقي، ذلك أنها وهي تعجز عن أن تدل دلالة واضحة على الأشياء تستطيع أن تشير إليها من بعيد، وبهذا تخلق فينا حالات شعورية نغنيها بالصور كل وفق هواه بحيث تختلف من فرد إلى قرد ومن ظرف إلى ظرف<sup>(87)</sup>. وكان يبدو في ضوء هذه الرؤية الجديدة للظاهرة الشعرية أن يقع تغيير في الشكل تناسقاً مع الذي يقع منه في المضمون ولعله من هنا يصار إلى تجربة في لغة الشعر بحيث تعود أكثر التصاقاً بالفردية وأبعد عما يشبه أن يكون من «الزي الموحد» الذي

<sup>(87) –</sup> هذه الأفكار في الرمزية لرينيه دوميك، مقتبسة بتصرف من دراسات في الأدب الفرنسي، السلسلة الرابعة، باريس 1901م في تسخته الفرنسية.

مدارس الشخر العراقمي

تفرضه الضوابط اللغوية العامة في التعبير. على وجه الدقة كانت التجربة تنزع إلى أن تحرر تعبير الشاعر من الخضوع لسلطة «القالب الجاهز» الذي يحمل طابع العموم. ويلاحظ بوضوح أن التجربة تقصد وراء ذلك إلى تعبير لا يقع في حدود المنصوص عليه في معجمات اللغة، وكان الإفصاح عن الذات وعن كل ما يتصل بها وحدها هو الذي يمثّل مسؤوليته البيانية. ثم كان اتجاه بخاصة، ينزع في التجربة إلى ضرب من والتغيير في طبيعة العلاقات الصرفية والنحوية التي ظلت تحكمها إلى ظهور الرمزية قوانين تتلاقى كلها على تصريفها في مسالك «المدرك بالعقل». لقد كان هذا يعني أن تتجمّع الألفاظ حين نكون في صدد التعبير عن معنى يدركه الجميع وفق علاقات شعورية لا وفق علاقات منطقية. ويلاحظ أن هذا وحده هو الذي يرشح المجموعة اللفظية لأن تفصح عن انطباع خاص. وفي إطار التعبير كان ذلك غاية ولكن الشعور بها لم يكن يقع بغير تفاوت في درجات وضوحه.

وفي العروض كان يتم على أيدي الرمزيين إصلاح خطير الشأن وراء أول محاولة للتغيير في الوزن الإسكندري أو «الوزن الكامل»<sup>(88)</sup> فقد ألغوا نظام الشطرين وتلاشت وحدة البيت فيما يعرف بتدفقية القصيدة، ولم يعد للوقفات والنبرات مواضعها التقليدية المقررة بل عادت وقفات ونبرات حرة تقع حيث يناسبها في سياق التدفق. وكان يبدو أن الذين ظلوا يؤمنون بوحدة البيت لم يسلموا من التأثر بهذه النزعة المتحمسة لتغيير جذري في العروض فخرجوا – وذلك جهد المقل – على نمطية البيت وألغوا ما كان يقع في ضوابطه القديمة من ضرورة الالتزام بعدد ثابت في تفعيلاته. وهكذا تخلص العروض من تقليدية العلاقات الحسابية المقررة في البيت الشعري وسقطت قاعدة الفبط العددي للمقاطع – وهي قاعدة يلاحظ أنها قديمة قدم الشعر الفرنسي نفسه.

والواقع أنه إذا جاز أن ينسى الرمزيون وغير الرمزيين ما كان التقليديون قد افترضوه في عدد المقاطع التي يتألف منها البيت فإنه لم يكن يجوز أن يلغى إلغاء كاملاً، وعلى الحقيقة كان هذا يعني أن الرمزية في صدد التقطيع العروضي تستبدل الانطباع التقريبي بالدقة الحسابية التي لا تقبل التشكك. صحيح أن البيت كان يتألف من

(88) من وجهة نظر تقنية حاولت الرمزية تحرير الشعر الفرنسي بمختلف أشكاله من قوانين التقطيع العروضي الثابتة وتسلط القافية وجربت ما يعرف بالشعر الحر. والواقع أن المحاولة كانت قد نجحت على الجملة. رينية لالو، تاريخ الآداب الفرنسية المعاصرة، 1922م. تفعيلات لا ضابط لها من حيث عددها الحسابي ولكن ذلك لا ينبغي أن يفهم على إطلاقه، فالعدد كيفي حين نكون في صدد أذن بادئة فإذا انتهينا إلى أذن متمرسة يعود هالكيف عدداً يضبطه إدراك لاشعوري بالتوازن. وفي هذا الضوء يلاحظ أن الرمزيين اصطنعوا أوزاناً غير مألوفة وتشككوا بكل ما يحمل طابع الدقة والثبوت في العمل الشعري. وكان يبدو أن وجهتي نظر تختلفان فيما يربط القافية بالمعنى فعند بعض الرمزيين أن البيت يمثل كلمة واحدة ممتدة تنتهي بانتهاء المعنى ثم تجيء القافية الرمزيين أن البيت يمثل كلمة واحدة ممتدة تنتهي بانتهاء المعنى ثم تجيء القافية مرضنا له من قبل لا يعود له مصداق في ظل هذا التصور، وعند آخرين – وتلك عرضنا له من قبل لا يعود له مصداق في ظل هذا التصور، وعند آخرين – وتلك القافية مجرد رمز موسيقي يمكن أن يتعدّد بقدر ما يراد له أن يتعدّد في قصيدة الشعر، مركنا له من قبل لا يعود له مصداق في ظل هذا التصور، وعند آخرين – وتلك موضنا له من قبل لا يعود له مصداق في ظل هذا التصور، وعند آخرين – وتلك مرضنا له من قبل لا يعود له مصداق في ظل هذا التصور، وعند آخرين الكان قد منه تكون وظيفتها وهي تتابع واحدة إثر أخرى أن تدل على نهايات الأبيات، أي على ألقافية مجرد رمز موسيقي يمكن أن يتعدّد بقدر ما يراد له أن يتعدّد في قصيدة الشعر، تم تكون وظيفتها وهي تتابع واحدة إثر أخرى أن تدل على نهايات الأبيات، أي على نش بالضورا التي يتألف منها ظاهر البيت وحده، وأن تقع فيه هنعمة شكل، إذا جاز نش بالضرورة يحدد المعنى والنحو معاً تقطيعها العروضي تبدو وجهة النظر الأولى إلى قصيدة بنر بالضرورة يحدد المعنى والنحو معاً تقطيعها العروضي تبدو وجهة النظر الأنانية أغنى بالنغم وأقوب إلى طبيعة الشعر.

بالنغم وأقرب إلى طبيعة الشعر. وأخيراً فإن الرمزيين وهم يلحون على العروض التقليدي تغييراً في ضوابطه، وتحويراً في أسسه واستبدالاً بطبيعته طبيعة أخرى أحياناً كانوا ينزعون إلى عروض أكثر تنوعاً ومرونة وأجدر بتناسق نغمي دقيق ومعبّر. والحق أن الهدف ظل هنا أيضاً محصوراً بإطار الفردية. وينبغي أن نفهم بالفردية هنا معنى يتجاوز الشاعر إلى قصيدته، وعلى وجه الدقة إلى موسيقاها التصويرية إذا جاز التعبير ذلك لأن القصيدة الرمزية تنتمي إلى الموسيقى على نحو ما تنتمي القصيدة البرناسية إلى الفنون التشكيلية. ويلاحظ هنا أن ما يرافق القصيدة الرمزية من هذه الموسيقى لا يقصد به إلا هذا الذي يتناسق مع الهزة الداخلية لكائن ينفعل. ثم إنه إذا كان ينبغي الاعتراف يأن هذه الهجمة القوية على تقليدية الشعر قد رافقها كثير من الجلبة والزهو والمبالغة في أهمية الشعر الحر فإنه لا ينبغي أن ننكر أن هذه الهجمة وقعت في وقتها المناسب وأنها أثمرت. والواقع أن العناصر الممتازة في تقنية الشعر التقليدية خرجت وراء هذا الامتحان أشد صلابة وأكثر قوة.

ولكن الذي يلقت النظر أن الرمزية على حيويتها ــ وكانت قد ظهرت في أواسط

الثمانينات من القرن التاسع عشر – لم تستطع أن تعيش أكثر من عقد ونصف العقد على وجه التقريب وأن السنين الأولى من القرن العشرين شهدت انصرافاً يوشك أن يكون تاماً عنها، ونزوعاً للعودة إلى القديم في محاولة لتلقيحه بالجديد. ولعل مما يلفت النظر كذلك أن يهتف رائد كبير من روّادها وإن انتسب عنصرياً إلى اليونان، هو (جان ماريا) فيقول: فإن غريزتي سرحان ما نصحتني بوجوب العودة إلى الكلاسيكية الحقة، وإلى عروضها التقليدي الصارم. وبشجاعة أعلن انفصالي عن زملائي من شعراء الرمزية وأنا بينهم في قمة مجدي<sup>(89)</sup>..

والحق أن الذي كان يتوارى وراء الرمزية هو إخضاع الناس إلى شكل واحد من الحقيقة. لقد كان الفكر الجديد يرفض أن نحتضن العالم ينظرة واحدة، ذلك أن للعالم أكثر من جانب تقتضي رؤيته أكثر من نظرة<sup>(90)</sup>.

هذه هي صورة الرمزية في أدب الغرب فما الذي يربطها بحركة الشعر الحر فيَ العراق بخاصة.

## ـــ 5 ــ الرمزية وحركة الشعر الحر

مرة أخرى نعود إلى البصري لتصل ما انقطع من حديثه في مدارس الشعر العراقي الحديث. وعند البصري أن ظاهرة الانطلاق هي التي تميّز شعر ما بعد الحرب العالمية الثانية في الغالب. وتتسع الظاهرة فلا تقتصر على العروض وحده وإنما تمتد إلى الجديد في طريقة التناول والمبتكر في أسلوب التعبير. وكان يبدو عبر التطبيقات أن الذي يتمّ على أيدي الرمزيين في الغرب من تغيير عميق في ضوابط العروض وتقاليده تناسقاً مع الرؤية الرمزية للفن الشعري لا يقع مثله في الاتجاه المنطلق على نحو ما يعرضه البصري! ففي قصيدة عمودية كان بلند الحيدري مثلاً يتحرّر باعتراف البصري من خواطر الغزل التقليدية<sup>(10)</sup> ثم ينتمي انتماء حقيقياً للاتجاه المنطلق على

- (89) م. ن، ص 266.
- (90) انظر بحث الرمزية،، دانييل مورنه، تأريخ عام للأدب الفرنسي، بلا تاريخ.
- (91) من أدلة هذا التحرر عند البصري أن الحيدري لم يقل أبكاني الفراق، وهزل جسمي، وشحب لوتي وطال ليلي وإنما قال: لا تسألي القلب... ولم يقل أكاد أموت شوقاً إلى

لا تسألي القلب عن تاريخ أغنية رعناء جفّت على قيشار ماضيه لا تسألي القلب ما فيه سوى خشب تكاد تلمسه الذكرى فتوريه أطلقته طائراً في قلب عاصفة فما استقرت على شيء أغانيه حتى استفاق على دنيا مدنسة ونبه العار إحساس اللظى فيه فراح يحرق بالتفكير ما رسمت أنامل الإثم في رؤيا دياجيه وجئت أبحث في عينيك عن حلم هاد أعيش على نجوى أمانيه<sup>(22)</sup>

وعلى وجه الدقة كان هذا يعني أن الأوزان التقليدية العربية ليست عاجزة عن استيعاب الجديد في طريقة التناول وإنما هي القرائح التي تعجز عن ذلك، وهكذا تعود المشكلة مشكلة كفاءات لا مشكلة مواضعات! ثم يكون من لوازم ذلك أن محاولة التغيير في ضوابط العروض كلياً أو جزئياً لا يعود لها ما يسوغها لأن ما يصار إليه من الجديد في طريقة التناول، أو في تطوير التعبير بعيداً عن المعطى البلاغي القديم لا يضيق بعروض الخليل ذرعاً، ولا يضيق عروض الخليل به ذرعاً هو الآخر. وينبغي أن نتذكر هنا أن الرمزيين في الغرب يسوغون محاولة التغيير العميق في أوزانهم المألوفة بعجزها عن استيعاب الرؤية الرمزية الجديدة لفن الشعر. وحتى حين يفترض أن التحرر من ضوابط الخليل بقم إغازا ليحود لا استغناء عنها، وفي هذا أوزانهم المألوفة بعجزها عن استيعاب الرؤية الرمزية الجديدة لفن الشعر. وحتى حين التقدير يمكن أن يتسع في إطار العروض تجديد مستقل عن الرؤية الفلسفية يبقى أن الذي يميز المنطلق وغير المنطلق في الاتجاه بعيداً عن الموسيقى، غامض فيما يؤلم الذي يعيز المنطلق وغير المنطلق في الاتجاه بعيداً عن الموسيقى، غامض فيما أله والتفسير والتأمل، والجدة والابتكار في التعبير والخيال وانتقاء اللفلسفية يبقى أن الذي يعيز المنطلق وغير المنطلق في الاتجاه بعيداً عن الموسيقى، غامض فيما يذهب الذي يعيز المنطلق وغير المنطلق في الاتجاه بعيداً عن الموسيقى، غامض فيما يذهب الذي يعيز المنطلق وغير المنطلق في الاتجاه بعيداً عن الموسيقى، غامض فيما يذهب الذي ومتي المنطلق وغير المنطلق في الاتجاه بعيداً عن الموسيقى، غامض فيما يذهب الذي ومتي المنطلق وغير المنطلق في الاتجاه بعيداً عن الموسيقى، غامض فيما يذهب الذي ومائمل، والجدة والابتكار في التعبير والخيال وانتقاء اللفظة<sup>(30)</sup> مغاهيم والتفسير والتأمل، والجدة والابتكار في التعبير والخيال وانتقاء اللفظة (<sup>30)</sup> منا هذهب حمالة أوجه تقع على وجهة النظر وعلى نقيضها في آن واحد. ماذا نسمًى مثلاً هذه الخواطر في موضوع قراعي الغنمة لمحمد مهدي الجواهري مقارنة بخواطر الحيدي

- رمان الصدر وتفاح الخدود وليل الشعر الفاحم ولكنه قال: جئت أبحث في عينيك عن حلم أعيش على نجوى أمانيه. ثم هو يأبى وذلك عند البصري من تحرر الفكر أن يرزح بين أغلال الغرام أو أن تستعبد تفكيره امرأة تعيش في دنيا مدنسة. مقال في الشعر العراقي الحديث، ص 53.
  - (92) الصفحة نفسها من م. ن.
  - (93) مقال في الشعر العراقي الحديث، ص 52.

السابقة من حيث أنها تتميز بعمق التحليل أو من حيث تصطنع غير المألوف في التعبير عن فكرة أو الفعال على الأقل؟ لبس الـعباءة واستـقـلا بقطيعه عجلاً ومهلا وانصاع يسحب خلفه ركباً يـعرس حيث حلا أوفــى بـها حبلاً فـتتبيع خطوه ويحظ سهلا يـرمي يـها جبلاً فـتتبيع خطوه ويحظ سهلا أبدأ يقاسمها نصيباً من شظيف العيش عدلا يصلى كما تصلى الهجير ويستقي ثمداً وضحلا يقلو ويحبوط كالأسد اجتبى أشباله جلياً وسخلا وويحوط كالأسد اجتبى أشباله جلياً وسخلا أوفـى على روض الحياة يحوب حقلاً فحقلاً وارتـد يحمل ما يسمن نعال مي المحوب حيلي وولما ناياً ينفود به الموني ويستريب وحمل المحمل المحمد ناياً ينفود به الموني

يا راعي الأغنام أنت أعسز مصلكة وأعلى اللَّه مسلكك ما أدق وما أرق وما أجللا يسرويك من رشفاته قصر السماء إذا أطلا ويقيك في وعث السرى وهج المجرة أن تضلا وتالم في الأسحار عنفود النتجوم إذا أطلا أبدأ تشيم الجو تعرف عندله خصبا ومحلا أبدأ تنشيم الجوت عدرف عندله خصبا ومحلا وترهم بأن الأرض خصراء زهت نسبتا ويقلا وتود لو حنت الفصول على الربيع فكن فصلا ولو ان كل الناس مثلك من غضارتها تصلى عريان من عقد النفوس عصلن فاستعصين حلا لهم ترع من شجر التككالب وارفاً حقداً وغلا وجهلت مترفة الحياة تنوبت كسرلاً وذلا له تخش بوس غد يشره من جمال اليسوم شكلا أطيافك الرزمر النندي شندى وألوانا وظلا ومطارح المعرزى تعاود عنندها وطنا وأهلا وكسرحك الراعي تعن رؤاك معلمة وغفلا<sup>(40)</sup> وكسرحك الراعي تعن رؤاك معلمة وغفلا<sup>(40)</sup> حييت راعي المضان يرعى ذمة كبرت وإلا تلك الأمانة أودعت أشقالها كفواً وأهلا كانت له غللاً وآخر شامعا للنام

وماذا نسمي مثلاً القطعة الأخيرة من قصيدته: «يا دجلة الخير» التي يخاطب فيها أخاه الشهيد «جعفر الجواهري» ووالدته التي تخطفها الموت وهو بعيد عنها لا من حيث انطلاقها من قيود المألوف في طريقة التناول بل من حيث احتواؤها أكثر من تعبير مبتكر:

لف الحبيبين في مطمورة دون بلاعج ضرم كالجمر يكويني يمشي إليَّ على مهل يحييني حتى كأنَّ شعاع الموت يعشيني وفي لهاتي منه عطر دارين بتربة في الغد الداني تغطيني لو يسلمان وأن الموت يطويني حران في قفص الأضلاع مسجون وأردقت آهة أخسرى بامين تعبير مبتكر: ويا ضجيعي كرى أعمى يلفهما حسبي وحسبكما من فرقة وجوى يا صاحبي إذا أبصرت طيفكما أطبقت جفناً على جفن لأثبته إني شممت ثرى عفناً يضمكما ليندوة وإخاء خلك في ولع لقد وددت وأسراب المنى خدع لم أقوَ صبراً على شجو يرمضني تصعدت آه من تلقاء فطرتها

(94) - المعنى أن أطياف الراعي تتلون وتتخالف تلون أغنامه وتخالفها .

(95) بريد الغربة، براغ 1965م، ص 184–185.

ودبٍّ في الـقـلـب مـن نـامـوره ضـرم ما انفك يثلج صدري حين يصليني<sup>(96)</sup> وماذا نسمّي مثلاً آخر هذه الخواطر في أم عوف؛ وهي بدوية كان الجواهري قد نزل وهو في طريقه إلى مدينة «علي الغربي» من لواء العمارة بالعراق ضيفاً عليها، ولقي منها كرماً وحسن ضيافة \_ مقارنة هي الأخرى بخواطر الحيدري السابقة من

لنا المقادير من عقبي ويدرينا تطوافنا ومتى تلقى مراسينا ييت من الشعر المفتول يؤوينا فتجتوينا ونعليها فتلنينا فينا لنسرج هاتيك الدواوينا مطالعاً يتملاها براكينا

حيث الابتكار في التعبير والصورة المتخيلة وانتقاء الألفاظ: يا أم عوف وما يدريك ما خبأت أتي وكيف سيرخي من أعنتنا أزرى بأبيات أشعار تقاذفنا عشنا لها حقباً جلّى ندللها تقتات من لحمنا غضاً وتسقينا وتستقي دمنا محضاً وتظمينا يا أم عـوف حـرقـنـا كـل جـارحـة لم يلر أنَّا دفنًا تحت جاحمها



فيما ننحب ولاكتنا مرابيتنا لم ندر سوق تجار في عواط *قية الإران ومين ت*رين مودات وشارين من الصبابة يعتاد المحبينا ولا نـــراوح إلا مـــن يـــغـــاديـــنـــا منا ولا زائف من قول مطرينا ولا حــجــول وإن رقَــت هــواديــنـــا بالعهر ترجم أو ترضي الشياطينا فيها يلح شبح للذل يصحينا أم الأساطيير يبدعن الأساطينا خوف الشرور الضحايا والقرابينا للخير صيرها شر ثعابينا

يا أم عـوف ومـا كـنـا صـيـارفـة لا تــــعـــرف الـــود إلا أتـــه دنـــف فما نصابح إلا من يماسينا يا أم عـوف ولا تـخـررك بـارقـة غفلأ أتيناك لم تعلق بنا غرر إنا أتيناك من أرض ملائكها إن لم يلح شبح للخوف يفزعنا يــا أم عــوف أأوهــام مــضــلــلــة مــن عــهــد آدم والأقسوام مــزجــيــة أكسلمها ابستدع الإنسسان آلسهة

ص هـ. من بريد الغربة. (96)

في أدب العراق الحديث

يا أم عوف سئمنا عيش حاضرة ترب سقطين شريراً ومسكينا وحش وإن روض الإنسيّ جامحها قفر وإن ملئت ورداً ونسرينا ضحاكة الثغر بهتاناً وحاملة في الصدر للشر أو للبؤس تنينا يا أم عوف وقد شبنا بمعترك نرعى المقاييس فيه والموازينا عمياً ندور على مرمى حوافره معقودة بتواليه نواصينا ما انفك فحش تظنيه يلاحقنا حتى عدينا بفحش في تظنينا<sup>(97)</sup> ثم ماذا نسمي هذه الخواطر التي يصوغها صالح الجعفري في الحب مقارنة بخواطر الحيدري التي تقع في شواهد البصري على الانطلاق من إسار المالوف في حديث الغزل؟

لم يجبه الغناء فيك فإنا شاعر في سواك لن يتغنى أسخط الأهل في رضاك ولما لم يفز فيك مات لفظاً ومعنى يا لطيفاً لم نبلقَ الطف منه إن رأى في العشاق الطف منا أترانا لو صارحتنا العيون السود فيما انطوت عليه عشقنا سالمتنا وديعة فاترات ولمفعول سحرها أسلمتنا ما لذي قاله الهزار فشقية لغير فألفت للأزاهير لحنا ما الذي قاله الهزار فشقية لغيرات الصباح جيباً وردنا عاتب البلبل الوفي أخاه الورد في لهجة الوديع المعنى كما هززنا مهد الصبا لك فجراً وعشياً لتستريح وتهنا كم بمنايل نسمة الصبح عن وجهك دمع الطل الندي مسحنا أو بعد العناء والسهر المضني تكون الأشواك أقرب منا<sup>(80)</sup>

- (97) بريد الغربة، ص 59، 62، 63.
- (98) علي الخاقاني، شعراء الغري، الجزء الرابع، ص 349–350.
  - (99) الغيهبة: الجلبة في القتال.

مدارس الشعر الغراقمي

صيدع اليزمسام بسمينيك بسيسه وهيؤ راسيخسه فسهيار ومنضبى فسلبم ينمنسك بنه روح البشبهسيبب والسحنار يــصــلــيــه خــرطــوم الــحـــديـــد فـــلا يـــزيـــد ســوى اســتــعـــار يستسحسو لسه أتسبى نسحسا ويسدور مسن حسيست استسدار فسكأنسمسا انسهسمسر السرصساص عسلسيسه فسي وهسج السنسضسار يصطاده بسيسم يسنسه فسإذا هوت رفع السيسساز يحبو وينهض هاتفاً كالريب ليس له قسراز لا السلسيسل عسطسل سساعسديسه عسن السكسفساح ولا السنسهساز غسار السبسط ولسة فسوق مسف رقسه ضسمادة جسأسنساز فستسكست بسه زرق السنسصال فسمسا تسشسبست بسالسفسراز لـــــم يــــدر ذائــــده أمـــــصـــطــــدم بـــــأهــــيــــف أم جـــــداز يـــهـــتــــز مــــن طــــرب بــــمـــشيــــتــــه ومــــا ذاق الــــعــــقـــاز غيرزت بسجسنسبسيسه السحيراب فسميا استسفياق منن السخسمياز قد يسمكر المستغا المسمون عسلي بسساط دم ونساز مـــن داهـــم الـــيـــفـــع الـــصـــخيكر وفـــد تـــعـــوّد أن يـــجـــاز أتراه أعيباه المعقد أيتك في المحتفظ المحسناز لسلَّه نسومسته السرضيية والسنسجسيسع لسه دثساز وة (الـــبـــراق) لــــو اســـتـــقـــل جــــنـــاحــــه الـــدامــــى وطــــاز أكسبسر بسمسعسصوم غسلست فسيسه حسم يستسه فستساز خيظ الـــخــلــود بـــراحـــتــيـــه وشـــاد مـــن دمـــه مـــنـــاژ زرت الــــــــــــد مـــعـــةَـــراً مــاذا خــلـعـت عــلــى الــمــزاز أوضعيت إكسلسيسل السمسنسون عسلسيه أم إكسلسيسل غساز أغـــمـــرتــــه بـــالـــورد أم بــــــخـــيـــن أدمــــعــك الــــغــــزاز حيق الشهيد عليك أكشر من طواف واعتماز نــــمّـــق لـــه زهـــر الأمـــانـــي لـــق ضـــاحـــكــهــا الـــسـراز نيمية ليه تسكيل الأمسومية والسعيش يسرة والسديساز

نــمــق لــه شــعــبــاً تــخــبَـط بــالـضـحــايــا فــاســتــنـاز(100) وماذا نسمّي أخيراً هذه الخواطر في رثاء الدكتور طه حسين للدكتور عبد الرزاق محيي الدين من حيث عمق التحليل والتفسير والتأمل ومن حيث ابتكار التعبير والصورة واختيار اللفظة (101): حيّ مع الناس أحياء بما شعروا لا الرأي يبلى ولا ذو الرأى يندثر يأبى الفناء كتاب أنت سورته تستسلسى وألسواحسه آراؤك السغسرر وأنبت آيبة هبذا البعبصبر مببصرة ما تُخطئ العين أو ما يَجْحدُ النظر عقًاه من عرفوا منه ومن نشروا يبقيك هذا الذي أحييت من أدب بما استراحوا له من قائم درجت عملمي سسيادتمه الأوهمام والمعصر مرجمين رووا عبمن رووا صغدأ للغيب ما استمطروا وحياً ولا سطروا مخلفات وأمشاجاً لو التحمت ببعضها لتعايا الطول والقصر علمأ فتحيا بها موؤودة قبروا حتى انبريت لها بالشك تقتلها يلد صنباع للو امتلقت إلى يبس لأورق المعمود واحملمولمي لمه شمر , ولو مشت لنظلام الليل تقبسه تمفس الصبح لم يأذن له سحر سبحانك الله تؤتي النور فإقده وتحجب النبور عن قوم به بصر (choral and a lot

يا أيها العيلم الهدار ما ركدت رياحه أو سجت أمواجه الغزر أتوا سواحلك الدنيا فخامرهم أن يركبوا اليم فاجتازوا وما عبروا مغررين رأوا نشزاً فـأطـمعـهم ومـا دروا أنـه مـوج ويـنـحـسـر وأن غـائـرة فـي الـقـاع فـاغـرة تهوي بهم للألى من قبلهم غمروا

- (100) حافظ جميل، نبض الوجدان، مطبعة الرابطة، بغداد 1957م.
- (101) يسوغ الاستشهاد بالدكتور عبد الرزاق محيي الدين أنه هو الآخر وراء الحرب العالمية الثانية لم يكن من الشباب الذين يقصر البصري الانطلاق عليهم وحدهم أما أن النص يقع بعيداً عن الفترة المحددة للبحث فعند البصري أن ذلك لا ضير فيه والدكتور محيي الدين كالجواهري كلاهما من مدرسة واحدة فيما يعتقد وإذا جاز أن يمثل الجواهري مدرسته خارج زمنها جاز مثل ذلك للدكتور عبد الرزاق محيي الدين.

غـيـر الـذي هـو بـالأمـواج يـأتـزر وابن الثمانين ما تطوى فتنكسر كعوبها انماز من غيظ بها شرر بالقول يفلح والأقلام تشتجر وفي الأساليب مهزوم ومنتصر لم يرج إلا لمعقود بها ظفر وللأعبارييض فبحبل شباعبر ذكبر وليت من فرطوا في عقدها عقروا تقعى الدهارير مما آدها السفر حتى ولدت فهل ألف بها أخر بالمبصرين هما الأوضاح والغرر يزجى بها الوقت أو يحلو بها السمر ما عندهم منه لاستغنوا بما خبروا وريما سأل الأنبواء ما الممطر 🗖 فـلا الـعـود مـن عـنـدي ولا الـوتـر ب*الاجمعيلي*بنى وعملى آثاره عمروا من أترفوا ويمناه من افتقروا بالكره آمن من دانوا بما كفروا عاشوا الحياة بلا رأي بأن حجروا نبعاً وإن ساء ورداً بعض من صدروا يه الرقباب وإن شببوا وإن كبروا به الأواصر واعتزت به الأسر إن الملائك في وادي طوى حضروا فبإن أشاح فسمبهور ومستسر تغضى اللحاظ على علم بغيبتها عنه فلم يؤت إلا خلسة نظر في الفضل إطراءة من فيد تبتدر وأفضلت فأتت من بعده زمر وباحثين على أضوائه سفروا عاشوا بأنهم في خلفه اتجروا

رأن من يركب الشطآن عارية أنت ابن عشرين ما تلوى فتنهصر صلب قناتك لم تغمز فإن عجمت ذوداً عـن الـرأي أو نـشـراً لـرايـتـه في حين للراي أجناد وأسلحة وللبيان على الألباب هيمنة وفي المقصائد أبكار محصنة فليت مستجلبات الشعر قد عقمت يا ثانى اثنين للعلياء دونهما ألف مضت وهي وحمى فيك مثقلة عهدان من عمر الآداب قد تعما وغيير ذيبنيك أصداء وتسسليية ويستألبونيك مناطبه ولبو خبيروا والغيث يشربه الظمآن من قلل همذا المذي أنما ألمقميمه وتمسمعه والجامعات التي تعلوك سراقيت فالعلم زاد مشاع ليس يطعمه واللين محض قناعات متي أخذت من جردوا الناس من رأي بأن حجروا عايشت جيلك أصغى ما تكون له للجامعيين أبناء أب حليت والمجمعيين إخوانا أخ كرمت تخال من هيبة في الحفل يحضره لا يرفع الصوت إلا ريث يسمعه أقصى الأماني ممن أغدقوا رتبأ عاشت على فضله من زاده زمر من ناقدين على منهاجه نهجوا حتى الذين أتوا نهجأ يخالفه

فألهبوا وسقوا خمرأ من اعتصروا نبت عميم تغشاه من احتطبوا ممما يهون من خطب ألمّ بنا النّا على كرة يسعى بها قدر وإن مصر على ما عاهدت ووفت تبني الشوامخ ما قلوا وما نزروا(102) لقد كان منطقياً أن تعدّ حركة الشعر الحر كل الانطلاق في الفترة على معنى أنها رؤية فنية جديدة تفرض تغييراً في ضوابط العروض القديم ليستقيم له أن يستوعب مضامينها. ثم يكون سهلاً في هذا الضوء أن تتمايز تجارب الشعر في انتمائها إلى اتجاه محافظ أو اتجاه متحرر. أما أن تمثل الحركة في جانبها الموسيقي وحده بعض الانطلاق ثم تمثل الجدّة في طريقة التناول، والابتكار في التعبير عن الخاطرة بعضه الآخر فقد جرت ميوعة هذين المفهومين إلى تخليط شديد في عملية التوزيع الدقيق لهوية الانتماء بين مختلف الاتجاهات. وكان ممكناً أيضاً أن تستقيم للبصري وجهة نظر منطقية في الكشف عن اتجاه شعري جديد لو أنه حدّد عمق التناول وجدة التعبير بتجنب المباشرة والتوسل بالإيحاء للإفصاح عن الأحاسيس والانفعالات حتى كأن · الشاعر بهذا يشبه من يعبّر عن اعترافه بالحميل بباقة من الورود<sup>(103)</sup> ولم يكن يسيغ هذا على الحقيقة إلا الذين اقتنعوا بأن الشعر العربي موضوعاً وعروضاً وشكلاً ومضمونا وطريقة تناول لم يعد يصلح لأستيعاب المتغيرات الفكرية التي تتميز بها الفترة. وإذن يظل في رأينا أن من يؤرخ للشعر العراقي الحديث منذ مطلع هذا القرن وإلى ثورة تموز المجيدة يلاحظ أبدأ تيارين اثنين: أحدهما تقليدي بغير أصالة والآخر تجديدي يتلمس أصالته مرة في الخروج على التراث جملة وتفصيلاً وهو الذي يعرف بحركة الشعر الحر ويتلمسها مرة في إطار هذا التراث مضموناً وشكلاً وهو الذي ظل يغلب في الحياة الأدبية وينتصر في صراع البقاء.

ومع الدكتور جلال الخياط ــ وكنا قد رافقنا دراسته عن الشعر العراقي الحديث إلى ما أسماه بمحاولات التجديد بعد الحرب العالمية الثانية ــ يلاحظ أن حركة الشعر الحر هي المظهر الكبير لهذا التجديد. ويلاحظ كذلك أن ما تسوّغ به الحركة وجودها لا يقع في إطار الفلسفة بقدر ما يقع في إطار السبب. لقد كان الرمزيون في الغرب

(102) مجلة «المجمع العلمي العراقي»، المجلد 24، عام 1974م، ص 285-287.

(103) الدكتور إبراهيم أنيس، موسيقي الشعر، ط 3، 1965م، ص 320.

وراء فشل الإيجابية العلمية يفلسفون الظاهرة الشعرية بأنها تعبير عن التفاعل العميق بين الذات والموضوع، وهو تفاعل يتعقد حتى يتعذر على اللغة أن تفصح عنه بمواضعاتها المعجمية فيستعان على ذلك بطاقاتها على الإيحاء، وكان هذا يقرّب طبيعة الشعر من طبيعة الموسيقي ثم يفضي في تجربة الشعر إلى تغيير في ضوابط العروض وصولاً إلى ما يعرف بالجو المتناسق نغماً وإيحاء. وإذا جاز أن يكون في المسوغات التي يستعرضها الخياط لحركة الشعر الحر ما يمكن أن يحمل على الرؤية الفلسفية للظاهرة الشعرية فليس هو السأم من النماذج القديمة المتكررة والموضوعات المطروقة آلاف المرات، وليس هو كذلك ابتعاد الشعر عن الروح الحماسية الخطابية بحكم ما يقع في الحياة السياسية من انتفاء الحاجة للشعر في الدعاوة وراء تطور الإعلام الحديث وإنما هو الفهم الجديد لطبيعة هذه الظاهرة بحكم الاحتكاك الشديد بالفكر الغربي في هذا الصدد. وكان الشاعر العراقي في منتصف هذا القرن قد خرج من عزلته الطويلة ليرى في عالم مليء بالثقافة والتجربة أن القصيدة الحديثة وحدة متطورة متماسكة ذات معاناة تعاش بالفعل(104) ومن هنا فهي ذات موضوع واحد لا يتعدد. ثم كان لا بد في هذه الحدود من أن تتغير مُعطية القالب العروضي ليستوعب هذا التطور في فهم القصيدة الحديثة. وبالرغم من أن الخياط يستعرض سبعة وثلاثين رأياً في حركة الشعر الحرّ مدحاً لها في مبالغة أجباناً، وهجاء في إسراف أحياناً أخرى وتعليقاً للمدح والهجاء على ما يتكشف عنه مستقبلها فيما بعد فقد كان يلاحظ بوضوح أن العروض ظل يخدع عن حقيقة التجديد في الحركة حتى كأنه هو وحده الذي يمثَّل جوهرها وكان الذي يمثِّل جوهرها على الحقيقة هو ما استجدٍّ في طريقة التناول من تجنب المباشرة والتوسل بالإيحاء. وانتقالاً بهذا الذي يقع في حدود التعميم والإطلاق إلى بؤرة ضوء أقوى نقف عند مقارنة تحليلية لإيليا حاوي بين أبيات ينظمها شوقي في العشرينات وأخرى ينظمها السياب في الخمسينات في موضوع يوشك أن يكون واحداً هو انفعال الأول بعدوان فرنسا على دمشق وانفعال الثاني بعدوانها على الجزائر، ثم يستخلص مميزات الفهم الجديد للظاهرة الشعرية عبر أسلوب التناول. وعند إيليا حاوي أن الشعر إلى حركة التجديد في الخمسينات «هو الشعر الطربي الذي يلهيك ولا يغنيك ويثيرك ولا ينيرك مخلفاً التجربة في نوع من الانفعال الأصم. وهو حالة

(104) الشعر العراقي الحديث: مرحلة وتطور، ص 111-113.

من الاستجابة الحماسية الطائشة لا معاناة جلية تتوسل الانفعال لتنصل بالحقيقة وتحلّ فيها. لقد كان يخيّل للقوم حيناً أن مهمة الشعر تقتصر على المتعة أو على تلك المشاركة الانفعالية العصبية. وقد بات يترجح لنا اليوم – والكلام لإيليا حاوي – أن غايته تتخطى ذلك كله بل إنها لا تحفل به وتمعن فيما وراء الأشياء، في ذاتها الثانية، فلا شأن للانفعال قط بذاته إذ إنه مبذول في الناس قائم في طبيعتهم وإنما الشأن في إضاءته والنفاذ فيه واستطلاع ضميره فيكون سبيلاً لنا إلى معانقة الحقيقة والحلول فيها،<sup>(105)</sup>.

يقول شوقي، ونحن ننقل هنا خطوط المقارنة العريضة نصاً في الغالب: لـحـاهـا الـلّـه أنـبـاء تــوالــت عـلـى سـمـع الـولـي بـمـا يـشـق يـفـصـلـهـا إلـى الـدنـيـا بـريـد ويـجـمـلـهـا إلـى الأفـاق بـرق تـكـاد لـروعـة الأحـداث فـيـهـا تـخـال مـن الـخـرافـة وهـي صـدق وقـيـل مـعـالـم الـتـاريـخ دكّـت وقـيـل أصـابـهـا تـلـف وحـرق

فالشاعر يعالج انفعالاً وطنياً قومياً توسل له أساليب متباينة يطفو على لجتها الانفعال الحماسي والإيقاع الخطابي. ومنذ البيت الأول نراه يلحو الأنباء لحواً لفظياً إذ إن سماعها يشقّ على سامعها ومشقة السماع لا تفي بغرض الانفعال لخفوت دلالتها عما تقدمها وعما يتوقعه القارئ الثرعاء وهي لفظة تقريرية ساكنة اقتضيت عليه بالقافية. وحتى الآن لم ينر الشاعر انفعاله بل ما يزال يضخمه ويهول فيه. ويرد فعلا (يفصلها) للبريد و(يجملها) للبرق وقد عبّراً عن حقيقة نثرية، وكان التنويه بذلك تنويهاً بما لا طائل تحته وإقحاماً لطفيليات الواقع على الانفعال.

وتمضي النزعة التهويلية في تضخمها، تعظّم من وقع الفاجعة دون أن توضحها مجارية حدود الانفعال العامي حينما يزعم أن تلك الأنباء تفوق العقل إلى الخرافة وأنها تكاد لا تصدّق. ثم يصف الهول من خلال تروّع النساء:

إذا رمن السلامة من طريق أتت من دونه للموت طرق بليل للقذائف والمنايا وراء سمائه محطف وصعق إذا عصف الحديد احمر أفق على جنباته واسوة أفق سلي من راع غيدك بعد وهن أبيس فؤاده والصخر فرق

(105) أعلام الشعر العربي الحديث، تقديم إيليا حاوي، بيروت 1970م، ص 8–9.

مدارس الشعر العراقي

ولسلمست مريس وإن ألانسوا قسلوب كالسحجارة لا تسرق فالموت قد سدّ سبل النجاة من دونهن حينما حاولن الفرار كما أن القذائف تغشى الأفق بالاحمرار من توهّج نيرانها. فالموقف ما زال وصفياً سردياً والصورة واقعية وليست ابتداعية كما أن الخيال استحضر ما تقع عليه العين دون ترجمة أو تأويل ولا تعدو لفظة الموت، هنا أيضاً الألفاظ التهويلية التي يعمد إليها الشاعر في وعيه المباشر ليدخل في روع القارئ حالة من الاستغراب والدهشة. ومن هذه الصورة العامة نراه ينحدر فجأة إلى الواقعية بدقائقها الجزئية ممثلاً توهج الأفق بمثل خطف المباشر ليدخل في روع القارئ حالة من الاستغراب والدهشة. ومن هذه الصورة العامة نراه ينحدر فجأة إلى الواقعية بدقائقها الجزئية ممثلاً توهج الأفق بمثل خطف المباقر أما الأحداث فنقلها وحاكاها باللفظ مبصراً فيها ما يبصر فاهماً منها ما يفهم عميداً الأشياء إلى ذاتها. ولو شعر الإنسان منذ البدء أن ما تتداوله حواسه وما يفهم عقله يفي بغرض الحقيقة كلها لما كان ثمة مبرر للفن في وجوهه المتباينة. والشعر معيدة عنه بغرض الحقيقة كلها لما كان ثمة مبرر للفن في وجوهه المتباينة. والشعر الكبير يعف عن أداء الأشياء بمظهرها مع قليل أو كثير من التضخيم. وما ينطلق من البصر ليود إليه في حلل اللفظ يفقد الشعر وظيفة الإبداعية.

وخلاصة القول إن شوقي وقع المعاني في مياق نغمي هادر تداول فيها صيغاً متباينة من التساؤل والعجب لكنه أقام على حدود التقرير يعلمنا ما نعلمه بالبداهة... قوام فنيته اللفظية الكبرى المهولة بطبيعة معناها والمشهد الحسي والأفكار الشائعة في الموضوع المطروحة في طريقه.

ويقول السياب في القصيدة التي عرض فيها لتنكيل الفرنسيين بالجزائر كما نكلوا بأبناء الشام:

والدود نخّار بها في ضريح من عالم في قاع قبري أصيح لا تيأسوا من مولد أو نشور

فأنت تشعر إثر قراءة هذه الأبيات أن طبيعة الانفعال غدت داخلية بعد أن كانت خارجية، وأن الصورة حلّت محل الفكرة وأن خطوط الوضوح وسيماءه فضلاً عن التقرير والتعليل والوصف والرصف قد زالت!! وتعدَّلت طبيعة الانفعال في الأبيات ونفذ الشاعر إلى أصقاع تشاهد فيها الحقائق التي لا تشاهد مجسداً المعاناة قبل أن تسقط إلى الأفكار والأوصاف والألفاظ. وإذا كانت الارتباطات المنطقية قائمة منظمة في أبيات شوقي فإن أبيات السياب تتوسل اللامنطق لتلج إلى أعماق المنطق النفسي الانفعالي الذي يخضع ولا يخضع والذي يبدع عالماً جديداً بدلاً من أن يذعن لعالم التقليد. فكيف يصيح صائح من القبر كما يزعم الشاعر والقبر هو مأوى الموتى الذين فقدوا القدرة على الصياح؟ إن القبر لا يعني ذاته هنا كما أن دلالته لا تقوم على التشبيه والاستعارة أي على الافتراض والإيهام بل إنها حقيقة فعلية أوفى إليها الشاعر من خلال موقف عام يقفه ويؤمن به بالنسبة إلى الحرية. تلك حقيقة ثانية وراء الظاهر وهي مستمدة من أسطورة عريقة في الجاهلية تقول: إن الميت إذا غدر به لا يموت بل تخرج روحه من رأسه بمثل طائر يدعى الصدي لا يُزال يصيح: «اسقوني اسقوني» ولا يتروّى إلا من دماء القاتل. هكذا تشعب انفعال السياب وامتد عبر الأسطورة ممثلاً واقع الظلم في مكان معين هو الجزائر، وكل زمان ومكان من خلال ذلك الرمز الأسطوري العميق. وكما كان وقوف شوقي عند حدود المرأة لتمثيل العار مظهراً للتقليد والعقم فإن تقمص السياب لهذه الأسطورة تولد من قدرته الإبداعية على كشف الارتباطات التي توجد بين معاني الأشياء ورموزها من خلال مظاهرها المتناقضة. إنها صيحة الثأر والدم في فمه على نحو ما كانت في أفواه آلاف المظلومين عبر التأريخ. والقبر والصياح هما رمز الموت والحياة التي تأبي أن يصرعها الظلم. لقد سقط التشبيه وحلّ محله الرمز. وهو يسقط كذلك بقوله:

من رجع صوتي وهو رمل وريح

حيث جسّد بالرمل والريح الثورة العاصفة وخصّ الرمل لما ينطوي عليه بذاته من دلالة على بكارة البطولة العربية في صحرائها، وألمّ بالريح لأنها تنطوي على معنى الغضب وهو لم يفسر ولم يعلّل ولم يقرر وإنما شاهد صوته مشاهدة أو سمعه بالفعل في الريح والرمل. وقيمة ذلك كله أن المعاناة لم تستحل إلى أفكار واضحة مباشرة أو

إلى حكم وعظية. فالشعر الحديث يتقمّص المظاهر الحسية من اطلاعه على ضمائرها المكتوبة بالتأمل وإحساسه بها في نوع من الصوفية التي تدعنا نفطن إلى مرام كامنة فيها. لا شك أن الارتباط الواقعي المنطقي زالت آثاره إذ لا نكاد نتمثل بوعي كيف يكون الصوت رملاً وريحاً والصوت يصدر عن الفم بالألفاظ وإنما الشعر الخالق هو الذي يعثر على حقائق مضمرة وأصوات لها معاني الألفاظ وإن لم يكن فيها لفظ هنا لم يعد الرمل رملاً أي حبات سمراء خاصة بجمود بل غدا رمزاً لنوع من المصائر القوية التي لا تلين ولا تستكين لقوى الطبيعة. كما أن الريح لم تعد تعصف في الفيافي بل من الوجدان لتقتلع وتدمّر وتبيد. ويمضي السياب في معانقة التجربة فتطالعنا القصور والأغاني والزهور وهي تنمّ على أن الجزائري يحيا كسواه في عالم متكامل مادياً لا يعوزه حتى الثراء وحتى الطمأنينة وحتى النص الأول في ذلك كله لا يجديه فالقصور لا تدعه يزيد إلى طمأنينة الترف والخمول يتلهى بسماع أغانى الحياة ومشاهدة زهورها. كل شيء قائم في عالمه إلا أن شمسه لا تدور أي أن حياته لا تجري وفقاً لسياقها. فالسياب لم يتحدث عن الحرية والوطنية لم يسمها باسمها لكنه استحضر رموزها في الشمس الواجمة المتجمدة بخاصة. ذلك عالم فيه ما في سواه بيد أنه فاقد للحياة لأنه فاقد للحرية. 13.00

مر*احة تركيمة السياب وتجربة شوقي؟* ما الفرق إذن بين تجربة السياب وتجربة شوقي؟

إنهما صدرتا عن انفعال واحد هو انفعال الظلم. وبينما شطر به شوقي إلى الخارج، إلى قصف القنابل وتوهجها على الأفق وإلى النساء المذعورات نفذ السياب إلى رموز أنأى بكثير لا تطالعنا في حقيقة الواقع وإن كان الخيال يبصرها في حدقته النفسية التي تستعيد مظاهر العالم الخارجي وتبدع فيها معاني وأحوالاً جديدة هي أعمق من دلالتها الظاهرة. مسرح الانفعال واحد أيضاً بين الشاعرين، هو مسرح الطبيعة، إلا أنها طبيعة واقعية حسية عند شوقي وهي طبيعة نفسية عند السياب. تجربة شوقي أوضح، وتجربة السياب أعمق. انفعال شوقي نقلي، وانفعال السياب خالق إبداعي أضاحت ظلمته الرؤيا وشخصت المشاعر عبر المظاهر فتم له التجسيد في عمله وقبل أن يتردى تحت وطأة الأفكار والوعي والواقع. وكما تداعت معادلات التشبيه زالت كذلك الأطر التهويلية للألفاظ فالرمل والريح والقصور والزهور والشمس هذه جميعها لم تعد ألفاظاً خطابية لأنها خليها معادلات التشبيه بها معنى شعري لا يلازمها في الظاهر المبذول بل إنه ينبثق منها بالتأمل العميق بها معنى شعري لا يلازمها في الظاهر المبذول بل إنه ينبثق منها بالتأمل العميق والتوحد مع روح المظاهر. لللك نقول \_ والكلام ما يزال لإيليا حاوي \_ إن الشعر الحديث يعف عن الفكرة ويحل من دونها الصورة، يعزف عن التقرير ويلم من دونه بالرؤيا، لا ينقل عما يطالعه في الواقع بل يستطلع فيما وراءه أو عبره، وأنك لا تفهمه بل تعانيه وتحل فيه. وفضلاً عن ذلك فإن مستوى المعرفة الشعرية يتباين أشد التباين فبينما أقام شوقي على اللجة والسطح يلوب على الانفعال ويجهضه بالصياح نفذ فيه السياب وأدرك من خلاله الحقائق العميقة المتصلة بقيم الحرية والعدالة والظلم دون أن يصفها أو يفصح عنها.

ويمضي الناقد في المقارنة فيجد شوقي يقول: ولسلسمسستسعسمسريسن وإن ألانسوا قسلسوب كسالسحسجسارة لا تسرقً ليمثل بذلك بطش المستعمر وقساوته مستعيراً لذلك الصخر وهو أدنى ما تمثّل به القساوة في بداهة الانفعال وأميته. أما السياب فيمثل مقاومة المستعمر وعسر التصدي

فهو قد استحضر لهذا الانفعال المماثل تماما لانفعال شوقي ما مد به أبعاده ومنحه يقين التاريخ وأناط به صفة الإطلاق من دون تجريد إذ تقمّص فيه بقصة الصلب والجلجلة فالشعب لا ينال حريته إلا بعد أن يصلب على جلجلتها لينهض من قبره ويبعث ببعث الحرية كالمسيح وبذلك توحد مصير المسيح والجزائري في وجدانه وتوحدت مصائر البشرية عبر تاريخها الطويل وقد كان استحضاره لمشهد الصلب نوعاً من الإيغال بمعنى الظلم والاضطهاد في سبيل فكرة خلص منها إلى حتمية العذاب حتى الموت، بينما اقتصر شوقي من ذلك كله على التنديد الصريح العامي المباشر بين قلب المستعمر والصخر. إن انفعال السياب أطلعه على حقائق دائمة حية عبر التاريخ شاهدها في رؤيا الجلجلة ثم تكثف ذلك وتضاعف وقعه من ذكره لأسطورة سيزيف الذي يحمل صخرة كتبت له في كتاب القدر يكاد لا ينفذ بها إلى الذروة حتى تتدحرج شاهدها في رؤيا الملجلة ثم تكثف ذلك وتضاعف وقعه من ذكره لأسطورة سيزيف الذي يحمل صخرة قدره ومصيره يصعد بها من جديد. سيزيف هو الشعب الجزائري الذي يحمل صخرة قدره ومصيره يصعد بها إلى جبل الحرية ثم تراها تنحدر من جديد. لقد توسل الشاعران كلاهما بالصخرة إلا أن شوقي توسلها في معناها الواقعي، في دلالتها والصمود له من الداخل بنا المع على معناها الواقعي، في دلالتها ويحاط شفرة قدره ومصيره يصعد بها من جديد. سيزيف هو الشعب الجزائري الذي يحمل صخرة قدره ومصيره يصعد بها من جديد. سيزيف هو الشعب الجزائري الذي ويحال الشاعوان كلاهما بالصخرة إلا أن شوقي توسلها في معناها الواقعي، في دلالتها ويخاطب شوقي أهل الشام مخاطبة وعظية مباشرة فيقول: فإذ رمتم نعيم الدهر فاشقوا وقسفستسم بسيسن مسوت أو حسيساة ولـــلأوطـــان فـــي دم كـــل حـــر يد سلفت وديسن مستحق ومن يسقي ويشرب بالمنايا إذا الأحرار لم يسقوا ويسقوا ولا يبنى الممالك كالضحايا ولا يمدنمي المحمقوق ولا يمحق ففي القستلى لأجيال حياة وفسى الأسبري فبدي ليهيم وعبشق ففي هذا المقطع يحضّ على الفداء إذ لا ينعم القوم في بلدهم إذا لم يضحوا من دونه بدمهم ولا ترتفع أسوار الممالك إلا على جماجم الشهداء. ويقول السياب في الموضوع ذاته خلال القصيدة ذاتها مصوراً يقين البعث: لكن أصواتاً كقرع الطبول تھل قی رمسی من عالم الشمس هذى خطى الأحياء بين الحقول هذا مخاض الأرض لا تيأسى بشراك يا أجداث حان النشور بشراك في وهران أصداء صور سيزيف ألقى عنه عبء المدخور كيتراس مرى واستقبل الشمس على الأطلس

ففي ظاهر المقطعين تباين شديد إذ إن شوقي يحضّ ويدعو والسياب يبصر ويشاهد ما يدعو إليه شوقي وكأنه تحقق وقام فعلاً ذاك أن السياب بلغ من الإيمان بحتمية الانتصار إثر ما قدم الشعب من ضحايا وما تطهر به من عذاب وآلام أنه شاهده واقعاً وإن لم يكن قد وقع بالفعل.

شوقي اتخذ التعليم والسياب استبطنه إذ أكد أن الشعب الذي يبذل بذل الجزائريين ستشرق عليه شمس الحرية في النهاية. وهذا التباين الشكلي يضمر تبايناً جوهرياً عميقاً. إن عنصر الزمن الذي يتمثّل في نمو القصيدة من بدايتها إلى نهايتها عبر التحولات النفسية فالبيت أو المقطع يقع كل منهما في لحظته النفسية فبينما تراه في المطلع متجهماً إذا بتجربته تنمو إلى نهايتها حيث يتولد التفاؤل من التخاذل والبعث من رحم الموت والإنسان من إهاب الإنسان القديم.

أما أبيات شوقي فهي أبيات تراكمية تكرر لحظة نفسية واحدة أو أنها خالية خلواً تاماً من الزمن يتساقط بعضها على بعضها الآخر في إيقاع رتيب متماثل، لهذا كانت ميزتها الأولى التكرار بينما اختصت أبيات السياب بالتطور يؤدي البيت اللاحق وجهاً جديداً من المعنى أو مرحلة أخرى من مراحله. في الأبيات السابقة وقعنا على سيزيف وهو يحمل صخرته الدهرية، صخرة العبث والتسيير واللاحرية وإذا به عبر تطور الانفعالات والأحداث في القصيدة ينتصر ويلقي عنه صخرته ويدرك ذروة الجبل حيث طالعته شمس الحرية. فسيزيف الأبيات الأخيرة هو سيزيف الأبيات الأولى والفارق الجوهري بينهما هو فارق الزمن وما انطوى عليه وما انفعل به من تطورات داخلية وخارجية جعلت الشاعر يوقن من انتصاره النهائي. وقد يكون عامل الزمن هو في الآن ذاته عامل الوحدة العضوية القائمة على التجارب النامية من ذاتها تطور من والأزمة إلى الذروة إلى الحل. وقد كان خلو شعر شوقي ومن إليه من الزمنية باعثاً لهم على الردة والتناقض والرتابة تتقارب أبيات قصائدهم ولا تتحدّد، تردم ردماً يعبث بنظامها فلا تضطرب ولا تبدّد لأنها غير مترابطة وغير متنامية.

وراء هذا كله يخيل إلينا أن طريقة التناول هي جوهر ما في حركة الشعر الحر من جديد أما التحرر من قيود العروض على نحو ما يصوغها الخليل فهو فيما نعتقد ليس من هذا الجوهر . ولكن الواقع أنه ليس قي الشعر العربي منذ الجاهلية وإلى نهاية الحرب العالمية الثانية ما يتراكم فيه الغموض على هذا النحو الذي يتراكم في شعر المتحررين من قيود الفهم القديم للظاهرة الشعرية . وإذا أمكن أن تلاحظ فيه سمات غموض فإن ذلك يقع في ظل العباسيين بخاصة وفي مستويين اثنين :

1 ــ في مستوى صوفي لأن التصوف في جوهره يلتقي النزعات الرمزية الفلسفية العامة في أكثر من موطن: يلتقيها مثلاً في أن كل جميل في الأرض إنما هو لمحة من جمال الله وأن العالم خيال لا حقيقة، وأن هناك وحدة بين ذات الله وذات الإنسان.

ويلتقيها فيما يعرف يشطحات الروح بعيداً عن أغلال الحواس التي تشدها شداً إلى التراب.

(106) إيليا حاوي، مقدمة أعلام الشعر العربي الحديث، الطبعة الأولى، بيروت 1970م. وهامش رقم 1، من م. ن، ص 29. فقيه أن المقارنة تساق في ضوء النقد المعاصر ليتسنى للقارئ أن يسمع صوتين متباينين في فتقييم، الشعر وكي يصدر في النهاية عن رأيه واقتناعه الخاصين به.

مدارس الشمر العراقي

ويلتقيها في الغيبوبة التي كانت تفضي بابن الفارض والحلاج وابن عربي إلى إنتاج منطوٍ على غمغمة شبيهة في جوهرها بالتعبير عن اللاوعي الذي يعنى الرمزيون باستبطانه.

2 ـ ومستوى يتأثر بالفكر اليوناني فينصرف في بعضه عن المادة والواقع الحسي ويغوص على الفكر المجرد فينشأ عن هذا أدب يخرج في بعضه عن عمود الشعر المألوف لما يحتشد في البيت الواحد من أفكار ولما يتراص فيه من ألفاظ فيفضي ذلك إلى بعض الغموض. وكأنما كان هؤلاء الذين صنعوا هذا الشعر من مسلم بن الوليد إلى أبي تمام يحاولون أن يبتعدوا بعض الابتعاد عن البديهة الشعرية وأن يجعلوا من الشعر صناعة واعية فيالغوا في اختيار الألفاظ ويسرفوا في انتزاع الفكرة المجردة. من الفليز على من الفليز على معلم بن الوليد إلى أبي تمام يحاولون أن يبتعدوا بعض الابتعاد عن البديهة الشعرية وأن يجعلوا من الشعر صناعة واعية فيالغوا في اختيار الألفاظ ويسرفوا في انتزاع الفكرة المجردة. وعلى أية حال فإن ما يصل هذا المستوى بالرمزية من حيث التأنق في اختيار المفرد الشعري والامتمام بالتجريد الفكري لا يقع على معنى التساوي في النتائج بقدر ما يقع على معنى التساوي في النتائج بقدر ما يقع الشعري والامتمام بالتحياء واعلة فيالغوا في اختيار الألفاظ ويسرفوا في انتزاع الفكرة المجردة. وعلى أية حال فإن ما يصل هذا المستوى بالرمزية من حيث التأنق في اختيار المفرد من الشعري والامتان ومن على أنه من المعردة. وعلى أية حال فإن ما يصل هذا المستوى بالرمزية من حيث التأنق في اختيار المفرد المود وعلى أية حال فإن ما يصل هذا المستوى بالرمزية من حيث التأني في اختيار المفرد المعرو والاهتمام بالتجريد الفكري لا يقع على معنى التساوي في النتائج بقدر ما يقع على معنى التساوي في النتائج بقدر ما يقع على معنى المروز في الطبع أن الشيء على الأقل، بل هو عند الجرجاني حسن لذاته الأن من العربية في المستوى الثاني على الأقل، بل هو عند الجرجاني حسن لذاته الأن من العربية في المستوى الثاني على الألب له ومعاناة الحنين نحوه كان نيله العربي وبالميزة أولى وموقعه من النفس أجل والطف (100).

ويبدو أن الجرجاني يستحسنه شريطة آلا يتجاوز إلى التعمية والإفراط في التعقيد<sup>(109)</sup> وفي الصناعتين يرى العسكري في الغموض ما يراه الجرجاني في أسرار البلاغة<sup>(110)</sup> وحتى ما ينسب للصابي من «أن أفخر الشعر هو ما غمض فلم يعطك غرضه إلا بعد مماطلة منه لا تتجاوز في معناه حدود اللطف والدقة»<sup>(111)</sup>.

- (107) أنطون غطاس كرم، الرمزية والأدب العربي الحديث، دار الكشاف، بيروت 1949م، ص 122–113.
  - (108) أسرار البلاغة، دار المنار، القاهرة 1939م، ص 18–119.
- (109) فإن قلت فيجب على هذا أن يكون التعقيد والتعمية وتعمّد ما يكسب المعنى غموضاً مشرقاً له وزائداً في فضله وهذا خلاف ما عليه الناس ألا تراهم قالوا: إن خير الكلام ما كان معناه إلى قلبك أسبق من لفظه إلى سمعك؟ فالجواب أني لم أرد هذا الحد من الفكر والتعب إنما أردت القدر الذي نحتاج إليه في نحو قوله: «فإن المسك بعض دم الغزال». م. ن، ص 118–119.
  - (110) كتاب الصناعتين، ط. الأستانة، ص 47. (111) المثل السائر، المطيعة البهية، القاهرة 1312هـ.، ص 322–324.

في ادب العراق الحديث

لقد كان واضحاً في البحوث البلاغية أن المجاز أقوى من الحقيقة لأنه أشد منها خفاء وأن من شأن الاستعارة أن تزداد حسناً كلما ازداد غموض ما تقوم عليه من التشبيه<sup>(112)</sup>.

وكان النقد هو الآخر يجد في الإيحاء قيمة بلاغية لا يجدها في التصريح ولعله من هنا كان ابن الأثير في تقويمه لأبيات كثير عزة: ولما قضينا من منى كل حاجة ومسح بالأركان من هو ماسح وشدّت على دهم المهاري رحالنا ولم ينظر الغادي الذي هو رائح أخذنا بأطراف الأحاديث بيننا وسالت بأعناق المطي الأباطح

يقول: «فإذا كان قدر الحديث عندهم على ما ترى فكيف به إذا قيده بقوله «أخذنا بأطراف الأحاديث» فإن في ذلك وحياً خفياً ورمزاً حلواً ألا ترى أنه قد يريد بأطرافها ما يتعاطاه المحبون ويتفاوضه ذوو الصبابة من التعريض والتلويح والإيحاء دون التصريح وذلك أحلى وأطيب وأغزل وأنسب من أن يكون كشفاً ومصارحة وجهراً»<sup>(113)</sup>.

والحق أن هذا الضرب من الغموض الذي يقبله العرب في فن الشعر بعيد في طبيعته عن هذا الذي يمارسه المنتمون إلى نظرية الشعر الصافي، فالغموض العربي على حقيقته معنى كثير في كلام قليل، أما الغموض عند شعراء الرمزية فلا يسهل وضعه ضمن حدود، ولا تقع فيه المعاني والأخيلة تحت حصر وهو يحتمل مختلف التأويلات ويخيل إلينا في هذا الضوء أن ما ينظمه السياب في مأساة الجزائر تطبيقاً لرؤية جديدة في الشعر، هي رؤية الرمزيين، ثم يحلله إيليا حاوي على هذا النحو الذي مرّ لا يقع في إطار الشعر بقدر ما يقع في إطار الرياضيات البحتة<sup>(111)</sup> وهو إذ يصاغ لنخبة ممن يتوفرون على ثقافات عميقة يفقد كل وظيفته الاجتماعية ذلك أنه إذا جاز في هويته الغربية أن يقع ترفاً فقد كان في انتمائه العربي الحديث يسوغ وجوده

- (112) مثل المجاز والاستعارة والتعريض والتلميح والإيجاز والتورية والكناية.
- (113) تنسب الأبيات لابن الطثرية ولعقبة بن كعب بن زهير. «دلائل الإعجاز»، ط. أولى، هامش رقم 1، ص 112؛ والممثل السائر، تحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد، ج 1، 1939م، هامش رقم 1.
  - (114) الرمزية في الأدب العربي الحديث، ص 103.

مدلرس الشعر المعراقمي

بأنه تعبير عن ضمير الجماعة، ولا معنى لأن يكون كذلك ثم لا تفهمه الجماعة!! ثم يبقى وراء هذا كله سؤال خلاصته أنه: ما الذي كان يدعو إلى أن تقع في العروض هذه التغييرات العميقة إذا كان جوهر الحركة الشعرية المتحررة أن تجدد طريقة التناول فتعتمد الإيحاء بدلاً من أن تعتمد التقريرية والمباشرة؟ والواقع أن الذي تمّ على أيدي الرمزيين من قبل في فهم الظاهرة الشعرية لم يكن قاصراً على عمق التفاعل بين الذات والخاطرة بحيث يصحّ أن يتم ذلك في حدود البيت الواحد ولكنه كان يعني على وجه الدقة تفاعلاً بين الذات والموضوع بعامة، بحيث لا يصحّ أن يتم ذلك إلا من خلال الجو والجو في القصيدة هو وحدتها العضوية بحيث تكون تجربة نفسية حقيقية، بل بحيث تكون بنية عضوية حية تنمو فيها الأبيات نمواً طبيعياً تلقائياً. فكل بيت جزء متداخل فيما قبله ينمّيه وكل بيت يقود إلى تاليه بدون ثغرات أو ممرات<sup>(115)</sup>.

وفي العربية بخاصة يلاحظ (أن نظام البيت القديم من شأنه أن يحدث رتابة مملّة في توالي النغم على صورة واحدة، ثم يخلجل التجربة الشعرية ويسقط منها التركيز والانفعال الحاد إذ يجد الشاعر نفسه مضطراً إلى أن يضيف إلى الفكرة التي تدور بخلده زوائد تضعف الحركة الوجدانية وتحدث فيها ترهلاً وبدلاً من أن يصوب الشاعر عينيه إلى أحاسيسه يصوبهما إلى ألفاظ البيت وقافيته. وبدلاً من أن ينساب في قصيدته انسياباً حراً يتوقف ليبحث عن قافيته أو بعبارة أخرى عن كلمة أو كلمات يكمل بها تنظم لتصور تجربة شعرية كل الماظ البيت وقافيته. وبدلاً من أن ينساب في قصيدته بيته وبذلك تنقطع الحركة الدافقة في القصيدة، وينقطع مجراها النفسي. والقصيدة إنما تنظم لتصور تجربة شعرية كاملة بكل ما التام في نفس الشاعر معها من انفعالات تنظم لتصور تجربة شعرية كاملة بكل ما التام في نفس الشاعر معها من انفعالات تنظم لتصور تجربة شعرية كاملة بكل ما التام في نفس الشاعر معها من انفعالات تنظم لتصور تجربة شعرية كاملة بكل ما التام في نفس الشاعر معها من انفعالات تنظم لتصور تجربة شعرية كاملة بكل ما التام في نفس الشاعر معها من انفعالات تنظم لتصور تجربة شعرية كاملة بكل ما التام في نفس الشاعر معها من انفعالات تنظم لتصور تجربة أوحدة)<sup>(111)</sup>. تلك وجهة نظر في تسويغ الخروج على عروض ذلك تمثيلاً دقيقاً واحدة)<sup>(111)</sup>. تلك وجهة نظر في تسويغ الخروج على عروض البيت العربي القديم، وقد ظل أنصار الإيقاع الموروث يجدون فيها مجالاً واسعاً للمناقشة<sup>(111)</sup> من ذلك، إن ما يدفع الشاعر، بسبب طول البيت، إلى تلمس الزوائد

- (115) الدكتور شوقي ضيف، فصول في الشعر ونقده، دار المعارف بمصر 1971م، ص 298.
  - (116) م. ن، ص 299.
  - (117) ما يجيء بعد من الدفاع عن الإيقاع الموورث مقتبس من م. ن، ص 301–320 منه.

التي تخلخل التجربة يصدق على الشاعرية الضعيفة وحدها، ومثلها لا يهدم من أجله الإيقاع الشعري. ثم من يستطيع القول بأن أسلافنا من كبار الشعراء كانوا يضطرون بسبب نظام البيت وقافيته إلى إضافة زوائد طفيلية فيه؟ إذن لاتهموا بالقصور وعدّوا من الشعراء المتخلفين! وما تتهم به الأبيات المستقيمة المستطيلة في العروض القديم من عجز عن تأدية ما يتعرج من الانفعالات في التجربة الشعرية، عدول بتصور هذه الانفعالات عن مدلولها المعنوي إلى شكلها الحسي الخارجي وظل ينقضه ما يدل بوضوح على أن الإيقاع الشعري الموروث ينهض نهوضاً رائعاً بالتعبير عن العقل وما يتصل به من التأملات والنظرات المتغلغلة في حقائق الكون والوجود وعن النفس وما التي طائما جلّي غوامضها شعراء الأسلاف البارعون، وطائما نمّوها والمنعرجات توليدات تمتع النفوس والافندة<sup>(118</sup>).

ومما يبدو أنه جدير بالمناقشة في حجج الذين يسوغون الخروج على الإيقاع القديم ما يتصورونه فيه من أغلال وسلاسل عروضية تجعل النظم فيه عسيراً صعب المنال أو الحق أن السهولة لم تكن أبداً مطلباً للشاعر الممتاز، بل لعل مطلبه الحقيقي أن يرغب عن الأشياء التي يسهل تناولها والوصول إليها. ومن المبالغة أن تسمّى القيود العروضية سلاسل وأغلالاً! وإنما هي عناصو نعمية يؤلف منها الشاعر شذى موسيقياً بالغ التأثير في النفوس. وبالرغم من أن القافية من وجهة النظر الكلاسيكية، تمثل الصعوبة الكبرى في قصيدة الشعر، فهي مع ذلك تمثل أروع ما في هذه القصيدة. ولعله بسبب من هذه الصعوبة حاول بعض الشعراء أن يصطنع القصيدة المرسلة (vers التي يبدو أنها من خصائص التقنية وحدها. والواقع أن القافية، وإن كانت تمثل في التي يبدو أنها من خصائص التقنية وحدها. والواقع أن القافية، وإن كانت تمثل في التصيدة عقبة تعوق الفكرة عن أن تظرد سهلة إلى خاتمتها فهي ليست عسيرة التي يبدو أنها من خصائص التقنية وحدها. والواقع أن القافية، وإن كانت تمثل في التصيدة عقبة تعوق الفكرة عن أن تظرد سهلة إلى خاتمتها فهي ليست عسيرة الاجتياز، ويبدو أن صعوبة التقفية على نحو ما ينبغي أن تقع في الوحدة الموسيقية التي يمثلها البيت تفوق جميع الصعوبات التي تلاحظ في العروض الفكيم، ومع ذلك التي يمثلها البيت تفوق جميع الصعوبات التي تكن ما يعرف بالبناء الفكري الموسيقية التي مثلها البيت تفوق جميع الصعوبات التي تلاحظ في العروض القديم، ومع ذلك التي يمثلها البيت تفوق جميع الصعوبات التي تلاحظ في العروض القديم، ومع ذلك فإن هناك علاقة قوية بين التوفر الكامل على ما يعرف بالبناء الفكري لقصيدة الشعر فإن هناك علاقة ولية بين التوفر الكامل على ما يعرف بالبناء الفكري لقصيدة الشعر

<sup>(118)</sup> من ذلك عينية ابن سينا ورائية ابن الشبل البغدادي ودالية المعري ولزومياته وروائع أبي تمام التي تتضمن أدق الخواطر والأحاسيس.

وسهولة صياغتها العروضية. وبصدد شاعرية متمرسة لم تكن هذه العلاقة تقتضي جهداً كبيراً ولعله من هنا يصوغ «بوالو» هذه الحقيقة فيقول:

«القافية عبد رقيق ليس له إلا أن يطيع. فإذا ما جهد الشاعر بديئاً في نشدانها مرن الذهن في يسر على الوصول إليها فهي تنحني للعقل من غير ما عناء، وما كانت لتعوقه بل هي تمده بالعون والثراء»<sup>(119)</sup>.

ولعله من هنا أيضاً كان شاعر كبير في أزهى عصور الشعر العربي يقول: أنــام مــلء جــفــونــي عــن شــواردهــا ويسهر الخلق جراها ويختصم<sup>(120)</sup>

ثم يكون من عيوب العروض التقليدي في نظر المجددين من دعاة الشعر الحر أن العناصر المعقدة التي يتميز بها الإيقاع الموروث هي المسؤولة عن افتقاره إلى المطولات القصصية والأعمال المسرحية، وتلك مزعمة ينفيها أن شوقي أدّى بهذا الإيقاع خمساً من مسرحياته دون أن يلحق الشعر التمثيلي عنده أي قصور في غرض من الأغراض التي تناولها. وبعناصر إيقاع شعرنا الموروث المعقدة نفسها أدى سليمان البستاني في آلاف الأبيات منظومة الألياذة لهوميروس أداء بديعاً. وكان أبان بن عبد الحميد يؤدي بها من قبل في أربعة عشر الله من الأبيات كل ما يقع في «كليلة ودمنة» من قصص أداء خلب معاصريه وفي كل ذلك دليل واضح على أن قيثارة شعرنا العتيقة مهيئة بأوتارها النغمية لكي يوقع عليها الشعراء ما يريدون من شعر قصصي أو تمثيلي<sup>(121)</sup> ويبقى في عيوب الإيقاع الموروث في نظر المجددين من دعاة الشعر الحر أنه يزخر بالملل والرتابة لأنه يقوم على تكرار مسافات زمنية متساوية. والواقع أن ذلك ــ والكلام للدكتور شوقي ضيف .ـ من قصر النظر لأن ما يدخل تفاعيل القصيدة من زحافات تفسح لظهور اختلافات بينة بين رناتها الإيقاعية. ففي «الكامل» يستطيع الشاعر أن يدخل على تفعيلة زحاف الإضمار وهو تسكين ثاني التفعيلة المتحرك فتتحول من متفاعلن إلى مستفعلن وبذلك تنقص مقاطعها الخمسة مقطعاً وتتحول رنتها الإيقاعية من صورتها السريعة المرقصة التي تلاثم موجة الفرح الدافقة إلى صورة بطيئة متأنية تلاثم موجة الشجن الهادئة. ومثل هذا يقع في «الوافر» فإن الشاعر حين يسكّن

- (119) حسيب الحلبي، الأدب الفرنسي في عصره الذهبي، حلب 1952م، ص 237.
  - (120) هو المتنبي.
  - (121) فصول في الشعر ونقده، ص 311.

خامس التفعيلة فتتحول من «مفاعلتن» إلى «مفاعيلن» ينقص مقطع من مقاطعها وتبطئ حركة تدفقها.

ووراء هذين الزحافين زحافات كثيرة تغير في الصورة الإيقاعية للتفاعيل فتقصر المسافات في زمنها وتخالف بين رناتها مخالفات من شأنها أن تفتح أبواب الإيقاع الشعري الموروث على مصاريعها كي يجانس الشاعر مجانسة دقيقة بين ما يريد من رنّات ودقائق خوالجه النفسية وليس من المبالغة أن يقال: فإن هذه المرونة الواسعة في الإيقاع الشعري الموروث هي التي جعلت أسلافنا لا يحاولون تحطيمه مهما كلفهم من الكد والجد والعناء، فقد رأوه يرضي حاجة قلوبهم وأذواقهم إلى الغذاء الموسيقي الرفيع. صحيح أنهم نظموا في المزدوجات والرباعيات والمسمطات والموشحات وما يماثلها من الصور ولكنها جميعاً توليدات منه وتفريعات إذ تلتقي والموشحات وما يماثلها من الصور ولكنها جميعاً توليدات منه وتفريعات إذ تلتقي والموشحات وما يماثلها من الصور ولكنها جميعاً توليدات منه وتفريعات إذ تلتقي من التقاء واضحاً بسدى أنغامه ولحمة ألحانه فقد أبقوا على فكرة البيت والشطر والقافية، وكل الذي صنعوه أنهم خالفوا بين قوافي وقواف وزاوجوا بين أوزان وأوزان وبذلك احتفظوا في منظوماتهم الجديدة برنات الابتاع الموروث ونسبه اللحنية مع مع ابتغوا من التوليد فيه والاشتقاق منه بحيث نعس دائماً أننا نعيش في نفس عالمه المتموج بالنغمه<sup>(122)</sup>.

والذي يلفت النظر أن تراثنا من التعور تقريري كله، ولا عبرة بالاستئناء، ويلاحظ أن أروع ما كتبه الفرنسيون ابتداء بالقرن السابع عشر وانتهاء يظهور الرمزية تقريري هو الآخر. وصعب أن نقنع الناس أن ما يقع في الأدب تقريراً لا يمثل قيمة فنية. وفي تراث العرب بخاصة لم تكن موسيقى الشعر من صنع واحد هو الخليل، وإن كان وحده الذي صاغ عروضها، ولكنها كانت من صنع الأذن العربية بعامة. وهي أذن ذات مزاج يتميّز به العراق بالوراثة فيما يبدو، وما يصنعه المزاج يحمل طابع الديمومة، وكان يؤكد هذا أن أربعة عشر قرناً من تأريخنا في نظم الشعر لم نجد فيها حاجة ملحة إلى تغيير موسيقاه وحتى ما يظن أنه من هذه الحاجة في محاولات التغيير التي وقعت، ظل في روحه يحمل طابع الموسيقى التقليدية كما تقدّم كان مواريث التي وقعت، ظل في روحه يحمل طابع الموسيقى التقليدية كما تقدّم كان مواريث أن يقال: «إن الأذن العربية السلفية تحاول أن تفرض ذوق القدماء على أحفادهم

(122) فصول في الشعر ونقده، ص 313–314.

المعاصرين، وأن وجود أذن عربية معاصرة تستسيغ قواعد الأذن السلفية لا يعني خلود تلك القواعد وإنما يعني أن بعض المجددين لم يتخلصوا من رواسب القرون الماضية التي كيفت أسماعهم<sup>ع(123)</sup> ثم أنه بالرغم من أن الإعلام المعاصر يحابي بإسراف هذه النزعة الجديدة لتغيير الموسيقى التقليدية في الشعر العربي يلاحظ أنها ظلت تنطح الخليل بقرني وعل مغرور!! وظلت تتضاءل بين يديه في مناسبات القول العامة في تبرير ضعيف بأن ما يصبّ في القوالب الجديدة من شعر يقرأ قراءة وحسب.

ويبقى أن نظام الشطرين والتقفية يخلخلان الوحدة التي ينبغي أن تظرد في القصيدة عبر الجو المتناسق إلى خاتمتها. والواقع أن الترابط العضوي في قصيدة الشعر لا ينبغي أن يفهم على هذا المعنى الذي يلاحظ في نمو الحدث الدرامي وإنما ينبغي أن يفهم على أنه ضرب من التناسق في الجو العام لخواطر القصيدة. وفي هذا الضوء لا تمثل وحدة البيت وتقفيته عائقاً يحول دون هذا التناسق. ولعل من المبالغة أن يتهم معظم تراثنا من الشعر يأنه مجزأ لا تجمعه وحدة لاصطناعه أسلوب النظم القديم. والحق أن ذلك لا يوصل بقديم أو حديث تشر ما يوصل بنقص في القريحة وضعف في الشاعرية! ثم إذا جاز أن يقع مثل ذلك في القصيدة العربية فهو من الاستثناء، لا من القاعدة التي تطرد مقيسة على الغللب على أننا حين نقتنع بهذا الفهم المقبول لوحدة القصيدة الشعرية على معنى أنها وجدة جو لا وحدة أفكار لا يعود غريباً أن تتداعى فيها الصور متحررة إلا من رُوابطها السيكولوجية. ثم لماذا يكون من الضرورة أن ننفعل بمنطق بين يدي مشهد من مشاهد الطبيعة مثلاً، أو بين مشهد من مشاهد الحياة؟ على أن القصيدة التقليدية تتلامح فيها سمات من هذه الوحدة بعامة وحتى أبعد نماذجها عن الوحدة فيما يظن، وهي الجاهلية، تشير إلى أن شاعرها (يتحرك في نظمها وفق أسلوب مرسوم، وهو تحرك واع يعرف الشاعر أبعاده ويدرك خطواته ويتحسس الأشكال المتجانسة التي يحاور فيُّها. وقد أدرك القدامي من النقاد هذه الظاهرة وعرفوا هذا الاتجاه وتلمسوا الأطر الشعرية التي تحيط بألواح الشعراء وهم يتحدثون عن الموضوعات فوضعوا لها قاعدة ثابتة نتيجة استقراء شامل)[124). ويلاحظ

- (123) عبد الجبار داود البصري، نازك الملائكة: الشعر والنظرية، ص 217-218.
- (124) الدكتور نوري حمودي القيسي، دراسات في الشعر الجاهلي، دمشق 1977م، ص 46-53؛ والجاحظ، «الحيوان»، الجزء الثاني، ص 20؛ وابن قتيبة، المعاني الكبيرة، الجزء الأول، ص 224.

لهي أدب العراق الحديث

أن هذه الظاهرة الفنية التي مارسها الشاعر الجاهلي وأدرك حقيقتها النقاد تدل على الصلة الوثيقة التي تربط بين أجزاء القصيدة لأنها تعني أن الشاعر يخطط للبناء منذ البيت الأول ويبدأ بوضع الخطوط العامة، ويهيئ اللوازم ويلون الأشكال والأبعاد والزوايا حتى تتكامل له اللوحة وتبرز الصورة بالشكل الذي التزم به وهذا يعني أن الوحدة في القصيدة تبدأ من البيت الأول وتتشابك أجزاؤها بشكل متناسق، وترتيب منطقي سليم حتى تنتهي وهي وحدة عضوية اتحد فيها المضمون والشكل وإذا قدّر لهذه الوحدة أن تلوح لبعض الدارسين ضعيفة فلا يعني أن أجزاءها تبدو منفصلة ولا ينبغي أن يحكم عليها من خلال هذه الملامح لأن الموضوع العام ينتظمها والوحدة الحقيقية تربط بين أجزائها بشكل محكم<sup>(125)</sup>.

ولعله من هنا كان الدكتور طه حسين لا يجد حاجة في أن يثبت أن قصيدة شاعر جاهلي كزهير (قصيدة مستقيمة، مطردة الأجزاء، تتحقق فيها الوحدة الشعرية على أكمل وجه).

ثم يظل أطرف ما في حركة الشعر الحر أن السيدة نازك الملائكة التي صاغت بيانها الثوري الأول واختصرت فيه مسوغاتها انتهت في مقدمتها لـ «شجرة القمر» إلى ما يشبه الرفض الكامل لهذه المسوغات. وكان الناقد العراقي النابه عبد الجبار داود البصري قد استعرض في كتابه «نازك الملائكة: الشعر والنظرية»، خلاصة النظرية كما ترد في مقدمة «شظايا ورماد» والكتابات الأولى التي تبعت ذلك. ثم ما اعترى بنودها من ضمور في «قضايا الشعر المعاصر»، حتى إذا أصدرت نازك الملائكة «شجرة القمر» ردت للقصيدة التقليدية اعتبارها، واستشرفت حتمية التوقف الذي كان لا مفر لحركة الشعر الحر من أن تنتهي إليه<sup>(126)</sup>.

لقد كانت الرائدة الكبيرة في عودتها إلى الكلاسيكية تؤكد في الباب الأول من «قضايا الشعر المعاصر» ضرورة تقييد الحرية وافتراض القاعدة، وكانت في بيانها الأول تلحّ على الدعوة إلى الحرية المطلقة واعتبار اللاقاعدة قاعدة ذهبية بحكم أن الشعر وليد أحداث الحياة، والحياة ليس لها قاعدة معينة تتبعها في ترتيب أحداثها،

- (125) الادراسات في الشعر الجاهلي»، ص 54.
- (126) نازك الملائكة: الشعر والنظرية، ط 1، 1971م، ص 238-239.

ولا نماذج معينة للألوان التي تتلون بها أشياؤها وأحاسيسها<sup>(27)</sup>. وتذهب إلى أن الشعر الحر إضافة وليس بديلاً وكانت من قبل تمنع الجمع بين الثقافة الحديثة والتقاليد العتيقة حتى كأن قيمة قديمة لا تستطيع أن تمتد بما فيها من حيوية إلى أبعد من زمانها! وكان هذا يقع بالفعل وفي أكثر من قطاع. وتعدّ الموقف المتحفظ في قبول التجديد رمز أصالة وكانت تشبع الجامدين الذين لا يقبلون التجديد تهكماً وسخرية وإن كان في مسوغات الدفاع عن التراث أن أوزان الخليل لم تصدأ وأن اللغة التي اصطنعها آباؤنا في التعبير عن أفكارهم لم تتهرا! ثم هي تؤكد أن الشعر الحر دعوة عروضية، وقد أكدت في فشظايا ورمادة أن الشعر الحر دعوة تجديدية أنه وكل» لا تمكن تجزئته. ثم ترد للخليل اعتباره بعد أن الشعر الحر دعوة تجديدية أنه وكل» لا تمكن تجزئته. ثم ترد للخليل اعتباره بعد أن افترضت أن ما ابتكره في فوابط الشعر لا يلائم عصرنا! وتعود فتربط بين الشعر الحر والنت من قبل على نوبط بينه وبين الشعر الأوروي، وتنهم الغدوض بأنه ظاهرة مستوردة لا تلائم من قبل العربية وكانت تراها من قبل ظاهرة مستحية لأن الفترضت أن ما ابتكره في تربط بينه وبين الشعر الأوروي، وتنهم الغدوض بأنه ظاهرة مستوردة لا تلائم من قبل العربية وكانت تراها من قبل ظاهرة مستحية لأن النفس البشرية بعامة ليست واضحة العربية وكانت من قبل ناهرة مستحية لأن النفس البشرية بعامة ليست واضحة العربية وكانت تراها من قبل ظاهرة مستحية لأن النفس البشرية بعامة ليست واضحة العربي ليكون الشعر العمودي مسؤولاً في مسوغات البيان الأول عن افتقار الشعر العربي ليكون الشعر العمودي مسؤولاً في مسوغات البيان الأول عن افتقار الشعر العربي للمطولات يعود أنسب من موسيقى الشعر الحر لها.

لقد كانت نازك الملائكة تذكّر في كل هذا الذي تتراجع عنه بـ (جان ماريا) الذي هدته فطرته وهو في قمة مجده الرمزي للعودة إلى الكلاسيكية رؤية فنية وعروضاً صارماً...

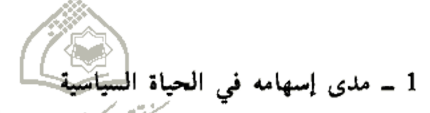
وراء هذا كله يخيّل إلينا أن مبادئ كثيرة ما في الرمزية تتلامح في حركة الشعر الحر وأن ما انتهت إليه الأولى من ضمور أحالها إلى غير طبيعتها ستنتهي إليه الثانية إن لم يكن قد انتهت إليه بالفعل. وبعد فحين نفضي إلى حركة الشعر الحر نكون قد أفضينا في العراق إلى مرحلة تأريخية تتميز بأن الانتماء فيها لا يعود مذهبياً بقدر ما يعود سياسياً. فعلى استحياء ينتسب المثقف إلى الطائفة، وإن كان يقع لذلك استثناء.

(127) جاء في مقدمة شجرة المقمر، ط. أولى، دار العلم للملايين، 1968م، ص 16: (وإني لعلى يقين أن تيار الشعر الحر سيتوقف في يوم غير بعيد وسيرجع الشعراء إلى الأوزان الشطرية بعد أن خاضوا في الخروج عليها والاستهانة بها). وفي الحياة الأدبية لا يبقى مبرر لتصنيف الشعر وتوزيعه على السنّة والشيعة! ذلك أن الموضوع التقليدي في القطاع الشيعي وهو ما يتصل بالعقيدة موقفاً صلباً في الدفاع عن الأصول الكبرى للتشيع، وبكاء مرّاً على الدماء المراقة ظلماً لآل بيت الرسول، واستنهاضاً لمن ترشحه العقيدة الشيعية لاسترجاع الحق المغتصب لا يعود مهماً بقدر ما يعود مهماً أن ينقل الشعراء صوراً من ظلم المجتمع بعامة وأن يندّدوا بالأفكار المتخلفة عن زمانها من حيث مضمونها السياسي. وكان يبدو أن استئناء لذلك يقع في دواوين الشريحة الدينية من القطاع الشيعي ممن ظلوا يجادلون بمنطق أرسطو بعيداً جداً عن منطق «الدينية من القطاع الشيعي ممن ظلوا يجادلون بمنطق أرسطو بعيداً لم يكن ينفتح الفتاحاً سمحاً على حياة الناس بحكم ما كان يشيع في الفترة من متغيرات تفرض على مثل هذه الظواهر الأدبية ألا تحيا في غير شرائقها بعيداً عن الضوءا! وينبغي أن يلاحظ في هذا الصدد أن ما كان يبدو أنه من الموضوع الديني في شعر المتحررين خلال هذه الفترة هو من الموضوع (الوسيلة) وليس من الموضوع (الغاية) كما سيأتي في بحثنا لأغراض الشعو الشيعي من هذه الدراسة ولديني من في شعر المتحررين خلال هذه الفترة هو من الموضوع (الوسيلة) وليس من الموضوع (الغاية) كما سيأتي في بحثنا لأغراض الشعو الشيعي من هذه الدراسة.

مرکشت تک وزارهای سوی

## الفصل الثاني

## مدى إسهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية



إلى إعلان الدستور العثماني لم يكن القطاع الشيعي يستشعر ولاء حقيقياً للسلطة وإن كانت في ظاهرها خلافة تحمل طابع الإسلام. ذلك أنها، وهي للهاشميين من فرية الرسول أبداً تقع على معنى القهر والاغتصاب. ولكن دعاء إمام هاشمي مفترض الطاعة بحفظ الثغور الإسلامية ولو في ظل الحكم الجائر، كان يخفف من غلواء هذه الكراهية! بل كان يدفع أحياناً إلى مشاركة عفوية بالغة الخطورة في الدفاع عن الدولة. ثم يلاحظ بعد ذلك نزعة «شوفينية»<sup>(1)</sup> يتجاوز تعصبها العنصري إلى قهر العرب على أن يذوبوا في «الطورانية»، وكان هذا وراء تفريغ الخلافة من مضمونها الروحي الحقيقي جديراً بأن يدفع القطاع إلى موقف جديد من السلطة يتميز بالعداء الصريح. ويؤيد ذلك بعد واقعة «الشعيبة» التي سبقت إليها إشارة من قبل، أن النجف – وهي أخطر مراكز القطاع الدينية – حملت عبء الكفاح المسلح ضد الطورانيين – واستقلت

نسبة إلى شوفان المعروف بتعصب يتجاوز حدود المعقول لقوميته.

استقلالاً كاملاً قرابة عامين. ومع ذلك فقد كان يلاحظ أن ما نظم من شعر شيعي في هذه الفترة وفي موضوع النضال السياسي تحقيقاً للهوية العربية المستقلة لم يكن يحمل طابع العنف بقدر ما كان يحمل طابع الشكوى والعتاب حتى كأن ما تراكم خلال عهود الخلافة العثمانية من عمق الشعور بوحدة المصير لم يكن يسمح عشية تعرُّض الدولة المسلمة لخطر الاغتيال الكافر بأكثر من ذلك. يقول محمد رضا الشبيبي في هذا الموضوع:

في حيث لا ينفع التأنيب والعذل مُنى مطيَّتِنا الإخفاق والفشل أما أديسلت لكم أيمامنها الأول حتى تفايض منها السهل والجبل بها المتايه والغيطان والسبل أما احتفوا بمواليهم أما احتفلوا جراح (برقة) و(البلقان) تندمل فيه نصال المنايا الزرق تنتصل وحظ قبوم سوانيا الأري والبعبسيل كن المغارم ثقل ليس يحتمل ولا، ودين التآخي، ما بنا ملل ومن يقيد بإخوان لنا قتلوا أو موثق بحبال الأسر معتقل من الثغور ومن ساروا فما قفلوا أخوكم مكره في الحرب لا بطل<sup>(2)</sup> هجتم للعراق أسدأ جياعا وأتى من يكيل بالصاع صاعا قبال: هيذا بنشاء منجبد تبداعين ونسمسا غسلسة ودُرَّ ارْتِسْضْسَاعْسَا

عد: الموضوع. يا من يعزّ علينا أن نونبهم جفوتمونا وقلتم نحن سادتكم أما صفحنا عن الماضي لأعينكم أما استجيشت كما شئتم كتائبنا أما مشت تذرع الذنيا أما انقطعت أما أطاعوا أما يروا أما عطفوا نحن الألى عرض في جنب جوهركم نحن الألى عرض في جنب جوهركم عند المغانم لا ندعى ويفدحنا قوم من العرب وخز النحل حظهم مند المغانم لا ندعى ويفدحنا أين الرهين بأموال لنا ذهبت أين الرهين بأموال لنا ذهبت أوارحمناه لمن غابوا فما حضروا قد اعتذرنا وقد صحت مقالتنا

ويقول إثر نشوب الحرب بين العثمانيين والإنكليز في العراق: ما أسغتم هـضم الـعـراق ولـكـن هـجـتـم لـلـعـ راح مـن يـقـتضي يـتـرك الـتـقـاضي وأتـى مـن يـكـيـ أنـــا ذا لا أقـــول أكـــثــر مــمــن قــال: هــذا بـنـ لـــــواكـــم زاد الـــعـــراق أتـــاء ونــمــا غــلـــا

(2) ديوان الشبيبي، ط. القاهرة 1940م، ص 27–29.

مدى إسهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

من سجايا الأعبلاق ألًا تُباعا قلموه مليَّة ما استبيعت السوداع السوداع يسا آل عسشمسان فسقسولسوا لسنسا السوداع السوداعسا معشر تحسنون عنا الدفاعا(3) إن يسبونا تبرك البلغاع فأنشم وفي هذا الإطار يقول على الشرقي عندما ظهر الاختلاف بين أحرار الاتحاديين وأحرار العرب في العراق عام 1911م: ليكبنيمنا ألبم البجبروح متحتقيق أما ضبماد البجرح فبهبو مؤمل حببلى مؤملة ويبوم يبطلق لقحت أمانينا الزمان فليلة وأبى الوفا يا ظافرين ترفقوا بعد المدى يا راكضين تمهلوا حاولت أخطفها أمانى أفلتت هربأ وتلحقها اليدان فتصفق بالألعل بقربكم من يشفق رقادذا الليل التمام نعمتم ليكون حولكم فؤاد يخفق إنى طرحت القلب بين رباعكم من ذا يحط يدي على من يوثق ولقد نفضت من الوثوق أناملي لـكــن بــرغــم حــلاك لا أتــطــوّق أنبا يبا حسمامنات البعراق منغيرها روح مقيدة وروح مسطلق طوباك خلصت الجناح فما استوى أدلم يكونوا طائرين تعلقوا ضاعفت وجد الحائرين فليتهم نطقت بحاجتها الشعوب وأفصحت أراري وأرى عراقمي واجمماً لا يمنطق أضفى عليه الدارجون وعلقوا وكأن هذا الشرق سغير غيراشب حتى كأنا فيه فصل ملحق ختمت صحائفه وجئنا بعنها بيغيداد بسغيداد وجيليق جيليق ماذا تبغيير والبيلاد بأهلها هي للحمي سور يصد وخندق أؤلم يكبوننا قببل معهد قبوة يا مغرب الشمس المشتت استفد درساً أفاض به عليك المشرق أم تــبـدد شــمـلـهـا وتـفــرق(4) لا بـد أن تـلـقـى جـزاء صـنـيـعـهـا وربما تغشت هذه العاطفة دفاعاً حاراً أحياناً، وهو دفاع وإن يكن ظاهره نشازاً في النسق الذي تقتضيه طبيعة الظرف ولكنه في جوهره معنى كبير من معانى الإسلام التي تشدّ المسلم إلى أخيه المسلم على كل حال<sup>(5)</sup>.

- (3) الديوان، ص 24.
- (4) على الشرقي، ديوان عواطف وعواصف، مطبعة المعارف، بغداد 1953م، ص 198–199.
  - (5) على الخاقاني، شعراء الحلة، الجزء 3، النجف 1952م، ص 201–202.

وفي هذا الضوء يبدو طبيعياً أن يستعرض السيد عبد المطلب الحلي تأريخ الأتراك في نضالهم من أجل العقيدة، وأن يدعو العرب لمناصرتهم في صد الزحف الكافر الذي كان يهدّد الخلافة بالزوال في الحرب العالمية الأولى: رفقاً بإخوانكم ينا عرب إنهم لم يغصبوا قبلها حقاً لكم وجبا ماذا الذي قد نقمتم منهم وهم في أول الدهر شادوا للهدى قببا قد صحّ إسلامهم شرعاً فكل فتى يرى البراءة منهم ضلّ وانقلبا من كان يزعم أن الترك قد رفضوا في دورهم لغة القرآن قد كذبا هم الذين أقاموا الدين في قضب في حدها عاد حبل الكفر منقضبا<sup>(6)</sup>

شعراء الشيعة كالدجيلي<sup>(7)</sup> والعذارى<sup>(8)</sup> والكاظمي<sup>(9)</sup>. تلك هي القاعدة فيما يظن ولكنها لا تقع بغير استثناء فقد كان الشيخ محمد مهدي البصير مثلاً يوسع الاتحاديين تقريباً وينبزهم بالظلم والخرق وقلة الوفاء فيقول:

سل الاتحاديين كيف تحكموا بحرية يستعبدون بها الحرا فكم غمطوا حقاً وكم آثروا هوى وكم نكروا عرفاً وكم عرفوا نكرا وكم سلبوا مالاً له بسطوا يداً على الغصب ما أبقت لذي جدة وفرا وكم نصبوا للأبرياء مشابقاً وكم كبلوا حراً وكم ذعروا خدرا وكم ليتيم دمعة قد تحدّرت على دم مظلوم به ذهبوا هدرا توخى رجال الاتحاد سياسة تخطبها أيديهم لهم قبرا ومن ساس في قتل البريء ونفيه فما رام إلا في حكومته شرا<sup>(10)</sup> وما نحب أن نذهب مذهب الذين يحملون النصوص فوق ما تطيق من دلالات فنزعم أنه ظل في هذا الذي يقوله البصير ما يصح أن يقع على معنى التنديد إلانحراف الذي يجرّ خطراً لا يقتصر تأثيره على الاتحاديين وحدهم بل يتجاوزهم إلى إلانحراف الذي يجرّ خطراً لا يقتصر تأثيره على الاتحاديين وحدهم بل يتجاوزهم إلى

(6) م. ن، ص 202، 209.
(7) الشعر العراقي الحديث وأثر التيارات السيامية والاجتماعية فيه، ص 30.
(8) شعواء الحلة، ج 2، ص 61-65.
(9) الشعر العراقي الحديث وأثر التيارات السيامية والاجتماعية فيه، ص 36.

(10) محمد مهدي البصير، البركان، مطبعة المعارف، بغداد، بلا تاريخ، ص 20.

مدى إسهام الشخر الشيعي فمي الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

ويتحول الشعر الشيعي في العراق إلى ساحة أخرى من ساحات النضال السياسي وراء الخيبة المرّة التي أحسّ بها العرب بعد أن تمّ الظفر للحلفاء ولم يحققوا عهودهم التي قطعوها لهم بمساعدتهم على التحرر والاستقلال. وفي ظل الاحتلال كان الأدب يعبئ الرأي العام العراقي للانتفاض على المحتلين الجدد والوثوب بهم. لقد كان الأدب على الحقيقة مباراة وطنية يتسابق فيها الشعر والنثر وصولاً إلى ما كان العراق يحلم به من الاستقلال وتحقيق شخصيته العربية بالتحرر الكامل من التبعية. وقد حمل لواء التنديد بالاستعمار الجديد والتحريض على طرده، ومطالبته بتنفيذ وعوده التي قطعها على نفسه عشية الانتصار على العثمانيين شعراء كبار من الشيعة يجيء في طليعتهم حماسة محمد مهدي البصير الذي يقول بمناسبة التوقيع على معاهدة فرساي في 28 حزيران من عام 1919م:

أمؤتمر السلام عقدت صلحاً أغظت مع الهلال به الصليبا فما أطفآت للأحقاد ناراً بلى قد زدت جمرتها لهيبا وما وظدت للدنيا سلاماً ولكن سوف تملؤها حروبا لقد أمضيت في فرساي عهداً حلقت لنا به عهداً رهيبا منحت الظافرين به حقوقاً فوائدها تحيق بهم خطوبا ودونت المصائب فيه حقي أحلت به المداد دماً صبيبا<sup>(11)</sup>

ويقول فيما يصبو إليه العراق من التحرر وتذوده إنكلترا عنه: صنبه (إنبكيليتيرا) تبذود البعيراقيا إن مسمسا أصبيبو إلسيسه لأمسراً وعسبى البحيق منا نبغني قنصب البسبيق إذا رمنت والبعندو سيباقنا من زعاف المنون أحلى مذاقا أنا والمله لا أرى دون قمومسي شباد لبحيدي ليمنجند قبومني رواقيا إن سكنت الأرماس من دون شعبي ظن منك الصدق الغريب نفاقا مت ليحيا يا حرّ بعدك شعب فسلوها قبول نفسى صداقا تسلسك حسريسة السبسلاد عسروس نسق عطشي الظبا دماً مهراقا<sup>(12)</sup> أيسن مسنسا مساء السحسيساة إذا لسم ويقول في أول حفلة سياسية ثورية أقيمت في بغداد تحت ستار العلم في 17 أيار 1920م:

(11) البركان، ص 32.

(12) م. ن، ص 41.

يا صاحبتي وهذي الضاد قد جمعت أبناءها والعلى منهم على كئب أيقدمون وهم أحمى الرجال حمى أم يحجمون وهذا أكبر العجب فسلا صبغبار إذا هسم دونسهما تسبستوا ولا فسخسار إذا ألبووا عسلسي رهبب ولن يصان لليث الغاب مربضه من الذياب لو أن الليث لم يشب إن قال: لا حكم إلا في يد الغلب ولا ألسوم قسويساً فسي تسنسكّسره لكنما كل ذمى للضعيف إذا رام المحميماة بملاكمة ولا تمعمب ولاحياة لننفس لايحركها إلى الحماسة يوماً باعث الغضب لاحق للمرء في مجد يحاوله إن شحّ بالنفس أو إن ضنّ بالنشب(13) ولم يكن الشبيبيون أقل إسهاماً في التعبئة للإطاحة بالاحتلال وراء التنديد بمساوئه كل من حيث يجد أسلوب مشاركته في هذا الصدد أقدر على الإثارة وأجدر بتحقيق الغرض. يقول الشبيبي الكبير مثلاً: بغداد (لندنك) الغريب بزيّه فغدوت عاصمة العروبة لندنا سالت سياستهم فما أبقت على الأرض الفضاء تدتينا وتمدنا ويبلي عبلني أهبل البعبراق أتباهلم فجيه تمسك بالقرى متمسكنا عبر البحار ليهم وأظهر رغية بهم وثالثة الأثافي أبطنا حتى إذا اختبر المدانن والقري ويحرف الوطني والمتوطنا دفع المكين إلى الورا مستأثرأ بحطامه ومن المكان تمكّنا(14) ويقول ابنه الأكبر محمد رضا: مساذا بسنسا وبسذي السديسار يسراد فبقبدت دمشق وقببلها ببغداد والسنيسل غسق بسمائك السوراد بسردى وأوديسة السفسرات ودجسلسة حال العلوج من الأحامر بيننا خنا ذمام الفاتحين وعبهدهم

ما هكذا تستنجب الأولاد بئس المنون ونعمت الأجداد نساراً ونسار الأخسريسن رمساد<sup>(15)</sup>

- (13) م.ن، ص 43.
- (14) الشبيبيي الكبير، ص 407-408.

إنا بما نجني وهم فيما جنوا

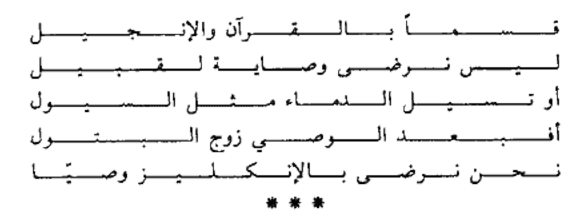
كانت حفائظ يعرب إن صوليت

(15) ديوان الشبيبي، ص 33–35.

ويقول ابنه الأوسط محمد باقر: قـد فـكّ مـن شـرك الـشـتـاء إسـاره بشرى الربيع المستقل فإنه كي يستفز ببشره أحراره حر تبسم للعراق بوجهه للمعرقيين فهيجت ثواره حملت عواصفه رسالة ثائر لسلمحادثسات وذاك أدرك ثساره شتان بيشهما فذا مستسلم حتى يهزّ بسيفه بتاره هيهات ينتفض العراق من الكرى يقضى ولو تحت الخفا أوطاره ليت العراق وقبد تبطؤر أهبله أن لا يـبـيـح لـغـيـره أسـراره (16) سر التجاح إذا أراد نجاحه وكان شاعر شيعي آخر هو السيد حسين كمال الدين ينتقل من تنديد بتقاليد التذكير بالمأساة الحسينية إلى التذكير بأن الذين نبكى من أجلهم فتحوا أبواب الاستشهاد من أجل الحق على مصاريعها وأطاحوا بالعروش لنصرة السائل والفقير وأن هذا هو المعنى الكبير الذي ينبغي أن نستفيده من عاشوراء المجيدة، وذلك أسلوب بارع في التعبئة الوطنية للإطاحة بالاحتلال والوثوبي يو: أتصغي لخطب مضى آجل وتسغيضي عن السفادح السنازل وتسبحني كسرامسا شووا بسالسط فيول بسمع شرك خساطف هسائسل وتخطب في الناس بيئ الحسروع وتهدب في المأتم الحافل همم فستسحبوا السبباب لسلمداخسل وحستسام تستسعسي عسلسي فستسيسة أطاحوا العروش بتيجانها لنصر الفقير أو السائل محياك بالسيف ضرجته وصدرك تدمي بلاطائل تبروح وتبغيدو عبلني مبتكيبينك سبلاسيل جنهبل عبلني جناهيل ولكن هلم بنا للكفاح فإذبه بلغة الأمل نحقق آمالنا بالسلاح وبالحق نبطش بالباطل وكان في الموصل شاعر شيعي معروف هو السيد محمد حبيب العبيدي يشارك في التعبثة للإطاحة بالاحتلال فيقول في موشّح: أيسها الغرب جست شيستا فسسريسا مسا عسلسمسنسا غسيسر السوصي وصييسا

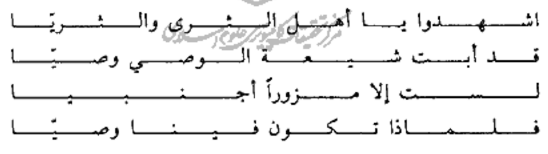
- (16) الشيخ محمد باقر الشبيبي، الشاعر الثانر، ط 1، 1965م، ص 37.
- (17) 🛛 يستظهر إبراهيم الوائلي في هامش رقم 4 من ثورة العشرين في الشعر العراقي، 1968م.

لهي أدب المعراق الحديث



قدد ظلم مسنسا المعراق يما سماكسنسيه إن دمسع المسنسساء لا يستجمديه حميسن نمبكي المسبطيين أو نمبكيه أفسمسن بمعد الممتجميتسبسي وأخميه نصحن نمرضي بمالإنكماسيسز وصييا





\* \* \*

ما تركننا إخروانسفا الأتراك فخف شخفاً يا ابن لندن بهرواك بل لنيا استقلالنا بولاكا فلما ماذا تكون فينا وصيًا

\* \* \*

مدى إسهام الشعر الشيعي فمي الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

لمسم تسكسن يسا ابسن لسنسدن عسلسويسا هـــاشــــمـــيــــأ ولـــــم تــــكــــن قــــرشــــيّــــا مــــن بــــنــــي قــــومــــنـــا ولا شــــرقــــيـــا وبين شعراء الشيعة الذين عبأوا الرأي العام للثورة سعد صالح الذي يقول: مسنسار السعسلا بسرج أنسوارهما سلام عبلينك هنضباب البعبراق فوالهف نفسى كف الخطوب تسشق حمشاك بممتارهما وتسهسجس أرضبك تبلبك السعبلبوم وقد كمنمت كمعمبمة زوارهما عــزيــز عــلــى الــحــرّ تــلــك الــبــلاد يــراهــا رهــيــنــة قــهــارهــا وتسرمسي السغسداة بسشسوارهما أما آن أن تـنـتـضـي بـيـضـهـا للعبل البلمساء إذا منا جبرت عبلين الأرض تبغبسيل من عبارها (19) ومحمد حسن أبو المحاسن الذي يقول يابى لمنا دين المنبى ملك المامضوا على دين المنبي وآله شرف المحسيساة بسنسفسسه وبممالسه إن السعادة في الحياة لمغتد عيش الذليل هو الممات ومتوتك المعاليك عين حياته وكماله ببالأعبصر الأوليي ببكبل خبلاليه مصر التمدن عاد أشبه سيرة والسعسدل أشسبسه بسالسسراب وآلسه حب التملك والتغلب غالب ألماً فلا أحد يرقّ لحاله(20) يسطو القوى على الضعيف فإن شكا والسيد محمد باقر الحلى الذي يقول: خذوا حذركم منهم فقد أخذوا الحذرا بني يعرب لا تأمنوا للعدي مكرا ويبغون إن حانت بكم فرصة غدرا يريدون فيكم بالوعود مكيدة فلا يخدعنكم لينهم وتذكروا أضاليلهم في الهند والكذب في مصرا

- (18) محمد طاهر العمري، مقدرات العواق السيامية، الجزء الثالث، مطبعة دار السلام، بغداد 1925م، ص 419-422. وخالص حمادي، الأخبار في سير الرجال، ط. بغداد، ص 134.
  - (19) السيد محمد علي كمال الدين، سعد صالح، مطبعة المعارف، 1949م، ص 147.
    - (20) ديوان أبيي المحاسن، النجف 1383هـ..، ص 177–178.

فمي أدب العراق الحديث

ولا تسقيب لوا منهم بسقول مسموة فسما عاقل يرجو بأعدائه خيرا ومن مات دون الحق والحق واضح إذا لم ينل فخراً فقد ربع العذرا<sup>(2)</sup> ويبدو أن لهذا كله استثناء، فقد ظل في القطاع الشيعي، كما ظل في القطاع السنّي من يمدح الإنكليز ويثني عليهم. ومن الغريب أن يكون الزهاوي واحداً من هؤلاء الناشزين، حتى أن «غرترود بل» وهي التي عرفها العراقيون زمن الاحتلال بـ «المس بل» وكنا قد عرفنا بها من قبل<sup>(22)</sup> أسمته شاعر الإنكليز! ولم يكن غريباً أن تفسح جريدة العرب التي كان يرئس تحريرها أنستاس ماري الكرملي صدرها لينشر فيها أماديحه ويقول مثلاً:

أباة الضيم حقاظ اللمام وجبدت الإنبكبلبيز ذوي احتبشبام فسادقهم تجد أخلاق صدق لهم والصدق من شيم الكرام إذا ببهم احتمى المذعور يومأ رأى مستسهسم لسه أقسوى مسحسام وبسات عسلمي فسراش الأمسن خسلسوأ وتسامست عسيستسه أهستسا مستسام أحب الإنكليز وأصطفيهم المصرضي الإخساء مسن الأنسام جلوا في الملك ظلمة كل ظلم ببعبدل ضاء كبالسبدر التسميام وخاضوا بحره والبحر طامي(23) ودكنوا ببالسبياسية كبل صبعت وقد أحلنا من قبل هذا النشاؤ على الخطائ المفاعف التي تلح على الأعصاب فتخذلها وظل يؤيد هذا أن الزهاوي كان وراء فشله في الحصول على ما يريد يحنّ إلى العهد التركي، ويقول:

أيـــن عــزّي فــي دولــة الأتــراك أنــا بــاكِ مــمــا بــه أنـــا بــاك وكان الشيخ عبد الحسين الحويزي، وهو مثل نضربه للأصوات الناشزة في القطاع الشيعي يتخذ من موت الملكة فكتوريا مناسبة لمدح الدولة الإنكليزية فيقول: وحـويـت فـي الـدنـيـا مكـارم جـمّـة طـلـعـت بـدوراً تـزدهـي وشـمـوسـا لـلـدولـة الـعـلـيـاء شـبـلاً أعـقـبـت حفـظـت قـريـحـة فـكـره الـقـامـوسـا

- (21) الحسني، تاريخ الثورة العراقية، ط 2، ص 114؛ والمحقائق الناصعة، ص 174–175.
- (22) هي سكرتيرة القسم الشرقي في دار الاعتماد البريطاني ببغداد وقد لعبت دوراً كبيراً في تثبيت ركائز الاستعمار الإنكليزي في العراق وأسهمت في اختيار فيصل الأول لعرشه.
  - (23) جريدة «العرب»، العدد 15/ 2/ 1918م؛ والكلم المنظوم، بيروت 1328هـ.، ص 14.

مدى إسهام الشعر الشبعي في الحياة السباسية والوطنية والاجتماعية

ملك رعيبت إذا ذكروا اسمه ضربت لمثل جلاله الناقوسا<sup>(24)</sup> ويخيل إلينا أن الحويزي يتأثر بالزهاوي في هذه النزعة فقد كانا صديقين حميمين فيما يبدو<sup>(25)</sup>. وهنا أيضاً كما عند الزهاوي يمكن أن يحال هذا النشاز على لحظات الضعف التي ترهق العرب فتخذله في الامتحان الصعب. وحين يبدو الزهاوي أسير طموح سياسي يشدّه شداً إلى النشاز، يبدو الحويزي أسير أزمة اقتصادية خانقة تشدّه هي الأخرى شداً أقوى إلى مثل نشاز الزهاوي! ونحن هنا لا نسوّغ الموقف بقلر ما نعلله.

ويندلع لهيب الثورة فيعبر البصير بصراحة عن استبشاره بقيامها ويهتف في حفلة كبرى تقام في جامع الحيدرخانة<sup>(26)</sup> بهذه المناسبة قائلاً:

بيين الأسنة والقواضب شرف الميادئ والحواقب إيغ السلام فإن تحب فيما قصدت له فحارب ودع ألمقال إلى المصال بملتقى القب السلاهب فهناك تحتيز الشراف والمنافع والرغائب وهناك يفصل في الأمور حد ماضية المضارب أهلاً بخافقة البينود فظل زاحفة المصارب أهلاً بابطال السبلاد حماتها عند النوائب ردوه إن سيوف كسم عوذ له من كل غاصب ظنوا المعراق فريسة القصد من كل غاصب وراوه حر الراي عف القصد محترم المغالير

- (24) الدكتور يوسف عز الدين، الشعر العوافي الحديث وأثر التيارات السياسية والاجتماعية فيه، 1968م، ص 119.
  - (25) على الخاقاني، ترجمة الحويزي في شعراء الغوي، ج 5، ص 234–235.
- (26) هو من مساجد القطاع السنِّي في يغداد كان الشعراء الشيعة يهتفون من فوق منبره للثورة وللثوار بعيداً عن الحزازات المذهبية التي ذابت في وهج هذه النار المقدسة من الحماسة الوطنية العارمة.

وسمعموا لمسشسق صمفوف مكرأ فكان المسعبي خماتب كسانسوا كسنساكسصة السذئساب يستسلمهما الأسد السمسغساضيب وتسراجسعسوا مسن بسيسن مسقستسول ومسأسسور وهسارب (27) ويتقدم الثوار في أواسط الفرات تقدماً كبيراً فيهتف البصير مرة أخرى في تظاهرة كبيرة نظمت لهذه المناسبة: ثقوا ثقوا يا رجال الغرب إنكم زللتم ففعلتم كل ما يصم أعطيتم الشرق درساً عن سياستكم تعلمت منه ما تحيا به الأمم لتندمن على خلف به اقترنت وعودكم حين لا يجديكم الندم كذبتمونا ولكن الوغي صدقت وخنتمونا فبرت للقنا ذمم وعلمتكم ظبانا أننا عرب إذا سخطنا علمنا كيف ننتقم إن قصرت بي من دون المصال يد فلا يقصر من دون المقال فم (<sup>28)</sup> ويسهم الشبيبي الكبير في تكريم الثورة والثوار فيقول: · حتى الفرات وحتى النازلين على ضفافه حيث يعلو العز والشمم فيها تباشرت العقبان والرخم(29) وبين «ذي الكفل» والفيحاء ملحمة جاء العداة لها عصراً بفيلقهم فتوايلوها فراراً قبلما عتموا فأسكتوه بزجر من بنادقهم وازوضحوا فيه شجأ ليس يلتئم والرعب ساق أساراهم ولو رقدت عيونهم راعها في الهجعة الحلم تسلّل الجيش مأموراً وقبادته خافوا مقارنة الأصفاد فانهزموا مذنبات العوالي في متونهم فأينما انحرفوا عن شهبها رجموا ولسلسمشات أمسام السفرد هيرولية كما تغذَّ أمام السائق النعم<sup>(30)</sup> ويحيّي محمد علي اليعقوبي الثوار فيقول: ثقوا بالنصر فيها والنجاح أحبتنا بساحات الكفاح

- (27) البركان، ص 58-60.
  - (28) البركان، ص 57.
- (29) ذي الكفل ناحبة بين الحلة والنجف. و«الفيحاء» الحلة. يشير إلى واقعة الرارنجية.
  - (30) الشبيبي الكبير، ص 408–409.

مدى إسهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

لسهما المداعمي بمشوق وارتمياح نفرتم للوغى لما دماكم أعساديسكسم بسخسزي وانستسضساح فيفيزتهم ببالبفيخبار ببهبا وآبنت أبيباً لا يراض على الجماح وإن وراءكــــم شـــعـــبـــاً كـــريـــمـــاً تسروعسهسا الأعسادي بسالسنسيساح زأرتهم كسالأسود غسداة رامست يستاديكم بسحتي عملمي المفلاح كأن مسنسادي السهسيسجساء وافسى جببان بسات مسعستسنق السمسلاح فسليبت فبداء منعنتنق البمنتاينا شباب يستظل شبا الصفاح وخيير من رجال في قيصور تواصع ما لها في الدهر ماحي كتبتم بالدماء سطور مجد مواقفكم بشكر وامتداح(31) بسيسوم مسجسل الستساريسخ فسيسه

ومن الغريب أيضاً أن الزهاوي وقد عرفنا منزعه السياسي لم يتقاعس عن أن يعرض للثورة على نحو ما يعرض لها الشعراء الأحرار فيبكي شهداءها ويرثي أبطالها فيقول:

مياذا بضاحية الرمينية من غطارفة جحاجح ولحن أقيمت في البيون على كرامتها المناوح قسوم إلى دار السبوار مشوا فحصن غاد ورائع طلبوا مساواة الحقوق فطوحت بهم الطوائع فزكت دماء قد أريقت فوق هاتيك الأباطح قتيلى الدفاع عليهم ناحت من الحزن النوائح وليقد أصاب القوم ما أبكى العيون من الفوادح إذ هاجموا يوم الوغي غلب المدافع بالصفائح من فتية خاضوا عجاجتها على الشقر السوابح لهفي على الغز الشباب مجندلين على الصحاصح انظر إلى تلك الوجوة فحا تغيرت الملامح

- (31) ديوان اليعقوبي، ج 1، مطبعة النعمان، النجف 1957م، ص 164–165.
  - (32) ديوان الزهاري، المطبعة العربية، القاهرة 1924م، ص 176–177.

ولكنه يقف بعد ذلك بين يدي السر برسي كوكس فيقول مرحباً بمجيئه ليصلح ما فسد من أوضاع العراق فيقول: عد للعراق وأصلح منه ما فسدا واثبت به العدل وامنح أهله الرغدا الشعب فيه عليك اليوم معتمد فيما يكون كما قد كان معتمدا حبيبت من قادم إبان حاجتنا إليه نبرجبو ببه لبلامية البرشيدا إن المعمراق لممسعود برويستمه أبأ لـه مـن بـلاد الـعـدل قـد وردا مرحبأ بنك أشراف غنطارفة وليس ترحيبهم مينأ ولا فندا حبل السياسة قد أمست به عقد فحل أنت بأيدي رأيك العقدا ارأف بشعب بغاة الشر قد قصدوا إثارة الشر فيه وهو ما قصدا<sup>(33)</sup> وكان شاعر كبير آخر في القطاع الشيعي هذه المرة هو الشيخ علي الشرقي يقف في هامش الثورة حتى كأنه لا يهمّه من أمرها ما كان يهم القطاع كله، وتلك ظاهرة غريبة في حياة المناضلين من أمثال الشرقي لولا أن يكشف هو نفسه عن مسوغاتها فيقول: (إن الثورة مقدسة وأهدافها سامية وأنا من خدامها والعاملين لها من يومي حتى · الساعة (1957م» وإن الشعب العربي كان وما يزال في أشد الحاجة لها... وإني والصفوة من أصحابي كنا نريدها ثورة قومية شاملة ولا نريدها إقليمية إذ في الإقليمية مضيعة للهدف وانتثار للقلادة...!) ( المحمَّة يقول بعيداً عن زمان الثورة: يا أسورة أعسق بستها المسلة السيدوار الأط\_\_\_\_اع ب\_\_الأع\_\_\_\_ار ك\_انـــت قـــــلادة مـــــجـــــد ففصوجستست بسانستستسار تـــدارك الـــــلّـــه شـــــعــــبــــــا كـــــــا نـــــحــــاول أمـــــرأ يــــفـــوق كــــل اعــــتـــبــــار أهــــدافـــــه تــــــغـــــتـــى بمسوحمسدة الأقمسط ار (<sup>35)</sup> ولكن هذه المسوغات تظل عاجزة عن أن تقنع فقد كان الانتظار تحت وطأة الإذلال والقهر حتى تتكامل وحدة الثورة في كل العالم العربي رأياً ممعناً في الضعف

- (33) مهدي عباس العبيدي، حقيقة الزهاوي، بغداد 1947م، ص 115-116.
- (34) الشعر العراقي الحديث وأثر التيارات السياسية والاجتماعية فيه، ص 165؛ وهامش رقم 8 من الصفحة نفسها.
  - (35) علي الشرقي، عواطف وعواصف، مطبعة المعارف، بغداد 1953م، ص 171–172.

مدى إسهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية واللوطنية والاجتماعية

من الناحيتين السياسية والنفسية. ويبقى أننا نجتهد أحياناً فنخطئ. وتسقط الثورة لأنها لم تستطع أن تحقق هدفها الكبير في التحرر، ولكنها تظل قائمة في النفوس. ويتحول الشعر الشيعي وراء الانتكاسة العسكرية إلى جبهات جديدة من النضال، ويروح يعبّئ لجولة أخرى فاضحاً كل ما يحاك في الخفاء من مؤامرات مشهّراً بالعملاء، منذِّداً بالمعاهدات مذكراً بالمعادلة التي لا يتكافأ طرفاها : ثيورة أصبيبيح مبين آثسارهما حيظوة البخبائين والممفتستين معشر في تعم قد أصبحوا من مساعى معشر في محن (<sup>36)</sup> ويذكّر الجعفري بهذه المعادلة فيقول: نساشدتكم بساسمم السحسقسيسقسة وهمسي أصبل السمسنسزلات إن كــنــتــم مـــمــن تــبــيِّــن صــدق تــلـك الــمــرمــلاتُ مين شياد عيرش البرافيديين عسلي الأسيقية والسظيبات مـــن طـــارد الأتسراك مـــن نـــادى بـــجـــمــعــهـــم شـــتسات مسن قساد لسلسحسرب السرج الرمسن السغسط ارفسة الأبساة إنا شحفنا البيض تسطيع حبن كنتم في سبات مسستسنسق فيسن حسق وفضيحا مسن بسيسن أشداق السبسزاة إتسا نسشرنا الأرض فسكي أشعب لاتبهن السمستسب عسشرات وجرى عمليها من دماء نصورتا الممتناشرات حستسي إذا مسا أيسنسعست بسقسط وفسهسا السمستسدلسيسات أضحي ليدجيلية ريسجيهما الصبفوأ فسمنا ريسح السفسرات حسناتها اختضت بكم ولنا جميع السيئان (37) وحين يتذكر شهداء الرميثة<sup>(38)</sup> في 9 شعبان من عام 1353هـ يقول في هذا المعنى أيضاً: السلُّسه أكسبسر قسد تسجسر عسنسا السمسريسر بسل الأمسر إنَّا تــشــرتــاهــا رؤوس الـــصـيــد مــن عــلــيـا مــضــر إأسا سقيت اها دماء طاهرات المععت صدر

- (36) إبراهيم الوائلي، ثورة العشرين في الشعر العراقي، ص 122.
  - (37) على الخافاني، شعراء الغري، الجزء الرابع، ص 336.
    - (38) من مدن الفرات الأوسط.

في أدب العراق الحديث

حست إذا ما است وسقت وتطاولت هي والشـجر أضحت لسنا أشواكها ولـغـيرنا طاب الـشمر فـكأنسما هم يعرب وكأننا نحن الـخزر ويلي لـغـلمم هم يعرب فعبت دماؤهم هلر<sup>(30)</sup> وكأن الجعفري يريد أن يؤكد أن الفرات الأوسط وهو منطقة تتميز بكثافة سكانية شيعية، كان يتحمل في ثورة العشرين أكبر نصيب من أعبائها العسكرية والاقتصادية. وكان أحمد الصافي من قبل يعرض لهذه الحقيقة فيقول:

إن غصبت منك الأسود لقمة فاستخرج اللقمة من فم الأسد إن مصاعب الحياة كلها شديدة لكنما الذل أشد الشعب ثار فارتقت أسافل والبحر إن هاج طفا فيه الزبد كم في هياج البحر خالي صدف علا وذو اللؤلؤ في القعر ركد تالله ما أعظمها من خيبة نحن زرعنا الزرع والغير حصد<sup>(40)</sup> ويلاحظ أن البصير ظل في طليعة الشعراء الذين امتدوا بضمائرهم النقية وأعصابهم

القوية ووطنيتهم الصادقة وراء الثورة وظل يطلع إلى النصر أبداً ويقول: كافحت أعدائيي ولست بوالق أن النجاح مقدر لكفاحي لكنما وطني دعا فأجبت وأبيت للباغين خفض جناحي ونهضت بالخطب الفصاح مدافعاً عن حق شعب في الحياة صراح ولمن رجعت بغير ما أملته ونزعت من يد قاهري سلاحي فلقد أفدت من المصائب خبرة ستكون عند العود سر نجاحي<sup>(14)</sup> وكان بحر العلوم شاعراً آخر من هؤلاء الذين نذروا أنفسهم لقضية العراق وتميزوا بأعصاب من حديد قهرت كل ما تستطيعه السجون في ترويض الأحرار على الذل من

مؤمناً بشعبك إيماناً يخيف ويرهب ، الردى ويسانىس تسواقساً إلىيه ويسطرب

حزيران تـدري أنـت مـن كـان مـؤمـنـاً ومن كـان في سوح الكفاح يرى الردى

(39) م. ن، ص 340.

طاقات:

- (40) أحمد الصافي النجفي، الأمواج، الطبعة الثالثة، صيدًا 1954م، ص 55.
  - (41) البركان، ص 72.

ومن كان يعطي المهر للمجد خاطباً وما المهر إلا نفسه حين يخطب ومن ساوم الطاغوت خلف ظهورنا بلوم وولّى خاننا يتذبذب ومن كان كالحرباء في كل لحظة تمرّ له شكل ودين ومذهب مضت حجج ست عليك وحكمنا كما هو في عهد الوصاية أجرب له نفس روح الإنكليز وبغيهم علينا وأما وجهه فمعرب<sup>(42)</sup>

ولم يكن الجواهري بأقل من بحر العلوم تطرحاً على الخطر دفاعاً عن الحق المشروع في التحرر، وفضحاً لكل ما كان يخطط للعراق مما يقع في إطار المعوقات عن النهوض بدءاً بالملكية وانتهاء بالرابع عشر من تموز. لقد كان الجواهري، في موضوعه، ولا بد من هذا التخصيص شاعر الشعب كما كان بحر العلوم شاعر الشعب هو الآخر. ولا تستطيع لحظات الضعف على قلتها، وكنا قد عللنا لها من قبل، أن تحرم الجواهري هذا الشرف الكبير، فقد ظل الرجل إلى سقوط الملكية صناجة العراق الحرّ كما يقولون.

ثم إذا جاز أن يستريح القطاع الشيعي إلى سلطة هاشمية بحكم ما يرد في الأصول الكبرى للعقيدة متصلاً بمبدأ القيادة فلم يكن ذلك يعني أن تقبل هذه السلطة ولو بعيداً عن نقاء السيرة وعمق التضحية ولعله من هنا كان نفر شديد الحماسة في القطاع يهتف وراء صلح الحسن: قيا مذل الشيعة، متناسياً ما يقع في الظرف من مسوغات هذا الصلح، لكأن عصمة الحاكم، وكان الرسول (ص) يمثل أعلى صورها لا تعود مرجحاً بقدر ما تعود مادة قانونية مقررة تحتل الصدر من شروط الحاكم المسلم في العقيدة الشيعية! نريد أن نخلص من هذا إلى أن القطاع الشيعي في العراق لم يكن ينظر إلى الملكية نظرة تقدير بغير قيد أو شرط وإنما كان يريدها أن ترتفع إلى مستوى السِيَر النقية، حتى إذا عجزت عن أن تحقق هذه الإرادة أوسعها تقريعاً.

وليس هذا يعني أننا في صدد قاعدة تظرد فقد ظل في القطاع من يتلمس للحكم الهاشمي في العراق أعذاراً تعفيه من مسؤولية النشاز رغباً أو رهباً أو وفاء لعارفة أو لقاء على وجهة نظر في السياسة تنطلق من الاقتناع بمبدأ الأخذ والعطاء: بحر العلوم مثلاً لا يجد فرقاً بين عهد الوصاية وعهد الدمى التي كان يحركها الاستعمار وفق

<sup>(42) ٪</sup> من قصيدة نظمها محمد صالح بحر العلوم في الذكرى السادسة للثورة العراقية. ديوان بحر العلوم، الجزء الأول، مطبعة دار التضامن، 1968م، ص 33.

مشيئته وراء ملك عضّت عرشه في دمشق أفعى فظل يخايله في بغداد سمّ نابيها القاتلين! كان هذا رأي الشاعر بعد أن تصرمت سنوات مت من عهد فيصل الأول: مضت حجج ست عليك وحكمنا كما هو في عهد الوصاية أجرب له نفس روح الإنكليز وبغيهم علينا وأما وجهه فمعرّب ويبدو أن هذا الرأي لم يتغير حتى أشرف العهد على نهايته: كسوّنت أشلاء ثوار المفرات (دولة) يرأسها (العضو الأشل) فاقتنت بالحسنات الماضيات ضعة الحال وضيع المقتبل كيفما دارت كووس التركات خسرت وراثها حتى الوشل فقدت آباءها السميد الأباة

\* \* \*

السعسبوديسة فسي ذا السزمسن (هيمكل) يقبل أنواع الطلاء يستسراءى أصللها لللفطين وعلى الصبغة يعشو البسطاء كل شيء يستسرى في تسمن وتعين الحكم يشرى باللعاء ما اشتريساه لبيع الوطن وفاعرف الغاية من هذاالشراء

\* \* \*

أنسهاك الأمة بـوس الاضـطـهـاد و(ربـيـب الـقـصـر) فـي نـعـمـتـه حـائـزاً مـرضـاة (دار الاعـتـمـاد) ويــهـا تـحـقـيـق أمسنـيـتـه لا يــبـالــي بــصــلاح وســداد أن تـعـامـى الـنـاس عـن سـدتـه هــذه عــيـشـة أبــنـاء الـبـلاد لا تـساوي شـسع نـعـل ابـنـتـه

\* \* \*

أبــأثــواب الــرعــاة الــبــالــيــه قَــد تـعـلـمـت ارتــداء الـسـنـدس أم عـلـى جــانـب بـثـر الـبـاديـه كنت تسقى عـذب مـاء الـتيـمس ادّكـر تـلـك الـحـيـاة الـمـاضـيـه وتـــذكـــر أن ذا مـــن نــفــســى مدى إسهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

أنا قــدمــت الــدمــاء الــزاكــيــه فــتــاخــرت بـــتــاج الــدنــس<sup>(43)</sup> ويلاحظ أن بحر العلوم لا يعرض للملكية في عهد غازي بمدح أو ذم حتى كان ذلك هو الموقف الطبيعي لشعر انتهى برأيه السياسي إلى اليسار<sup>(44)</sup> وإذا كان للملكية هذه المرة تطلعات خيرة تستأهل الثناء فقد كان من المفارقة أن يقع انتماء إلى اليسار وترويج للملكية عبر أماديح ولو صادقة!!

ثم تعلن الحرب العالمية الثانية ويكون في نصوص المعاهدة الجائرة التي ربط بها العراق عشية قبوله عضواً في عصبة الأمم ما يسمح بانتفاع موقت بجغرافيته العسكرية. ولم يكن هذا يكفي في حرب طاحنة كانت قلاع الحلفاء تتساقط فيها واحدة إثر أخرى بين يدي نازية قوية شرسة، فاعتدى الإنكليز على استقلال العراق وسيادته الوطنية وقهروه على أن يشارك في حرب لا ناقة له فيها ولا جمل فاندلعت ثورة مايس عام 1941م وكان ما كان مما لا حاجة بنا لتكرار الحديث فيه. وطبيعي أن يكون لبحر العلوم موقف إيجابي من هذه الثورة ولعله من هنا كان يسخر بالإنكليز ويقول:

ماذا يريد الإنكليز وما لهم لا يرعوون وهتلر متنمر برلين ترعب لنلغاً بنسورها ونباب لندن عنلنا يستنسر وأحظ من هذا اللباب حقارة ونقر لترورة شعبه يتنكر إن اللغاع فريضة وتنكر الواعي لهذا الفرض بتس المنكر<sup>(45)</sup> ثم هو يعنف بالملكية بعد فشل الثورة ويوسع عبد الآله بن على شتماً يتجاوز في

بعض صوره إلى ضرب من الإقذاع وفاحش القول: بلينا بسوءتك العاريه تسلق بأحضان أعدائيه وتحصل أنت لشغر العراق شريداً من الشورة الصاليه وينينك الشغر نبذ النواة حقيراً إلى أمك العاويه<sup>(46)</sup> فستاخذ هذي بإحدى يديك ويأخذ عمك بالشانيه وتصبح عمان مأوى الذئاب بغضل (أبي حنيك) والحاشيه

- (43) الديوان والقصيدة قيلت في 7 تموز عام 1931م، ج 1، ص 51-53.
  - (44) الديوان، الجزء الأول، ص 140.
    - (45) م. ن، ص 178.

فمي أدب العراق الحديث

وتسرجع تسرقسص لسلإنسكسلم مسنع السفساجسرات بسحسبانسيسه وتسأتسي تسشسق السبدمسا والسدمسوع لسبسغسداد قسي زفّسة دامسيسه ونسحسن عسلسى دجسلسة والسفسرات نسجسود بسأرواحسنسا السغسالسيسه فسداء لسمسوطسنسنسا السمسبتسلسى المواتم السلقيسط من السباديسه<sup>(47)</sup> ويثب العراق بالسلطة في كانون من عام 1948م إيطالاً لما يعرف في تاريخ العراق الحديث بمعاهدة «بورتسموث» ويكون لبحر العلوم نشاط كبير في التعبئة لهذا المصير

الذي انتهت إليه فهو يقول مثلاً: يا عسهد بورتسموث إنّا أمة تأبى محالفة العدو الغادر قف عند حدّك فالعراق إرادة جبارة في سحق كل مغامر أنسيت يوماً في الفرات فجأتني لتعود مختزياً بيوم آخر ستريك دجلة وهي طاغية على أعدائنا وجهاً لشعب ثائر<sup>(48)</sup>

ويرتجل في المظاهرة الشعبية الكبرى التي نظمت في اليوم الثاني والعشرين من كانون الثاني من العام نفسه لتكون تشيعاً رمزياً لشهيد شاب من شهداء الوثبة: أيها المؤمنيون بالشعب والشورة مبتوا لشجب عهد العبيد واكتبوا بالكفاح تحرير شعب يكسب المجد بالكفاح المجيد نحبن كنا ولا نيزال أشباء على البغي في جميع العهود نحسن الخوض في غمار المنايا ونغني للناس لحن الخلود<sup>(49)</sup> وبالرغم من أن المعاهدة كانت تنعقد في ظل حكومة يرأسها شيعي – وفي تأريخ

ربعر تم من ما يكن يقع هذا إلا قليلاً ـ فقد ألحّ على نبزه بأبشع ما ينبز به عهد عميل: يسا وتسببة الـشــعسب اخــرقــي بــالــلــعـــن عـــهـــد الأخـــرق فــــعـــهـــد بـــورتــــسـمـــوث قـــيـــد لاحـــتـــلال مـــطــلـــق

- (46) يقصد بها الإمبريالية.
  - (47) م. ټ، ص 185.
- (48) الديوان، ج 2، ص 129.
- (49) م. ن، ص 130. وقد قدّر المشتركون في التظاهرة بأكثر من مائة وخمسين ألف شخص ودامت ست ساعات!

مدى إسهام الشعر الشبعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

أمـــلاه <sup>٩</sup>.ــيـفــن<sup>٩</sup> عــلــى ذيـــل لـــه مـــلـــتـــصــق فــصـدق الـــذيــل عــلــى الــعـهـد ولــمــا يــصـدق واجـتـاز بــالــسـبق عـلــى الـتـوقـيـع شــأو الأسـبق<sup>(05)</sup> طــاغــيــة الــمـيـدان والــمـيـدان يــاسـمـه بـقـي يا وثـبة الشعب اقـلـعي دابــر حــكــم مـــرهــق وأطــلـقــي لــلــرافــديــن خــيــر وجــه مــشــرق تــجـنـبـي إشــراك مــن خــانــوا الــحـمــى وأطــلــقـي بــنـا جـنـاحـيـك ولــلـعـزة فــيـنـا حـلَـقي يا وثـبة الشعب احفظي الــصف مــن الــتسفـرق فــوحــدة الــصف سـلاح الــظــفسر الـــمــحــةــق ويـا ضحـايـا عـهـد بـورتـــموث لـلـخـلـد اسـبـقـي والى ثورة تموز المجيدة ظل بحر العلوم يتناسق في مواقفه من كل الأحداث السياسية المحلية وكان هذا يعني أنه ظل يقول كلمته الجريئة الصريحة في كل ما كان

يلتوي من هذه الأحداث ويبقى أن بحر العلوم لا يمثّل ظاهرة شيعية عامة لأنه ظل في القطاع من يذهب في السياسة غير مذهبه. ثم هو وراء ذلك شاعرية بغير عمق، وسواء أكان ذلك قدرها كله من عطاء الحياة فهي مقهورة عليه، أم كان ذلك بعض ما قدّر لها في الأصل فهي مختارة فيه، فإن شاعر الشعب مدعو أبداً إلى تسطيح أفكاره.

والجواهري هو الآخر دليل كبير من أدلة القطاع الشيعي على مشاركة عميقة في جملة ما كانت تفرضه ظروف النضال الصعبة من مواقف الدفاع عن حقوق الشعب وقضاياه العادلة. والواقع أن هذا الشاعر الضخم لم يكن صوتاً قوياً في الأحداث الأولى من حياة العراق السياسية وفي ظل الثورة الكبرى وكانت «النجف» بؤرتها الإعلامية. كان الجواهري يخشى أن يفترع منابرها لأنه لم يكن قد اطمأن بعد إلى حقيقته الشعرية. ثم تترسخ شاعريته، وتستقيم لها عناصر الخلق الفني العالي فإذا هو على الجملة شاعر أخلد ما يكون الشاعر إنسانية موضوع وبراعة أداء ودقة تصوير. وبالرغم من أن الجواهري كان محسوباً على البلاط وراء الضجة التي أحدثها فصله من التعليم في الثلث الأخير من العشرينات لم يكن خالص الود للملكية، فقد نبزها

<sup>(50)</sup> المقصود به نوري السعيد الذي العقدت معاهدة حزيران 1930م في عهده.

<sup>(51)</sup> الديوان، ص 132.

أكثر من مرة، ويبدو في تعليل هذه الظاهرة أن الجواهري كان يستريح إلى قيادة هاشمية معاصرة تتحدّر إليها من القديم ـ ولو نظرياً ـ مواريث من عمق التضحيات ونقاء السير. ثم كان الجواهري صاحب بدوات أحياناً، وكان صاحب عقيدة صلبة غالباً. وطبيعي في هذا الضوء أن تتذبذب هاشمياته بين المدح والذم: فهو يشيل مثلاً بضبع الحسين إلى السماء، ويطوي ضلوعه على مثل وخز السمر في مأساته:

مهن بحسن فعلك من صدق وإيشار مها فقد أرينك عقبى هذه الدار موى مسارح همها تمثيل أدوار نها وتستكنّ المساوي خلف أستار مته قابلتم البحر تياراً بتيار متها بانه أي نسفاع وضرار رتم يوم استشاط وهاجت سورة النار ضاً عن أن يمد يداً للذل والعار كنت أيامك الغر من محمود آثار لمدة قحسن فعلك فينا خير تذكار<sup>(52)</sup>

سلام على تاريخه المتألق سلام عليه يوم نحظى فنلتقي سلام على ما فات منه وما بقي شهامة قوم شملهم بالتفرق وما طيب عيش المرء إن لم يرنق تمازجها الذكرى بدمع مرقرق تلقاك من غمر القوافي بفيلق وذي خلق لم يمتهن بتخلق إلى غير أرباب العلى غير شيق أخذت عليها كل عهد وموثق<sup>(53)</sup> غالباً. وطبيعي في هذا الضوء أن تتلبله بضبع الحسين إلى السماء، ويطوي ضلوء شيخ الجزيرة أنت اليوم مرتسهن لتحمدن من الدنيا عواقبها خودعت عنها وليست لو علمت سوى تغشى العيون بتدليس محاسنها يا حاملين على الأمواج عزمته يا حاملين على الأمواج عزمته يا ناهضاً بأباة الضيم منتفضاً يا ناهضاً بأباة الضيم منتفضاً في ذمة الله والتاريخ ما تركت إن لم يقيموا لك الذكرى مخلدة

ويقول في هذا الصدد: سلام على شيخ الجزيرة كلها سلام ع سلام عليه يوم شطّت ركابه سلام عا سلام على عمر تقضّى بصالح سلام عا أبا فيصل بعض التعزي فكم رمت شهامة وما قدر عمر المرء إن لم يرع به وما طيم أبا فيصل أشجى التحايا تحية تمازجه أبا فيصل أشجى التحايا تحية تمازجه أبا فيصل أشجى التحايا تحية تمازجه وما قدر عمر المرء إن لم يرع به وما طيم أبا فيصل أشجى التحايا تحية تمازجه أبا فيصل أن لا ترال أمينة أخذت ع

(52) ديوان الجواهري، الجزء الأول، مطبعة الأديب البغدادية، ص 289–290.

(53) الديوان، الجزء الأول، ص 512.

مدى إسهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

ولم يكن فيصل بأقل شأناً من أبيه الحسين في نظر الجواهري من حيث براعته السياسية وعاطفته الوطنية وأنه معقد أمل ومحط رجاء: حـبّـاك ربـك غـاديـاً أو رائـحـا مستسهلأ نبهج الهداية واضحا أيامنا بسك كسلسهسن سوانح ومتى تشأ \_ حوشيت \_ كنَّ بوارحا إلا قبطييعياً في فبلاة سبارجيا لبولاك مباكبان البعبراق وأهبليه وحملت أعباء الخطوب فوادحا سست الحوادث بالروية جاهدأ لولا جهودك كان صعباً جامحا وأدبت ننفسك في رياضة موطن مولاي ثمق أن المجروانسح ثمرة بولاء عرشك ما بقين جوانحا سر واثقاً بجهاد شعب طامح ولـقـد يـسـرّك أن تـراه طـامـحـا ولقيت شعبأ للشعوب مكافحا قـل إنا أتـيـت مـن الـحـلـيـفـة دارهــا شعبى وفى كفى لجاح مصيره يبرجبو ويبأمبل أن يبرانني نباجبحنا ويحب في السمّ الزعاف مصارحا يشنا على العذب الفرات منافقاً كوني له الخل النصيح سريرة وجهارة تجديه خلاً ناصحا (54) ويلاحظ أن الجواهري هنا على غير المألوف من عصبيته في الحديث عن الحقوق المضيعة منطقي وهادئ حتى كأنه يسوغ أسلوب فيصل في المطالبة بهذه الحقوق. وهو أسلوب يقوم في الأساس على مبلة الأخذ والعطاء. وفي النجف كان الجواهري يرحب بفيصل وهو في زيارة خاصة للمدينة المقدسة ويقول: أعلة للك السمشهج البواضيح فسسر لاحفا طيرك السانيح وحسيساك ريسك مسن نساصسح إذا عـزنــا الــمـشـفــق الــنــاصــح يحتث عننك بطيب الهبوب فسكسل مسكسان ربسيسع يسروق وكسل تسراب شيندى فسيائين يسحسار بسطسل عستسه السمسادح سلام الإله عسلي طسالع وإن أجسهد السنبظر السطامسح مهيب يسرة سناء العيون ويستغل الشاعر المناسبة فيذكّر الملك بأن جنوب العراق وهو الذي وثب بالمستعمر ووطِّد الحكم القائم بجهود المخلصين من أبنائه يتعرض لمحاولتي إهمال وإذلال:

(54) - هي من قصيدة تحت عنوان (في الطيارة أو على أبواب المفاوضات) نظمت بمناسبة سفر الملك فيصل الأول في السادس من آب 1927م لإجراء مفاوضات غير رسمية لعقد معاهدة جديدة مع بريطانيا. والديوان، الجزء الأول، ص 415–416.

في ادب العراق الحديث

مليك العراق وكم جمرة يسفيق بأمثالها القادم يستوح المغرد شجواً فلا يسغرنك إن غرد الستائح أستَّك أن الفواد الرقيق يمض به الحادث الفادح وإنت خصود عست عن نيبة فواد الحسود لها طافح وإنت خصود عست عن نيبة فواد الحسود لها طافح فقد سار بين حداة الركاب حديث يلين له الكاشح تتم الشمال به للجنوب وينبي به الغادي الرائح تنم الشمال به للجنوب وينبي به الغادي الرائح مداة استضمك في كربلا وإياهم المجلس الفاسح فداة استمامك في كربلا وإيام المحلس الفاسح وانا لنأمل حتى إذا تمخص لم يجنه الغام وارا لنا مع من المحلوب وينبي به الغادي الرائح وارا مقام المحلوب وينبي به المحلوب المات وارا منا من من المرحمي المحلوب وينبي به المحلوب المات وارا المحلوب وينبي به المحلوب المات والي المات والي وارا مع المحلوب وينبي به المحلوب المات والي المات والي الم

وينبغي أن نسجل هنا أن ما كان يتم في الحياة السياسية وراء الثورة مما يحمل على الاستئثار بمعطياتها، ولو حكماً عميلاً، يمارسه جهاز مشلول أدّى إلى أن يشيع في القطاع الشيعي شعور مرير باغتيال تصحياته وكانت كباراً حقاً ... وأن يعود للظهور ولو ضعيفاً ما كان قد ذاب في وهج الثورة من أحاسيس الطائفية المقيتة.

ثم يكون في بدوات الجواهري ما يدفعه إلى أن يعرّض بالهاشميين تعريضاً يوشك أن يكون من الصراحة في هجائهم. ومن هنا يكون أمير سعودي هو فيصل بن عبد العزيز موضوع نونية في المديح هي على حقيقتها تعبير عن ضائقة عزّ على الشاعر أن يتجاهلها الملك الهاشمي فلا يضع لها حداً: فـتـى عـبـد الـعـزيـز وفـيـك مـا فـي أبـيـك الـشـهـم مـن غـرر الـمـعـانـي

لأمر ما تحسّ من انسعطافٌ عليك وما ترى من مهرجان

- (55) ليقصد المجتهدين الذين غادروا العراق إلى إيران احتجاجاً على المعاملة القاسية التي عومل بها مجتهد شيعي كبير هو الشيخ محمد مهدي الخالصي فقد أبعد من العراق لفتوى طالب فيها بمقاطعة الانتخابات للمجلس التأسيسي.
  - (56) مجلة «العرفان» اللبنانية، الجزء الخامس، المجلد التاسع، عام 1924م-1342هـ.

تبأميل فبي البسبهبول وفبي البروابني ومختبلة الأباطح والمغاني ألست تسرى ارتساحاً وانبطلاقاً يلوح على خمائلها الحسان ولبو فبي وجبه مكتشب وعبانيي وفي شتى الوجوه ترى انبساطاً وقسى السلُّسه السحسجساز ومسا يسلسيسه بفضل أبيك من غصص الهوان بسبع سنين شيقة سمان ومتمع ذلك الشعب الموقى بسجسمر لسظمى وسسم الأفسعسوان على حين اصطلى جيران نجد به أحرزتم قصب الرهان مسيستم والسمسلوك إلى مسجسال مـقـام الـزجّ زلّ عـن الـسـنـان فجاء مقامهم عنكم وضيعأ تـــحـــرك مــــن فــــلان أو فــــلان فللا تسحسسب بسأن دعساة سسوء ولا شـــتـــى أســالــيــب هـــجــان ولا شــــتــــى زخـــاريـــف ركـــاك موجمهة إلميكم باتران (57) تبحبول عبنكم منجبري قبلبوب اثم يكون في بدوات الجواهري كذلك ما يدفعه إلى هجاء فيصل منطلقاً من حس قوي بالتجزئة وهو حس ظل يغلب في دم العربي المعاصر مشاعر الوحدة على غير المألوف في مواريث العنصرا! غريب به لا الأم منه ولا الأب أفني كبل ينوم فني البعبراق مرؤمير محكى بكد إلا البعيد المجنب ولم يرَ ذا بـطـش شـديـد وغـلُظَـة وتأباه يجبى للعراق ويجلب أكل بغيض يثقل الأرض ظله أب اسمه عند التواريخ يعرب وحجتهم إنكان فيما مضى لنا عديد الحصى أبناؤه ولكلهم مجال وملهى في العراقين طيب وقد أصبحوا أولى بنا من نفوسنا لأنبهم أرحنامتنا حين تنتسب نصيب به إلا مشاش وطحلب<sup>(58)</sup> فأما يندوه الأقدريون فسما ليهم وبالرغم من أن غازي كان يرجى لخير كثير من حيث تطلعاته الوطنية فقد ظل الجواهري يستشرف للخلاص مصلحاً آخر: إذا ما أجلت الطرف حولك وانجلت بعينيك يومأ مخبئات الضمائر وكشفت عن هذي النفوس غطاءها وأببرزتمهما مشل الإمباء البحبواسير

- (57) نظمت القصيدة عام 1932م بمناسبة قدوم الأمير فيصل آل سعود إلى العراق. ديوان الجواهري، الجزء الثاني، ص 125-128.
  - (58) ديوان الجواهري، الجزء الثاني، ص 221-222.

وفتشت عما في زوايا الدوائر وغربلت ما ضمّت بطون الدفاتر رجعت بعين رقرق الحزن ماءها وأبت بقلب شارد اللب حائر وأيقنت أن الحال حال تعسرت على كل طب بالطبائع ماهر وقد يملأ الحر المفكر حرقة تفكره يوماً بعقبى المصائر ولا أمل إلا على يد مصلح حقود على هذا التدهور ثائر<sup>(62)</sup>

وحين صرع الملك لم يجهش الجواهري بالبكاء فعل الذين تفدحهم المصيبة بعزيز وحتى البيتان اللذان استهلّ بهما كلمته عن الحادث لا يقعان في إطار الرأي السياسي الواضح بقدر ما يقعان في إطار التعزية بزعامة كان الشعب ينفعل ببوادرها الوطنية ويتطلع إلى أن يتحقق على يديها أمل بالخلاص:

خبر وليس كسائر الأخبار حصب البلاد بمارج من نار فلوت له الصيد الأماجد هامها حزناً لفقد زعيمها المختار<sup>(60)</sup> وإذا كانت الثلاثينات هي التي شهدت أول تنظيم يساري في العراق، وكان

الجواهري بحكم نشأته في بيت عرف بإيعانه العميق بـ «المشروطة»<sup>(61)</sup> مهيئاً للانتماء إلى اليسار نزعة إنسانية على الأقل لم يكن غريباً أن يقع حجم إخلاصه للملكية في عهد غازي بقدر ما يشير إليه البيتان السابقان. ولعله من هنا كان الجواهري يناصر الانقلاب الذي قام به الفريق بكر صنعي عام 1936م وهو انقلاب لم يكن شك في البدء أنه يحمل طابع اليسار:

فهم إذا وجدوها فرصة ثأروا شنعاء سوداء لا تبقي ولا تذر من طول صفح وعفو فهي تستتر وما الصريح بذي ذنب فيعتذر أن سوف يرجع ماضيهم فيزدهر ولم يرع سامر منهم ولا سمر لا تـبـق دابَـر أقـوام وتـرتـهـم هـنـاك تـنـتـظـر الأحـرار مـجـزرة وثـم شـرذمـة ألـفـت لـهـا حـجـيـاً إنـي أصـارحـك الـتـعـبـيـر مـجـتـرئـاً تـهـامس الـنـفـر الـبـاكـون عـهـدهـم تـجـري الأحـاديـث نـكـراء كـعـادتـهـا

- (59) م. ڻ، ص 267.
- (60) م. ن، ص 354.
- (61) ديوان الجواهري»، مقدمة الدكتور علي جواد الطاهر القيمة، الجزء الأول، نشر وزارة الإعلام، 1973، ص 40.

هدى إسهام للشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

فحاسب القوم عن كل الذي اجترحوا عما أراقوا وما اغتلوا وما احتكروا للآن لم يلغ شبر من مزارعهم ولا تزحزح مما شيدوا حجر ولم ينزل لهم في كل زاوية منوه بمخازيهم ومفتخر تصور الأمر معكوساً وخذ مثلاً مما يجرونه لو أنهم نصروا تالله لاقتيد زيد باسم زائدة ولاصطلى عامر والمبتغى عمر ولا نمحى كل رسم من معالمكم ولا اشتفت بكم الأمثال والسير<sup>(62)</sup>

حتى إذا تخلّت وزارة الانقلاب عن وعودها التي قطعتها على نفسها عند أول تأليفها بإنجاز إصلاحات جذرية في جميع نواحي الحياة وشنّت حملة إرهابية على القوى الوطنية التي ساندت الانقلاب تحول الجواهري من مؤيد شديد التأييد إلى معارض شديد المعارضة وكان أبرع ما جلد به ظهور الانقلابيين أسلوب طريف في الهجاء ينطلق به إلى غرضه عبر حديث ساخر مع نفسه يتغشى عتاباً على ظاهرة النقاء في سلوكه السياسي، وليس بعيداً أن يكون ذلك من تأثير الرصافي فيه:

ماذا تريد من الزمان ومن الرغائب والأماني أو كلما شرافت من آمالك الغر الحسان ورعت ك ألطاف العن العابة بالرفاه وبالأمان أغرمت بسالاهات إفترام المحمن يصف بالاذان إن كنت تحصد من يحوط الباب منه حارسان فلديك حراس كأنك منهم في معمعمان ومروكولون بحما تصرف في الدقاتق والشواني أسكنت داراً ما لها في الصيت والعظموت ثاني ما أن يباح دخولها إلاليذي خصطر وشان وحفظت فيها رغم أنهك من خبيتات الدنان وحفظت فيها من غرور المال أو محر الحسان وحفيل السما العيمان بالحيان والميان وحلام تحسدي المالما بالمثالث والم

(62) الديوان، الجزء الثاني، ص 317-318.

لهي أدب العراق الحديث

أولىيىس خىشىخىشىة الىحىديد ألىذ مىن عرف المقىيان يىشدو بىها مىن أجل لىهوك ألىف مىكروب وعانىي اوزان شىعىرك بىعىض أوزان حسوتىها بىاتىزان سبّح بانىعىمهم فانت بىفضل ما أولوك جاني مىك الىحديد عملى يديك جزاء ما جىنت اليدان سبّح بانعىمهم وإن عانيت منهم ما تعاني إن لىم تىفىدك عىقربة فعسى تغيد عقربتان

ويؤيد الجواهري حركة "مايس" بغير حماسة فيما يبدو حتى إذا فشلت غادر العراق مع من غادره إلى إيران. ثم يعود ليواصل ما انقطع من مشاركته في أحداث السياسة المحلية. وعشية "بورتسموث" كان مهيئاً لأن ينفجر بشعر أخطر ما يكون الشعر تأثيراً في الجماهير وتعبئتها للإطاحة بالسلطة. وفي تظاهرة للاحتجاج على المعاهدة يسقط أخ له مضرجاً بدمائه فيتوهج في لهب المحتة ويساقط حمماً:

اتسعبلم أم أنت لا تسعبل بن بن أن جراح الصحايا فرم فسم ليس كالمتعي قولة وليس كآخر يسترحم يصيح على المقمعين الجياع أربعوا دماءكم تطعموا ويهتف بالنفر المهطعين أهينوا لشامكم تكرموا اتسعبلم أن جراح الشبهيد تنظل عن الثار تستفهم تمص دما ثم تبغي دما وتبقى تلح وتستطعم فقل للمقيم على ذلة هجيناً يسخر أو يلجم تقحم، لعنت، أزيز الرصاص وجرّب من الحظ ما يقسم وخضها كما خاضها الأسبقون وثن بما افتتع الأقدم فإما إلى حيث تبدو الحياة لعينيك مكرمة تغلم

(63) الديوان، الجزء الثاني، ص 327-328. وكان الرصافي يصطنع في نقد السلطة ما يشبه هذا الأسلوب: يسا قسوم لا تستسكسلسمسوا إن المسمكسسلام ممسحمسرم نسامسوا ولا تسمستسيسقسظسوا مسسا فسساز إلا السسنسيوم مدى إسهام الشمعر الشيعي فمي الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

تسقحم لعنت فسما ترتجي من العيش عن ورده تحرم ااوجع من أنك السمزدري وأقستسل من أنك السمعدم تقحم فسمن ذا يسخوض السنون إذا عافها الأنكد الأشام تقحم فسمن ذا يسلوم السبطين إذا كنان مشلك لا يسقحم يقولون من هولاء الرعاع فأفهسمهم بدم من هم وأفهسمهم بدم أنسهم عبيدك إن تدعهم يخدموا وأنك أشرف من خسيرهم وكعبك من خده أكرم<sup>(64)</sup> ويظل يرمضه استشهاد أخيه فينفجر مرة أخرى في الحفل الذي أقيم في النجف

بك والنصال تورخ الأعوام يـوم الــشــهــيــد تــحــيــة وســلام علم الحساب وتفخر الأيام بك والضحايا الغر يزهو شامخأ وبك القيامة للطغاة تقام بك يبعث الجيل المحتم بعثه فسود وحسشبو أنسوفسهم إرغبام وبك العتاة سيحشرون وجوههم <u>ا بجرعون من الهوان طخام</u> صف إلى صف طغاماً لم تلق هيذي المجموع كمأنبهما أنبعمام وسيسألون من اللين تستخروك هَـَدراً وديــسـت حــرمــة وذمــام ومن استبيح على يديهم حقَّها وجبه السحسياة فسكسذروا وأغسامهوا ومن الذين عدوا عليه فشوهوا من خيفة فستنطق الآثام سيحاسبون فإن عرتهم سكتة حـــتـــى كــــأن رؤوســـهــــم أقـــدام<sup>(65)</sup> سينكس المتذبذبون رقابهم ولم يكن يقف عند أخيه وحده في التذكير بدم الشهداء الذي أريق ظلماً في وثبة كانون وإنما كان يتجاوزه إلى غيره من شهداء الحدث الكبير فيقول في قيس الألوسية:

> يا قيس يا رمز الشهادة عطّرت بدم خضيب كرّمت بالكفن المخضب منك والخد التريب

- (64) الديوان، الجزء الثالث، ص 259-260.
  - (65) م. ن، ص 269–270.

> أقـــــــم يــــــا ظــــــلام رواق الـــــــضــــــبـــاب وشبيد في في المسياف يك سرود المسق باب وغسظ السسمسا بيجناحسي عسقساب ومسج حسنسقساً مستخصيداً كسالسعسبساب أقسم لا محسبتكم ولا مسبط السبع وخسيب م فسيكر تي تي تي مناكرة توسيل فـــــداء لـــــوجــــهـــك يـــــا أســــود غـــــرانـــــــق أوجــــــهـــــه مــــــا صــــــرخــــــد كـــــان بـــــهــــا ســــرجـــــا تـــــوقـــــد أس\_\_\_\_ارى لأه\_\_\_\_\_وائ\_\_\_\_ه\_\_\_\_ا أع\_\_\_\_\_د بسبهسا السدود مسن خسسية يسبزحسف وأشـــــــاح مـــــاثـــــــــة تـــــرجــــــف ومسهلكة بالخنبا تستبطف فسهسم جمسيسف فمسوقهما عمستخصف

> > (66) الديوان، ج 3، ص 288.

مدى إسهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

وهــم فــي مـفـاحــصـهـم يــزحــفــون وهــم فــي مــفـاجــرهــم يــرجــفـون وهــم بــالــمــفـاخــر إذ يــــــرون صــفــاق الـــوجــوه وخــزر الــعــيـون لـــيــبـدون أكــثــر خـــزيــا وعــارا فــلـيـت الــخـنـا عـنــدهـم والــشــنـارا أمـــاط الـــدمــي وتـــردى الـــنــهــارا وعــاف مــن الــمــجــد ثــوبــا مــعـارا ولاح عــلـــى خـــيــر حــال يـــكــون ولاح عــلـــى خـــيـر حــال يـــكــون والــقــى مــن الـكــنب عــنـه الـخــمـارا وألــقــى مــن الـكــنب عــنـه الــخــمـارا

ووراء دخول العراق فيما يعرف بـ تحلف بغداد، دفاعاً عن مصالح الاستعمار واحتكاراته يقف الجواهري في الحفل المهيب الذي أقيم في دمشق عام 1956م احتفالاً بذكرى مصرع الشهيد عدنان المالكي – وكان في طليعة الأحرار الذين ناصبوا الحلف العداء – فيقول:

أضحية الحلف الهجين بشارة لك في تكشف سورة الهجناء أسطورة الأحلاف سوف يمجمها التاريخ مشل خرافة الحلفاء سرعان ما تنهية بعد أوارة تعشي العيون كفحمة الطرفاء واهزأة الأحلاف بيين مسخر ومسخرين وسيد وإماء يا من رأى حلفاً عجيباً أمره بين الشرى وكواكب الجوزاء وتعلقت هزءاً على أضوائه بنيوب ذؤبان أكارع شاء<sup>(68)</sup> ويمضي الجواهري على هذا الغرار حتى تقع الواقعة في تموز من عام 1958م فيقف قليلاً ليتنفس الصعداء قبل أن يستأنف رسالته في الجهاد مرة أخرى. ومهما

- (67) الديوان، الجزء الرابع، ص 145، 153، 154.
  - (68) الديوان الجزء الرابع، ص 221.

يكن من أمر فالجواهري على سعة مشاركته في الحياة السياسية وخطورتها لا يمثل هو الآخر ظاهرة شيعية عامة فقد ظل في القطاع شعر ينشط في جبهة الولاء بعيداً عن المعارضة.

وكان في القطاع قبل الجواهري وبحر العلوم شاعر كبير آخر يشارك في الحياة السياسية بحماسة المخلص المتفاني في سبيل الصورة المثلى لحكم وطني متحرر من التبعية هو: محمد باقر الشبيبي. بين يدي فيصل، مثلاً، في الحفل الكبير الذي أقامته المدرسة الجعفرية الأهلية للترحيب به كان هذا الشاعر الثائر يقدم للملك في لحظات الاحتفاء به خطة عمل بعيداً عن نفاق المجاملة<sup>(69)</sup> ثم يكون بعد ذلك أن يساق مخفوراً إلى الناصرية لأنه استطاع أن يخلق في الوسط العشائري جبهة رفض قوية لما كان يخطط للعراق من ربط بعجلة الاستعمار البغيض. وعلى امتداد العهد الفيصلي ما انفك هذا الثائر الشجاع يقول كلمته الصريحة الجريئة في جملة ما كان يلاحظ على انفك هذا الثائر الشجاع يقول كلمته الصريحة الجريئة في جملة ما كان يلاحظ على

أنسواب في قرب السبرل مان فلا تسبق أصوات كم هامده ولا نفع للشعب في مجلس عسواصف نسواب راكده وهذي ستنفض مثل اختها وتبقى مساعيكم الخالده كأن انتخاباتنا أصبحت منافعها لكم عائده أفي الحق أن يستضام الضعيف جهراً وأعينكم شاهده يذاد عن العدل قسراً كما تذاد الجياع عن المائده فسرحنا غداة أتسانا الوزير وروح السرور بنا سائده وقبلينا سيشملنا عفوه فعاد وعدنا بلا فائده

<sup>(69)</sup> جاء في الخطاب الذي ألقاه بين يدي الملك: «يا صاحب السمو: انظر إلى شعبك نظرة رؤوف به فقد نخر عظامه الجهل وامتص دمه الخلاف. تعهد شعبك قبل أن تنفل صفوفه وتندك قواعده، وادعمه بنشاطك وأسنده بهمتك حتى تستند عليه. تدارك شعبك بالوحدة قبل أن يمزقه النزاع، قبل أن تأكله الأطماع!!». الشيخ محمد باقر الشبيبي، الشاعر الثائر، مكتبة النهضة، بغداد 1965م، الطبعة الأولى لعبد الرزاق الهلالي، ص 68.

<sup>(70) –</sup> جريدة «النهضة» العراقية، العدد الصادر في 30/ 11/ 1928م؛ والشاعر الثائر…، ص 78.

وفي الحفلة التي تقيمها الشبيبة العراقية على شرف المستر اكراين<sup>(71)</sup> عند زيارته لبغداد عام 1929م يخاطب الشاعر الضيف الكبير ويقول: وتشيد باسمك يا وفي وتنشد حمقا تنقوم لك البلاد وتضعد تشدو بمقدم ضيفها وتخرد هذى البلاد عبلى كآبة حالها إلا البعبراق البحسر فبهبو منقيبد كل البلاد من القيود تحرّرت قل لى وأين مضى الرئيس المرشد يا ضيف أين غدت مبادئ اللسن كل الشعوب بصدقها فليجحدوا جبحدوا مبادئه البتى قبد آمنت واستنطق الملأ الذي يتجرد طف بالعراق من الخليج لنينوي فأنا المعاتب أيها المتجدد فسإذا رأيست تسقسدمساً وتسجسدداً من فرط ما فبعبل الأسي تستشهيد وإذا تسنسهدت المنسفوس فسإنسهما فضحكت إذ قالوا ولم يتأكدوا قالوا استقلت في العراق حكومة أحكومة فيها المشاور يعبد أحكومة والاستشارة ربسها فيعلام يا هذا الوزير تحربد(22) المستشار هو الذي شرب الطلا ثم تتولى شؤون الحكم في بريطانيا حكومة تنتعي سياسياً إلى حزب العمال، وكان العراقيون يتوقعون في ظل الظروف الجديدة أن تقوم بينهم وبين الإنكليز علاقات تحمل طابع عهد يتبنّى أفكاراً إنسانية شريقة، ولكن اللَّذي يقع أن المصالح الاستعمارية تظل قدراً مشتركاً في كل المناهج الوزارية مهما اختلفت وجهات النظر السياسية! وفي هذا الضوء لم يكن غريباً أن يدور السر «همفريز» في فلك المعاهدات كسلفه اكلايتون، وكانا يمثلان على التعاقب مصالح الإنكليز في العراق. وحين تصبح المعاهدة حقيقة واقعة ينطلق الشبيبي الباقر معبراً عن رأي الشعب فيها ويقول: شلّت يد وقمعت عمداً معاهدة 👘 صيغت من الظلم واشتقت من الحيل من الحديد وإن كانت من الجمل صيبغبت بسلسندن أطبواقبأ وأسبورة هذي هي الخطوة الكبري إلى العمل قالوا عشية خطتها أناملهم

(71) هو أحد أعضاء اللجنة التي ألفها الرئيس ولسن لتقصي الحقائق في الشرق العربي وراء الحرب العالمية الأولى ووضعت في ذلك تقريراً منصفاً كان له استحسان عميق في العالم العربي قدر ما كان له من الاستهجان في الدوائر الاستعمارية. وقد سبقت إلى ذلك إشارة في حديثنا عن الحياة السياسية من هذه الدراسة.

(72) جريدة «الاستقلال»، العدد الصادر في 14/1/ 1929م؛ وم. ن، ص 112.

في ادب العراق الحديث

من للبلاد ألا نفس مشرّفة كشافة لظلام الحادث الجلل ما أكبر الفرق شعب بات متكلاً على الزمان وشعب غير متكل شتان هذا يهاب الموت من وكل وأخسر غسيسر هسيساب ولا وكسل تأبى العروبة أن تبلى كرامتنا وأن نسعة عبداد السشاء والإبل (73) وكان باقر الشبيبي حريصاً أبداً على أن يستغل كل المناسبات للتنديد بالسياسة الاستعمارية الغاشمة، ففي حفل تأبيني يعقد في الكاظمية يتحول من خواطر الرثاء إلى خواطر التشهير بالذين مكنوا للإنكليز في العراق وساوموه على خيراته فيقول: يسا مسأتسم السوطسن السمسمسرق بسالسحسديسد وبسالسحسدود إنسا تسرقسبسنسا السهسلال يسلسوح فسي أفسق السمسعسود وإذا السمسنساحسة فسي السبسلاد تسقسام فسي السقسصسر السمسشسيسد أبكيك لسلسمجد السصريسع أضيبع والسمساضي السمجيد (<sup>74)</sup> قـــد مــــزقـــتــه ســـيـــاســـة مـــرفــت بــتــمــزيــق الــجــهــود مصفت بسألبويسة المشمسال محمواصف السخسطس المشديسد وتسلاعسبت أيسدي السنسسانسس بسبالسيدوانسسر والسبجسينسود واحسسرتساه عسلسي السحسة وقراضاعسهسا أهسل السحسق ود وطين السعسروبسة هسل وتركيف كتريب كأبساحسك لسلسعسقسود يساعسوا كسنسوزك بسالسض شيسل مسن السوعسود وبسالسزهسيسد وتسضاف السحسليف السجسديسد عسلسي احستسلال مسن جسديسد (75) ويستغل إغلاق الصحف وكم الأفواه ومطاردة الأحرار عشية نشر النصوص التى انطوت عليها معاهدة 1930م وما رافق ذلك من معارضة وطنية جريئة فيقول: هذي البلاد وهذا حكمها الذاتي فلا يغرنكم لطف العبارات رؤى رأوها فخالوها محققة وكيف يؤمن قوم بالمشامات

ليت البلاد التي ثارت مجاهدة قامت على الهيكل البالي بثورات كان العبراق قبوياً في ملمته فعاد أضعف قطر في الملمات

- (73) جريدة «الجهاد» البغدادية، عددها الصادر في 8/ 8/ 1930؛ ومجلة «العرفان» اللبنانية، العدد الصادر في آب من العام نفسه، الجزء الثالث؛ والشاعر الثائر..، ص 114–115.
  - (74) المخاطب هو المرحوم عبد الرسول الجلبي وكان شخصية عراقية مرموقة.
    - (75) الشاعر الثانر، ص 117.

مدى إسهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

ضحّى العراق كثيراً في مطامحه واحسرتاه على تلك الضحيات دم أريق لحفظ العمد ضيعه أهل الضياع وأصحاب الجرايات نتيجة العمل السامي استقل بها من استقل بأعمال دنيات<sup>(76)</sup> وبالرغم من أن الشبيبي كان نائباً في برلمان الانقلابيين عام 1936م فقد ظل شديد الحرص كعادته على أن يقول كلمة الحق لا يخشى في ذلك لومة لائم. ثم يحس في مسار الانقلابيين انحرافاً عن الخط القومي وتنكراً للمبادئ الوطنية التي سوغوا بها الإطاحة بحكومة الهاشمي فيوسعهم تقريعاً ويتهمهم باصطناع الجيش إدارة للانتقام وسبيلاً إلى احتكار السلطة والتحكم في الرقاب والأموال<sup>(77)</sup> ويعود فيتنبأ بزوال عهدهم لأن السياسة التي لا تحمل طابع القومية سياسة فأشلة من كل الوجوه. ومهما يكن من أمر فقد ظل الشبيبي جديراً بالاحترام لأنه ظل يحترف العمل السياسي في علمي أعصاب أنهكها الكفاح من أجل الصورة المثلى للتحرر كان ما يزال في السراج على أعصاب أنهكها الكفاح من أجل الصورة المثلى للتحرر كان ما يزال في السراج عشية تموز خفقة تتوهج وكان ما يزال في رسالة الشاعر الثائر بقية من دموع الوفاء وطن يتخبط في الضياع:

بربك ما هذي القصور التي تبنى ومن أين هذا المال تخزنه خزنا بربك هل أبقيت للعدل فرضة وللحكم إذ أفسدت صورته معنى هناء الألى روعتهم في بيوتهم وأفزعتهم ألا تسرّ ولا تهنا مصائب جاءت من لدنك كثيرة فكم أهلكت حياً وكم أتلفت مغنى وما فرق الأوطان إلا سياسة قضى حكمها ألا نعود كما كنا وما أفسد الأخلاق إلا جماعة ترى الخلق العالي الدناءة والجبنا أساءت إلى روح السياسة عصبة إلى الآن لم تدرك مياستنا الحسنى بنينا وأنشأنا ولكن غيرنا يخرب ما كنا بنينا وأنشأنا<sup>(78)</sup>

وكان مع الشبيبي في القطاع شاعران آخران هما : أخوه الشيخ محمد رضا وصديَّقه الشيخ علي الشرقي. والواقع أن هذين الشاعرين الكبيرين لم يقصرا في التعبئة الفكرية

- (76) م. ڻ، ص 116.
- (77) الشاعر الثاثر، ص 88.
  - (78) م. ن، ص 97.

من أجل التحرير ولكنهما كانا يصدران في ذلك عن إيمان بضرورة البدء بعملية تغيير عميقة في البناء الأخلاقي للمجتمع المتخلف وذلك شديد الوضوح فيما تركاه من آثار. ونحن لا نستبعد أن تكون مشاركتهما في الحكم سبباً آخر في تجنبهما ما يحمل في العمل السياسي على التهافت، وأنه من هنا يفتقد الباحث في ديوانيهما وضوحاً في نقد الانحراف والتشهير به!! ولعله يظن، مضافاً إلى هذا وذاك، أن بيئة الشاعرين وثقافتهما، وكلتاهما محافظتان كانتا تنزعان بهما إلى اليمين الحاكم وإن وقع في مساره التواء! وكان يبدو أن اليسار \_ وقد ظل متهماً بولائه القومي \_ لا يلائم مزاج الشاعرين العربيين على الرغم من حرارة الصدق في معارضته. ثم كان محمد رضا الشبيبي يعارض في إطار اليمين خلافاً على التفصيلات لا على المبدأ ففي إطار المبدأ أن الشرقي قلما عارض في التفصيلات، وهو حين يعارض فيها لا يعنف ا ويلاحظ أن الشرقي قلما عارض في التفصيلات، وهو حين يعارض فيها لا يعنف ا ويلاحظ أن الشرقي قلما عارض في التفصيلات، وهو حين يعارض فيها لا يعنف ا ويلاحظ أن الشرقي قلما عارض في التفصيلات، وهو حين يعارض فيها لا يعنف ا ويلاحظ أن الشرقي قلما عارض في التفصيلات، وهو حين يعارض فيها لا يعنف ا ويلاحظ أن الشرقي قلما المده المراحي المواحة قدر ما يصطنع الرمز: أن الشرقي قلما المده المواحة قدر ما يصطنع الرمز: أنه، في هذا الصدد، لا يصطنع المراحة قدر ما يصطنع الرمز: أنه، في هذا الصدد، لا يصطنع المراحة قدر ما يصطنع الرمز: أنه، في هذا الصدد، لا يصطنع المواحة قدر ما يصطنع الرمز: أنه، في هذا الصدد، لا يصطنع المراحة قدر ما يصطنع الرمز:

رفساقمي حماجية الميزورق حميميل غميمير مسبستمسوت وأن تسمسسك بممالسخ ببكر فيكويكاً كميف عميميريست

## \* \* \*

أيـــا مــــن تــــرك الــــزورق لــــلــــتـــاريــــخ والــــعــبــره كــــطــــيـــر الـــمــاء لا يـــعــرف مــــأواه ولا وكـــــره ويـــا مـــن ســيَّــب الـــمــاء ويـــا مـــن كـــســر الـــجــره خــسـرنــا الــنــهــر والــزورق لــم نــربـح سـوى الـحـسره<sup>(79)</sup> ومثل هذين في القطاع وإن كان أقرب إلى الشرقي في ولائه ومعارضته شاعر كبير آخر هو الدكتور عبد الرزاق محيي الدين. ففي الولاء ــ وذلك مثل نضربه ــ كان يدفع

<sup>(79) –</sup> من قصيدة تحت عنوان الزورق التائه» (نظمت عام 1948م بمناسبة الارتباك السياسي في العراق وما حدث من زعازع). عواطف وعواصف، ص 19-120.

مدى إسهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

وراء الوثبة تهمة الخيانة عن سياسي نابه عصب الناس برأسه وحده معاهدة «بورتسموث» فيقول: ونحن تناولنا المشاعل بالقبس (80) حشت نارها صهيون حمراء وقدة بعيبدة عنهند ببالمهراش وببالبنبهس وأشلت لها مستكلبات غوافيأ ليعول في حزن ويرقص في عرس وخلفها العادي إلى كل صيحة له نسب الموفين في الطرد والعكس وطار لها قناص كل طريدة طويل عنان الرأي في الفتن الشمس ورافقها حب السلامة مشفق ويرسل من أخلافها الدر بالبس يكفكف بالمسح الرفيق هواديأ على حزة في الصدر من ضيعة القدس فيا حفظ الله العراق لأهله وفي المعارضة \_ وهو مثل نضربه كذلك \_ كان يسبّب هجرته إلى مصر يوم هاجر

إليها لمواصلة دراسته العالية، بما يقع في الظروف السياسية من اضطراب في المقاييس والتواء في القيم فيقول:

نبت بي آفاق على سعة بها متى شئت أن أختار من موطن لحدا ونازعني الزاد الذي أنا واهب فتى لا يصيب الزاد إلا إذا استجدى وحاز رهاني ضالع فوق سابق يقال له: بوركت من فارس عدًا (وما الجمع بين الماء والنار في يدي بأصعب من أن أجمع الفهم والجدا)

وفي القطاع قبل هؤلاء جميعاً شاعر ضخم هو الشبيبي الكبير. وقد ظل بالرغم من كل ما يصطلح على الشاعر من عوامل الارتجاع يتأثر بالمتغيرات وينفتح على منطقها الجديد ورؤيتها السمحة للأمور. ويروعك منه أنه يظل بما تقوى عليه شيخوخته في التعبئة للخلاص يسهم في نقد الحياة السياسية ويدفع بها إلى غايتها من الاستقلال والاستقرار والنقاء. يقول مثلاً معبراً عن رأي الناس في الحكم وطبيعته: إن العراق لو استوضحت حجته لقال: أسلفت برهاني وتبياني أريـد سيـرة حكمام لـهما صلـة بسنـة في قصايماهم وفرقمان أريـده عملوي الـمحمد تـنـسبه قبل المتساب معاليه لعدنان

(80) - البيت وتالياته تشير إلى العوامل التي شاركت في إشعال نار الوثبة ثم إلى الشخصيات التي عملت على تلطيف حدتها وتوجيهها لصالحها.

في أنب العراق الحديث

أريد خصباً لهذي الأرض نمطرها بحارض من سراة العرب هتان ذات الحدائق من قس وسحبان<sup>(81)</sup> لتنبت الأرض جيلأ كم ببقعته ويشق عليه أن يسام أبناء وطنه الذل والعذاب فيقول: عرب هم عقدوا الإكليل مؤتلقاً على مليك له البطحاء والحرم وسائل وهو يدري حين يسألني من رصّع التاج بالأعمال قلت هم لكن مع الأسف المبكي تقاطعهم فشم لا رحمة فيبهم ولا رحم زمامهم وبرغم الوحدة انقسموا<sup>(82)</sup> وأصبحوا شيعاً للقابضين على وتتمادى الفئة الحاكمة في غيها عابثة بمقدرات الشعب مستغلة خيراته لأهوانها ومتعها فيقول: واضيعة الأكفاء بعد مناصب حفظت مقاعنها لغير كفاة وأجوا الأمنور ولبو أطباعتوا رشيدهم لمستعموا وراء المحمق سمعمى ولاة من كـل كـأس يـستـجـدّ لـنـفـسـه حسلسلا ولسكسن مسن جسلمود عسراة والقاتيلي الأوقيات ببالبشبهوات الشاهبيي رمق البضعيف وقوتيه قطعوا البلاد ومنهم أوصالها والقطع يؤلم من أكف جناة سكروا بخمر غرورهم والعامل المجهود بين الموت والسكرات(<sup>83)</sup> وفي هذا المعنى نفسه يقول: مراكميمة كيوراطي المعدى لا تعجبن إذا راجت لهم صور فالعصر رائجة فيه التصاوير ولا تبخل أنبهم حراس مملكة فطالما سرق الكرم النواطير من الغرائب أن الهر في وطني ليبث يدل وأن البليبث سنتبور جرياً على العكس كم وجه يكون قفاً وكم قمفا وليه وجنه وتنصديس والصقر ذو المخلب المعوج عصفور<sup>(84)</sup> يا لانقلاب به العصفور صقر ربي ثم يكون وراء هؤلاء جميعاً، وإلى ثورة تموز، أن الانتماء الحزبي الواضح، إلى اليسار أو إلى اليمين في قطاعي السنَّة والشيعة على السواء هو الذي يحدد طبيعة

- (81) الشبيبي الكبير، ص 410.
  - (82) م.ن، ص 411.
  - (83) م. ن، ص 413.
  - (84) م. ن، ص 415.

النضال السياسي ويحرك الأحداث في الاتجاهات المتضاربة. وإذا استثنينا اليمين

مدى إسهام الشعر الشيعي فمي السياة السياسية والوطنية والاجتماعية

المرتبط بالاستعمار ارتباط مصلحة لا ارتباط نظرية سياسية، فقد كان اليسار واليمين التقدمي يلتقيان على جملة الأهداف الوطنية التي تستهدف لنضاليهما معاً، وفي طليعة هذه الأهداف إسقاط الملكية ثم كانا يفترقان بعد ذلك فينزع اليسار إلى تذويب القومية في إطار الإنسانية، وينزع اليمين التقدمي إلى تذويب الإنسانية في إطار القومية. وفي القطاع الشيعي – ونحن نتحدث عن الشعر – كان يبدو أن اليسار هو الذي يستغرق جملة ولائه ولا نعدو الحقيقة إذا رددنا ذلك إلى ما كان يتوارثه القطاع كله من مشاعر الكراهية للامتياز المذهبي التقليدي في القطاع السنّي، وكان يظن أن إيديولوجية اليسار ترفض هذا الامتياز، ولو تياراً خفياً، وتلغيه في جملة ما تلغيه من فوارق. وإذا كنا لا نستثني أن يبقى في القطاع من ينطوي على أحاسيس شعوبية تستخفي وراء اليسار، فنحن لا نستثني أيضاً أن يظل فيه كذلك من يؤمن بيمين عربي تقدمي ويتحمض لأفكاره وكان لكل ذلك شواهده.

## 2 ــ مدى إسهامه في الحياة الوطنية.

وعلى امتداد الفترة التي نؤرخ لها كان الشعر الشيعي في العراق ينفعل بأحداث الوطن العربي انفعالاً عميقاً وصادقاً وكان لها الأحداث أبداً أصداء قوية في دواوين العراقيين من شعراء الشيعة البارزين. وبالرغم من أن العربي الشيعي ظل يتهم بصدق مشاعره القومية حتى كأن ولاءه لمذهبه يمكن أن يغلب في دمه ولاءه لعنصره فقد كان اعتزازه بانتمائه لقومه قوي الوضوح في جملة ما صنعه من شعر. ولعله من هنا ظل يكره العجمة نزعة شعوبية تمتد إلى عروبته فتغمز من قناتها وتنال من حقيقتها الحضارية ولو وراء عواطف مذهبية مصطنعة. في الشاهنامة ـ وذلك مثل نضربه ـ يقول الفردوسي على لسان كسرى حين يرد عليه الوفد العربي يدعوه للإسلام، بيتين في هجاء العرب خلاصتهما: (إن الأمر قد بلغ بهؤلاء الأجلاف بعد شرب حليب النوق وأكل الضباب أن صاروا يتمنون تاج كسرى! تف عليك أيها الفلك الدوار! تفا) ويلاحظ الصافي النجفي أن الفرس يرددون هذين البيتين كثيراً في أنديتهم كلما أطل عليهم عربي يعرفونه، فلا يملك أعصابه من أن يدفع عن قومه بأشد مما ينبزون به فيقول:

وشاعبر قبوم ببالبمبآكيل أوليعبوا الميشرب حليب النوق عيبرنا قدما

ولم يلار أن البعبار أولى بتمعشر أضاعوا الحجى والرشد والحزم والعزما مفاخرهم حسن الطعام ونوعه فلست ترى إلا البطون لهم همما فراح يذمَّ الدهر في سلب تاجهم ولا يستحق التاج من فقد العزما فنقباز بنه شنعيب أيسى منهنذب يرى فخره العلياء لا الأكل والهضما فذم لفقد التاج قومك واهجهم ولا تبوسيع الأفبلاك شبتهمأ ولا ذمبا نظرت بعين الحقد قومأ فعبتهم بأكلهم إذلم تجد فيهم وصما أجل نحن قوم نُحسن الطعن في الوغي وأنتم فريق يحسن القضم والخضما فقد تللد الأنعام واتبع البهما ومن عاد لا يهتم إلا ببطنه وهل تورث العلياء يومأ مآكل أجاد ببها الطاهي وروقها طعما فهل أنت في فالوذج تحكم الورى وهل أنت في لوزينج تقهر الخصما أتجعل كأس الأكل طاسك في الوغى وتشحذ من لوزينج للعدي سهما منحناكم حرية بسيوفنا وكنتم أرقاء لمن ملك الحكما دككنا عروش المستبدين فيكم قلم ترتضوا والعبد يستعذب الظلما عرضنا لكم ديناً به الناس تستوي وما خصٌّ بالتفضيل عرباً ولا عجما يرى أن أسمى الناس أعظمهم تقي أللضين يُعزى أم إلى حبش ينمى ولكا التضينا السيف آمنتم رغما فأنكرتم دين المساواة خسية صمتم فأسمعناكم الحق بالظبا وللسيف قرع في الوغي يسمع الصما طباع جدود تعبد النار والفحما (85) فلم يستطع أن يغسل الدين عنكم وكان العربي الشيعي في العراق يكره العجمة، أية عجمة، تسلطاً لا نزعة شعبية فحسب. ولعله من هنا يهتف شاعر كبير في القطاع الشيعي فيقول: وطـــنـــى الـــكـــئـــيـــب يـــريـــد مـــنـــي أن أردَ لـــه ابـــتـــهـــاجـــه شمسرب المسغميريميب فمسراتمه وبمستمسوه شمساريمية أجمساجمه قـــد أزعـــجــوه ولـــم يــجــد شهـماً يـبــتّ لــه انــزعــاجــه هــل عـــنــد طـــي أو خـــزاعـــة مــا يـــبــلّ لـــه مـــجــاجـــه إنسى مستسبست هسلسي ربسيسعسة واسستسشطست عسلسي خسفساجسه

<sup>(85)</sup> أحمد الصافي النجفي، الأمواج، منشورات المطبعة العصرية، ط. ثالثة، صيدا-لبنان 1954م، ص 47–48.

مدى إسهام الشعر الشيعي فمي الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

غال ألا بـــذلـــوا عـــلاجـــه<sup>(86)</sup> هـــذا الـــمــريــض عـــلاجـــه ثم كان في القطاع من يفاخر بعروبته ابتداء على معنى النزعة المتطرفة بحب العنصر لا على معنى الفعل ورد الفعل وذلك شديد الوضوح في «قوميات الشبيبي الكبير»: أبينا أن نقيم على الدنايا ألسبنا والمواقبف شاهدات لمهما ونسليسن أنسفسسهما الأبسايسا تحابينا الملوك ولا نحابى أنباميليهم عبنياويين البتبحياييا وكم خطت إلينا من بعيد يفادون المهداية بالهدايا وحباولينيا هيداييتيهم فبكبانوا فمتن السيف يحملهم سبايا<sup>(87)</sup> جزى يستسلمون لها وإلا وعلى معنى هذه النزعة المبالغة في تعصبها للعنصر يقول هذا الشاعر الكبير أيضاً : لم يثنها في الروع جذب عنان يا عرب أين جيادكم وهي التي ألسفسوا عسنساق مسعساطيف السمسران المنجبات القبّ تحمل غلمة يخفقن فوق مناكب الفرسان والجاعلات من السبيب مراوحاً يحملن مردأ لايداف خضابهم إلا بمطروق النجيع القانبي املًا بسيسن ذي قسار إلسي حسلسوان سل عن مواكبها التي كم غلِّركً أثمس يسرن بسصف حسة الإيسوان يخبرك يوم القادسية كجرلها فينتقاد لستسسليم والإذعان قادت مداينه وكم من معقل من دجلة لخبورتيق الشعبمان واستسلمت ببياضها وسوادها فسهسوت مسرازيسهسم إلسى الأذقسان واستعبد العرب الغطارف فرسها للسلم لا لعبادة الشيران(88) سجدت ونيران الوغي جمر الظبا وظلت في القطاع شواهد لا تنزع هذا المنزع فقد كان المنتمون إلى اليسار عرباً صليبة أو عرباً ولاء يحاولون في النزعة تجربة إعلاء وينتقلون بها من حدود الإيمان بالإنسان الفرد إلى حدود الإيمان بالإنسان «الجماعة». ثم يكون بعد ذلك أن الحس

- (86) الشرقي، ديوان عواطف وعواصف، ص 212-213، والقصيدة نظمت تحت عنوان «احتجاج» عام 1933م. وكان الشاعر قد استضام من شعوبي مسلط تزيًّا بالزي العراقي وانتحل العروبة.
  - (87) الشبيبي الكبير، ص 418.
  - (88) الشبيبي الكبير، ص 418–419.

الوحدوي في شريحة واسعة من الشعر الشيعي يقع طبيعياً جداً في ضوء الحقائق التي سبقت : يقول محمد رضا الشبيبي: أنستهم مستسعستهم بسالسمسودد يا شباب اليوم أشياخ غد يا شباباً درسوا فاجتهدوا لينالوا غاية المجتهد وعسد السلم بسكم أوطانسكم ولمقد أن نمجاز المموعمد أنستسم جسيسل جسديسد خسلسقسوا لمعمصور ممقمب لات جدد كموتموا الموحمدة لا تمقم سيخمهما نسزعات الرأى والمسعستيقيد أنا بايـعـت عـلـى ألآ أرى فرقة هاكم على هذا يدي<sup>(89)</sup> ويقول كذلك: بسبغداد أشتساق السشآم وهسا أنسا إلى الكرخ من بغداد جم التشوق فما أتا في أرض الشآم بمشئم ولا أنا فى أرض العراق بمعرق هما وطن فرد وقبد فبرقبوهما ومى الله بالتشتيت شمل المفرق<sup>(90)</sup> ويقول الشرقي: يسا عسيسة تسقسطسر دمسعيساً أقسطيارنا السعسربسيسه فــــوضــــى يـــفــــكّ عــــراهـــــّ فحشرور والسعسنسج يهسيسه تسنساط حست مسدمسيسه فــــى كـــل شـــبــر أمـــيــر ومسبوكسبب ومستعسبيني كـــل يـــريـــد شـــمـــوخــــأ ويقول كذلك في تسويغ الوحدة ونقد التجزئة: في ذمية الستساريسخ أوطسارنسا قد انقضى العرس وشهر العسل لو جمعت لم تك أقطارنا دويسلسة فسكسيسف صسارت دول غــــداً إذا هــــددنــــا جــــارنــــا كيف نبلاقيه بهذا الفلل؟

- (89) ديوان الشبيبي، ص 81، والقصيدة مما اتفق له عام 1920م، وذلك في مدينة صيدا اللبنانية.
  - (90) م. ن، ص 42.
  - (91) الشرقي، عواطف وعواصف، ص 61.

مدى إسهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

يكفي بأن أصبح مزمارنا يصدح أن العربي استقل<sup>(92)</sup> ويقول الشبيبي الكبير والألم يعتصر قلبه لما يراه من تمزيق البلاد إلى أوصال: يا موطن العرب الكرام تقطعت منك البلاد تقطع الأوصال بعد اتساعك صرت أضيق دارة معدودة الأطراف بالأميال<sup>(93)</sup> ويتمنى أن تتجمع هذه الأوصال الموزعة فيقول:

متى يعصم الروح الذي ظل مهملاً يروح بلا راع ويسغسدو بلا فسحسل وتجتمع الأبعاض بعد افتراقها وتبرز للأفاق بالمظهر الكلي<sup>(94)</sup> ويجيء الكاظمي في الطليعة من هؤلاء الذين هتفوا بالوحدة ودعوا إليها: وأبرع ما في دعوة الكاظمي إلى وحدة العرب أنه لا يعظ بها وعظاً بقدر ما يوحي بأنها حقيقة واقعة من خلال ما يؤكده من معطياتها الخيّرة في الطريق إلى وجود عربي أفضل.

يقول في هذا الصدد: احن إذا قيل العراق وأنحني وأشهق إن قيل الشآم وأزفر وأطرق إن قيل الحجاز على جوى وأعجب إما قيل مصر وأبهر منى النفس أن يلقى العراق وغيرة من الخير ما يهوى وما يتخير من النير ما يهوى وما يتخير من النير ما يهوى وما يتخير إذا نحن وحدنا القلوب فلم قبل إذا نحن أحسامنا تتبعشر وما نزعات العرب مرئي حالم يعبر منها ما يشاء المعبر ولكنها آمال قوم تضامنوا لنصر ومن يمشي مع الله ينصر<sup>(95)</sup>

وأرواح مصر عن شذا الكرخ تنسم وأعلن أحياناً هواكم وأكتم وفي جلق أدهى وفي القدس أجسم مراهمه فالجرح للجرح مرهم<sup>(96)</sup> ويقول كذلك: أحباي هزتني إليكم صبا الحمى فـرحـت أداري الـحـب ثـم أذيـعـه ومـا بـك يـا مـصـر بـبـغـداد نـازل إذا مـا تـوالـى جـرحـنـا وتـعـذرت

- (92) م. ن، ص 91. (93) الشبيبي الكبير، ص 420.
- (94) الصفحة نفسها من م. ن.
- (95) مهدي البير، الكاظمي، مطبعة الزعيم، بغداد 1961م، ص 58–59.
  - (96) م. ٽ، ص 59.

ولم يكن الحس الوحدوي في آثار محمد باقر الشبيبي أقل توهجاً منه في آثار زملائه من شعراء القطاع، بل هو جزء من حقيقته العربية النقية يغلبه على أمره فلا يقوى على مدافعته وإن جرّ منغصات وآلاماً. في الذكرى الألفية لوفاة المتنبي وكانت تنعقد في دمشق يهتف هذا الشاعر العربي الأصيل فيقول:

وتستعيد بالمساعي ما ذهب

مذنهضت سابقة لما وجب

والسبب الوثيق ذلك السبب

وقل لهم أم الربيعين حلب<sup>(97)</sup>

بل أسرة يجمعها جد وأب

فسي وحسدة السدم ووحسدة السنسسب

ما مات من أسبس دولية الأدب

قد خصّها الله بواضح الحسب(<sup>98)</sup>

حق على الكوفة تسبق الطلب ما انفردت جلق في تكريمها فالنسب العريق ذلك النسب فقل لهم بغداد أخت جلق ولا تقل قطران قد تجاوزا يا ناشد الوحدة ما أوضحها هذا أبو الطيب حيّ خالد حسب الحكيم أنه من أمة

وينتقل أبوه، وكان شيخ الشعراء في القطاع، إلى الرفيق الأعلى، فلا تشغله المناسبة الحزينة عن أن يعرض لواقع التجرية المؤلم مقتفياً في ذلك سيرة أبيه ويقول: غدت هذه الأوطان وهمى مهميضية تبخيط يعروها من اليأس ما يعرو دعوت لمها أن تستقل بأمرهاً وتصبح لانهي عليها ولاأمر وحذرتها أن تستباح طليقة وأن يتولاهما ليرهقهما الأسر منى لك شاءت أن تنال حقوقها دمشق وأن تحظى بآمالها مصر وكسنست إذا مسرّت بسلسبسنسان هسزة هتفت ليحي الأرز وليسلم الثغر مواطن يؤذينا تفرق شملها ويزعجنا شطر هنا وهنا شطر تقربنا من بعضنا وتلفنا وشائج من عمر الزمان لها عمر وما فصلت بين القلوب حواجز أقيمت ولم يقدر على فصلها البحر إذا بذروا البغضاء جاء حصادهم هشيماً فما أجدى ولا نفع البذر (99) وكان يلاحظ أن هذا الشاعر الكبير قد أحب مصر حبأ صادقاً وعميقاً وتعشق

- (97) أم الربيعين هي مدينة الموصل العراقية.
  - (98) الشاعر الثانر، ص 28.
  - (99) م. ن، ص 129–131.

مدى إسهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

المبادئ التي نادى بها الوفديون ابتداء بسعد وانتهاء بالنحاس حتى إذا انتقل أمير الشعراء إلى جوار ربه كانت قصيدته في رثائه تنطوي على المقطع التالي: يحمل الوفدي من مجد وفخر قسماً بالوفنديا سعند وما لم يفرّقه «عراقي» و«مصري» نيحين شيعيب واحسد فسي وطين وصلات لم تشب يوماً بنكر نسب ما بيننا متصل أي ومــســعــاك وبــغــداد كــمــصــر (دجلة) كالنيل في نكبتها منذهبها قبام عبلني كبيند ومكبر ذهـب الـــــاســة فـــى أوطــانـــنـــا وأضاف وهسا إلسي زيد وعسمسرو وضعوها خططأ مسمومة أننا نشكو من الوضع المضر(100) حسبنا يا سعد في أوطاننا وكان الجواهري وحدوياً هو الآخر. ولكنه كان يفهم الوحدة على طريقته الخاصة: كان يفهمها وحدة إنسانية. بتعبير آخر كان لا يريد أن تنغلق حدودها على هموم الإنسان العربي وحده، بل كان يريد أن تتسع هذه الحدود لتشمل هموم الإنسان بعامة : يا نائمين على الأذى لا شامكم شيام ولا بــــخـــدادكــــم بــــخـــداد فلخلا المعمريين وصوح السمرتياد تلك المروج الزاهرات تحولت ألا تيبعيز تسرائسهما الأحسفساد اعبزز عبلمي الأجيداد وهم وصائيم بين الشعوب سبيله الإرشاد أنا شاعر يبغى الوفاق موحد ما المفسرس والأعسراب إلا كمضتسا المعسسدل ولا الأتسسراك والأكسسراد لم تكفنا هذي المطامع فرقة حتى تفرق بيننا الأحقاد(101) وإذا كان النص ينتسب إلى مطلع العشرينات من هذا القرن، وتلك فترة لم تكن قد شاعت فيها أفكار اليسار بعد، ووحدة الجواهري تحمل طابع اليسار على الجملة، ولم تكن الفترة نفسها مهيأة لأن تتقبل هذه الأفكار بحكم ما يقع فيها من سيادة القيم الدينية وتغلغلها في حياة الناس على كل جبهة، فإنه يبقى أن نتلمس السبب الذي يميز وحدة الجواهري عن وحدة زملائه في القطاع. وبعيد في نظرنا على الأقل، أن يكون وراء ذلك عرق يضرب بالشاعر إلى العجمة! ويالرغم من أنه نظم كثيراً في الطبيعة الفارسية التي شدهته في أول خروج له من النجف القاحلة، حتى أن الحصري سوغ

(100) م. ن، ص 128.

(101) ديوان الجواهري، الجزء الأول، طبعة وزارة الإعلام، ص 166.

ببعضه إخراجه من وظيفته، ونماه به إلى فارس، ظلت التهمة بصدق ولائه لعروبته بغير

حجة قاطعة، إلا ما يكون من تحميل النصوص فوق ما تطيق من دلالات! في قصيدته «بريد الغربة» وهي التي أثارت حول انتمائه القومي ضجة قيل وقال. يقول الجواهري: هي فارس وهواؤها ريح النصب وسمماؤهما الأغمصان والأوراق ولعت ببها عشاقها وبلية في الشرق إن ولعت بها العشاق سالت بنغاق النضار بقاعها وعسلى بسنسيسهما شتحت الأرزاق لى في العراق عصابة لولاهم ما كان محسبوباً إلى عراق لا دجسلـة لــولاهــم وهــي الــتــي عــذبــت تــروق ولا الــفــرات يــذاق «شمران» تعجبنى وزهرة روضها وهبواؤهنا وتسميرهما البرقبراق متكسرأ بين الصخور تمذه فوق الجبال من الثلوج طباق وعليه من ورق الغصون سرادق مـــمـــدودة ومـــن الـــظـــلال رواق فى كل غصن للبلابل ندوة وبسكسل عسود لسلسغستسا إسسحساق كانت مناي ولم تعق وعجيبة أني أحب مننى فبلا تبشبتياق ألماً الممات فسرّه الإخفاق (102) سر الحياة نجاح آمال الفتى · ويلاحظ أن القصيدة يمكن أن تقع انفعالاً بغير الطبيعة الفارسية حين يتوافر لها ما يتوافر لهذه الطبيعة من جمال يخلب وحسن يروع. وللجواهري في طبيعة لبنان شعر يشبه أن يكون من هذا الذي يقوله في طبيعة فارس إن لم يكن يفوقه انفعالاً بها ومبالغة في إطرائها. ويبقى أن في النصَّ اعترافاً بأنَّ الجواهري يكره العراق لولا من فيه من أصدقائه وأهله. والجواهري ليس بدعاً في هذا وإنما هو عربي يستعيد في ذلك معنى كان قد سبقه إليه شاعر عربي من قبل: أمر عملي المديرار ديرار لميلي المسبل ذا المجمدار وذا المجمدارا وما حب الديار شغفن قلبي ولكن حب من سكن الديار! ثم يضاف إلى ذلك كله أن راوية للجواهري، هو المرحوم الأستاذ عبد الكريم

الدجيلي، وكان قد شرع يسجل في حياته وشعره موسوعة صدر منها جزء واحد يؤكد أنه لم يثبت أن الجواهريين نزحوا إلى النجف من فارس<sup>(103)</sup>. ويظل أن في وحدة

- (102) م. ڻ، ص 359~360.
- (103) يرد في الجواهري شاعر العربية، ص 22 ما يلي: «وأما القول بأنه من نجار غير عربي فلم يظهر ما يدل على ذلك وأما أن الأسرة مسجلة بالتبعية الإيرانية فقد حدث هذا متأخراً تخلصاً من الجندية».

هدى إسهام الشعر الشيعي فمي الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

الجواهري صدى لأفكار الأفغاني، وكان الأفغاني يدعو إلى وحدة للمشارقة المسلمين وإن اختلفت فيها عناصرهم.

ويلاحظ وراء انبثاق اليسار في العراق أن الحس الوحدوي في آثار الجواهري لا يعود محتاجاً إلى تبرير البيعة التي تنقله من حدود العنصر إلى حدود الجنس.

\* \* \*

- (104) من قصائده في ذلك: «على العراق العجمية و«على كرند» و«اليادية في إيران» و«الطبيعة في فارس» وفارس الجميلة» وقشمران العروس» وقيوم في دربند». الديوان، الجزء الأول، ص 368.
  - (105) هي ترجمات من شعر حافظ الشيرازي. م. ن، ص 367.
- (106) الجواهري، مقالة بعنوان «حول كنوز الفرس»، جريدة «النجف» الصادرة في 3 كانون الأول 1926م.
  - (107) ديوان بحر العلوم، الجزء الأول، ص 28.

أعداء أمتي اللين تظاهروا كثر وغير الظاهرين كثير وأشدهم طعناً لوحدة صفها نفر على تفريقها مأجور يبدي تصنعه الحديث منمقاً حلواً وأما صنعه فمرير ما الدين إلا أن نوحّد أمة أودى بها التفريق والتشطير<sup>(108)</sup>

ثم يجتذبه اليسار فتعود وحدته وحدة شعوب وكانت من قبل وحدة قوم بعينهم. ويلاحظ أن بحر العلوم يحاول تأكيد هذه الوحدة بعيداً عن الاحتكاك المباشر بها. ولعله من هنا يهاجم العنصرية ويعصب برأسها شر ما تعانيه البشرية من المصائب فيقول:

الـــعـــنــصـريــة شــرّ مــا رأت الـشـعـوب مـن الـمصائب تُـعـمـي الـعـيـون عـن اقـتـبـاس الـنـور مـن خـيـر الــمـذاهـب وتــريــذنـا كــالــبـوم نــجــتـر الــشـقـاء مــن الـخـرائــب والـعـصر عـصر تـحـرر الإنــان مـن كـل الـشـواثـب<sup>(109)</sup>

ثم يكون من المستحيل وراء انتماء حقيقي لليسار أن يواصل بحر العلوم دعوة صادقة إلى وحدة الشعوب العربية بعيداً عن الرؤية اليسارية لهذه الوحدة. وواضح أن الدعوة إلى الوحدة في إطار هذه الرؤية لا تقصد لما فيها من قوة للعرب بقدر ما تقصد لما فيها من إضعاف لخصوم اليسار وتهديد لمصالحهم. ومن هنا يلاحظ في أول وحدة تقوم بين مصر والشام أن شاعراً يسارياً في القطاع الشيعي يهتف من أعماقه مرحباً بها فيقول:

حيّ مصر العلى وحيّ الشآما وابعث الشعر صادحاً بساما وتطلع فهذه الوحدة الكبرى بذا نورها يشق الظلاما وتشظت أقباسها تصرع اليأس حطاماً وتبعث الأحلاما وتجلّت حقيقة العرب الأحرار عزاً ومنعة واعتصاما أي يوم هذا فقد طفيح البشر على كل موطن وترامس وعلى صفحة الزمان ائتلاق عبيقري ينفور الأياما

- (108) م. ن، ص 94.
- (109) ديوان بحر العلوم، الجزء الأول، ص 110.

مدى إسهام الشحر الشيعي في الحياة السباسية والوطنية والاجتماعية

أيسنع السجسدب وازدهسى السفسنسن السيسابس واختصر عبوده وتسسامسي<sup>(110)</sup> وطبيعي في ظل الزعيم الخالد الذكر جمال عبد الناصر أن يبارك اليساريون هذه الوحدة لأن عبد الناصر أول زعيم عربي حظم جبال الجليد التي كانت تحول بين العرب وانفتاحهم على اليسار.

والواقع أن القطاع كان يتفايض بدعاة الوحدة على اختلاف انتماءاتهم السياسية. ووراء تموز وغير بعيد عن مطالع الستينات يلاحظ أن الوحدة الثلاثية التي أعلن ميثاقها في ظل اللقاء السمح بين البعث العربي الاشتراكي والناصرية هزّت طائفة من

شعراء القطاع، وكانت نازك الملائكة في طليعتهم عمق فرحة وصدق اعتزاز: يا صميم الدجى الذي أسدل الستر على بيدنا الرحاب النقيه يا جراح الـتـقـسـيـم، يـا عـار إسـرائـيـل فـي جـبـهـة الـصـحـارى الأبـيـه يا مسيل الندماء من عشق الموصل باسم السلام والحريبة يا صراخ الجنوب من أرضنا المشبعة الرمل بالدماء الشذيه يا قبوراً تنضم قتلى عنظ أنكار فوق أرض الجزائر العبقرية يا مني أمني جميعاً وتألفاتها يا أحلامها المطوية استفيقي من الكرى إن في من المدر المن المالية أطلت أضواؤه الزنسقيه حــزم مــن ســعــادة وضــيـاء الفقت في الدياجار الغيهبيه طبوت البنبييل واحبتبوت ببردي واحبتبضبنيت دجبلية ببكيف نبديبه إنها ساعة المدى أعلنت دقاتها 👘 فــجــر أمــتــي الــعــربــيــه (١١١) وفي إطار الشعور القومي، مضافاً إلى الحس الوحدوي، كان الشعر الشيعي في العراق ينفعل بأحداث الأشقاء على امتداد الرقعة العربية ويسجل موقفه منها بعيداً عن التصنع والمجاملة. ويلاحظ أن كثرة ما قيل في مأساة المغرب العربيَّ من الشعر الشيعي لا يمكن أن يقع على معنى المشاركة المصطنعة. وإذا كنا قد ابتعدنا كثيراً

الشيعي لا يمكن أن يقع على معنى المشاركة المصطنعة. وإذا كنا قد ابتعدنا كثيرًا جداً عن عصور «التقية» ــ وليس هذا موردها إلا في احتمال بعيد ــ فإنه لا معنى لأن

- (110) من قصيدة لم تنشر لعلي جليل الوردي كان قد أرسل بها لكاتب البحث.
- (111) نازك الملائكة، شجرة القمر، الطبعة الأولى، 1968م، ص 122-124. والنص الذي نثبته مقطع قصير من قصيدة طويلة في موضوع الوحدة الثلاثية.

ينظم ديوان من الشعر في المأساة المغربية إلا أن نكون في أغلب الظن بصدد انفعال حقيقي وعميق بها.

والواقع أن الشعر الشيعي منذ العقد الثاني من هذا القرن يتابع فصول هذه المأساة ويرسل فيها ما يؤكد هويته العربية ونزعته القومية الصادقة. يقول محمد رضا الشبيبي في محنة الطرابلسيين بالإيطاليين:

رمت البلاد بمبرق وبمرعد قامت قيامتها لقيل لها اقعدي وقواكم بنظائر لم تعهد من نسوة وجموعكم من مفرد أو كل مشتمل الحذيد كمجسد وأفاض فبوق البرع درع تبجلًد أغرى المسود فطاش حلم السيد إلكار كل مشلب وموحد في شرع موسى والمسيح وأحمد عين الجماد ورق قلب الجلمد فليدع عصر تبقدم وتبجدد عمي البصير بها وضل المهتدي خلقت لها فكأنها لم توجد<sup>(111)</sup>

في السرق فعلة أنذال وأقرام وما التسهور إلا نوع إقدام وقع الظبا عندها إيقاع أنغام وطالبين لها تنوير أفهام كما حملتم لها آلات إعدام إلا بواعيت إرهاق وإرغام موزع بين أشكال وأقسام ويرس عيها ما يودد مويد العربية وترع في محنة الطرابلسين بالإيطالين: أوما أتاك بسرقة نسبا الستسي وتشلمت فستاخرت ولو أنها أبني المطامع قوبلت أعدادكم فسلاحكم من أذرع ورجالكم من كل منتشق العجاج كعنبر أقى بجنب السيف سيف عزيمة أغرتكم في المنكرات فأوجبت أشياء لان لها الحديد وأشرقت إنا دعونا العصر عصر تقهقو إنا دعونا العصر عصر تقهقو ماذا يرجى من وراء حضارة وجدت فأعدمت النفوس فضائلاً

ويتابع حديثه في ذلك مرة أخرى فيقول: أبـنـاء قرومـة، مـهـلاً إن فـعـلـتـكـم أقـدمـتـم غـيـر هـيـابـيـن آخـرهـا أتـسـتـبـيح مـواضـيكـم قـسـاورة يا قـاذفـيـن طـرابـلـسـاً بـنـائـرة لا حـمـلـتـم لـهـا آلات مـعـرفـة ما خلف الغرب فينا من حضارته كيف اتحاد بني الـدنيا وهم بشر

(112) ديوان الشيبيي، ص 19–20.

مدى إسهام للشعر الشيعي في الحياة السباسية والوطنية والاجتماعية

كأنهم لم يكونوا زرع أرحام(113) تقاطعوا شيعاً كنل بمغرسه والشرقي، هو الآخر، يمثل عاطفة صادقة في هذه المأساة فيقول: ما أضل الإنسان ينشر في الأرض بذور الشقا ويبرجو الفلاحا عسظـــمـــتـــه قـــســاوة وبـــلاء لمقسبسوهما شسجساعمة ومسلاحما لم ترنه اليدان إلا ليهدي لأخببه تبصافيحاً لا صفاحيا فستسلاشني تستسازعنا وكنفناحنا حبلتم خبائر السمشناعير منتبه ألسيسسوهما صبوارمنا ورمناحنا سلبت رحمة القلوب أمان تأمن الشاة في السراح وبين الناس لا يأمن الضعيف سراحا ما لروما فلا استوى عرش روما فتلت ذيلها وعجت نباحا فأغارت عملي الزوايا اكتساحا جببت عن نيضال كل قموي تبطيحت ببرقية ويبرقية واحبات منن البنسخيل مبا عبرفين البنبط احيا أبسنسي السعسرب لا بسراح عسن السجيرب وإلا عسن السفسخسار بسراحسا ورمسال السصحسراء لا تسرهسب الأشيبياج إن جسلسن جسيستية ورواحيا(114) وفي جهاد المغرب العربي على الجعلة تصدر الرابطة الأدبية النجفية لعميدها اليعقوبي ست عشرة قصيدة تتراوح أبياتها بين ثلاثة وسبعة وخمسين(115) وتتناول جميعها محنة الإنسان المغربي بالاستعمار ومحاولاته الجاهدة في البحث عن الخلاص:

إن العروبة تشكو ما ألمّ بها وليس تسمع هاتيك الشكايات هذي الجزائر لا مصغ لدعوتها أيـن الأخـوة أم أيـن الـمـواساة ثارت فما صافحت أيدي العدويد منها ولا رضخت للذل هامات تأبى الهوان عرانين بها شمخت وأنـفـس عـربـيات أبـيّات يذاع في كـل آن عـن مـواقـفها ذكر به تـمـلا الـدنيا الإذاعات بشت فيها متون الحال موجزة وليس للشرح والتفصيل أوقات<sup>(11)</sup> فيقول:

- (113) م. ن، ص 22–23.
- (114) الشرقي، ديوان عواطف وعواصف، ص 183-184.
- (115) انظر كراساً بعنوان جهاد المغرب العربي، مطبعة النعمان في النجف 1960م.
  - (116) م. ن، ص 23.

فمي ادب المعراق الحديث

أرأيت هاتيك المسجازر ما بين تونس والجزائر أي النواظر لا تفيض دماً على تلك المسناظر وعلى مراكش إن مررت فشم تنتشق المسرائر ما بين تلك وهنه دارت على العرب الدوائر ما حال شعب وادع أضحى يحكم فيه جائر ثم ينتقل الشاعر إلى خواطر أخرى تحمل هذه المرة طابع التذكير بعواقب الصبر والمجاهدة فيقول:

ومــجــاهــديــن عــن الــكــرامــة فــي نــفــوســهــم الــطــواهــر صــبــروا وكــم نــال الــمـنــى شـعـب يــنــاضـل وهــو صـابــر وردوا الــردى فــحــلــت لــهــم تــلــك الــمــوارد والــمــصـادر

وتستبد بالشاعر نزوة ألم قاهرة تحمله على نقد الجامعة العربية ونبزها بالعمالة والتفاهة فيقول:

يا أمة العرب انهضي للحرب من باد وحاضر واسترجعي مجداً له عنت القياصر والأكاسر ما قدر جامعة لكم قد راح منها الغرب ساخر متهكماً حتى على الأسرار فيها والسرائر كم ذا المقعرد وغيركم بببلادكم ناه وآمر وهنت عزائمكم وماتت منكم حتى المشاعر<sup>(117)</sup>

ويتواصل نشاط الرابطة الأدبية في النجف، وهي في القطاع الشيعي تجمع ثقافي مجدد فتصدر عنها مجموعة أخرى في جهاد الجزائر وحدها هذه المرة تمجيداً للذكرى الخامسة من نضالها المرير في سبيل التحرر وتحقيق الهوية الجزائرية الأصيلة. والواقع أنه على تفاوت الشاعريات في القطاع من حيث طاقاته على رؤية الثورة رؤية فنية مؤثرة وكانت رؤيتها السياسية شديدة الوضوح فإن الصدق خصيصة بارزة في كل ما قيل في هذا الصدد.

وإذا كان الجعفري، مثلاً، شاعر قمة وهو ينفعل بالحدث الكبير فيقول في فتيات الجزائر:

(117) م. ن، ص 7–9.

مدى إسهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

أرأيستهان كأنهان شاحلذن مسن زبسر المحسديسد أو أنهمه بمعسشسن يسوم السروع خساسة أمسن جسديسد كافحن بالصبد الجدميل وبالحجارة والجريد مستسحسلسيسات بسالسشسجساعسة لا السحسلسي ولا السعسقسود يسجررن أذيسال السفخار نسسجن مسن كسرم السجادد يسطسلسعسن فسبى أفسق السجسزانشر مستسل أقسمسار السسسعسود ويسنسرن لسلاحسرار أرجساء السطسريسق إلسى السخسلسود فسإذا السغسد السمسجسهسول وضساح السمسعسالسم والسحسدود يسرجسمن بسالسعسزمسات تسنسذر بسالسهسلاك ويسالسوعسيسد زمر السجب بابرة السطخاة وكل شيطان مريد أقسمهمن بسالمروح المشبه يجدة طبوقت عنبنق المشبه يبد بالطفل يفحص دام بتأكي الشايخ يرج كتبل بالقيود ألا تُـــباع كـــراثـــم الأحـــرار فـــي ســوق الـــعــبــيــد(١١٨ وكان الجواهري شاعر قمة أيضاً وهو ينفعل بالحدث نفسه فيرسل فى ذلك نيفاً ومانة بيت يجيء في بعضها قوله: ردي علقم الموت لا تجزعي ولا ترهبي جمرة المصرع فسمسا مسعسرت جسمسرات السكسفساح لسغسيسر خسلسيسق بسهسا أروع

ولا تسهمني أن سوم السفىخبار يسشق عسلى السهمين السطميّع دعني شسفرات سيبوف السطىغناة تسطيبق مننك عسلى السمقنطيع فسأنسشبودة السمنجند منا وقسعنت عسلنى غنيبر أوردة قسطيع وخلي الننفوس البعنذاب البصلاب تسبيل عبلى الأسبل النشرع

<sup>(118)</sup> الجزائر المجاهدة، منشورات الرابطة الأدبية في النجف، مطبعة النعمان، 1960م، ص 13-14.

فسساريسة السعسلسم السمستسقسل يسغسيس يسد السمسوت لسم تسرفسع ومسدّي يسدأ لسمسجسر السنسجسوم وأخسرى إلسى السجسدت السبسلسقسع فسإنسك والسمسوت دون السحسيساض صسنسوان لسلمشسرف الأرفسع ردي عمليقهم المصوت بمشمس المحميماة تمرنيق بمالمذل ممن ممكرع فسرنسسا ومسا أقسيسح السمنةعسى كسلابساً ومبا أخسيت السمستعسي فسداء لسمسقسصسلسة السشائسريسن مسجسازر لسلسشسيسب والسرضسع ليك البوييل من رائيم أطبعهمت دم البراضيعيين وليم تنشبيع وحساديسة أنسزلست ركسبسها المخداعاً عبلى مذئب مسسبع فيا حجباً من دبن مهلك معلى الزرع والضرع مستودع فــــي بـــــزة الأفــــقــــه الأروع ولمص يمجموس خملال المديمار ومستنذئب يستميل البرعاة لتبلجأ منه إلى مفزع لـك الـويـل فـاجـرة عـلـقـت 🚏 صليب المسيح على المخدع تـهـدم (بـسـتـيـل) فـي مـوضـع 👘 وتـبـنـي (بـسـاتـيـل) فـي مـوضـع أمن مشعل النور ما تحرقين 🔄 آياة عبلي الضيم لم تربع ومسن يسوم تسمسوذ مسا تسريس لمسين مسواطساً عسلسى هُسلَّع فُسزِّع (119) إذا كان الجعفري والجواهري يُبَدُّوانَ مُناعَرِي قمة . ونحن نضرب هنا مثلاً \_ فإن الذين انفعلوا بالحدث من شعواء القطاع أمثال بحر العلوم والفرطوسي واليعقوبي وعبد العزيز الحلفي وأحمد الدجيلي وعبد الزهرة عاتي وصالح الظالمي وآخرين ممن يطول

بنا استعراض أسمائهم لا يلاحظ أنهم يصطنعون الموضوع الوطني اصطناعاً بقدر ما يلاحظ أنهم ينفعلون به بصدق وإن حطّت بهم أجنحتهم دون القمة.

وفي إطار الشعور القومي يلاحظ أن «الفلسطينيات» في شعر القطاع تحتل الصدر من موضوعاته وكان شاعر نجفي نابه هو الشيخ محمد حسين الصغير قد انتهى في دراسة قيمة لهذه «الفلسطينيات» إلى أن يلحظ فيها خمسة اتجاهات تتلاقى جميعها على صدق الإحساس بالنكبة. أول هذه الاتجاهات الاتجاه الفلسطيني وهو الإيمان بأن فلسطين قضية يقع عبء استخلاص الحق فيها على الفلسطينيين أنفسهم. وإذا

(119) ديوان الجواهري، الجزء الرابع، نشر وزارة الإعلام العراقية، ص 238-239.

مدى إسهام الشعر الشيعي فمي الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

تجاوزنا عن شواهده وراء فترة البحث يبقى أن الشاهدين الآخرين اللذين يتخيرهما الصغير للدلالة على الاتجاه ينزعان حقاً هذا المنزع. ولعل أروع ما في «فلسطينية» الجواهري وهي أحد الشاهدين السابقين أنها من ينابيع ثقافية متنوعة، ثم هي تقع في القمة براعة تفكير وتصوير وأداء:

خذي مسعاك مشخنة الجراح ونسامسي فسوق دامسيسة السصسفساح ومسدي بسالسمسمسات إلسى حسيساة تسسر وبسالسعسنساء إلسي ارتسيساح وفسري فسوق جسمسرك أو تسردي من المعسقسيسي إلى أمسر صراح فماذا لو صبرت على اصطباح وقولي قد صبرت على اغتباق فبإن أمبر منا أدمنى كمفاحياً طعون الخانفين من النجاح فكونى في سماحك بالضحايا كعهدك في سماحك بالأضاحي دمأ صندو المروءة والسماح فإن السحق يسقسط جسانسياه يجم الأحسرار لا يسمسحسوه مساح وتساريسخ السشمسوب إذا تسبسنسي أأم الـــقـــدس والـــتـــاريـــخ دام ويومك مثل أمسك في الكفاح ومنهندك وهبو منهبيط كبل وحيى يحتحلسك وهبو مشتجر البرماح فلا تتخبطى فالليل واج رواندل بسبق بد مسن صباح شددت عبرى نبطاقيك فباستبمبري ولآيشقل عليك فتستباحى ولا تبعبني ببنيا فبالبقيعيل جبو مخيم عندنا والقول صاح ولسن تسجدي كسإيسانسا نسصيسرأ يسدق مسن الأسسى راحساً بسراح ولا قـــومــــأ يـــردون الــــدواهــــى وقد خرست بألسنة فصاح(أ20) ومع محمد جمال الهاشمي في الشاهد الثاني على الاتجاء يظل يستقيم للصغير أن يتخير التطبيق الصادق. ولكن الذي يلاحظ أن الهاشمي ينحسر عن قمة الجواهري مجهرداً!!

يراوغ الحق مكشوفاً ومحتجبا كما تقول وخلي الصدق والكذبا شعب عليه نطاق الظلم قد ضربا لثالث ما رأى ضعفاً ولا رهبا طال احتجاجك والقاضي بمنصبه طال احتجاجك والقاضي بمنصبه الحكم للقوة الخرساء فاستمعي ماذا يفيدك إضراب يسقوم به أخوك مثلك في الإرهاب فالتجئي

(120) فلسطين والشعر النجفي المعاصر، ص 61-62.

بلا نظام ولم تعرف لها قطبا إيسه فسلمسسطسيسن والأيسام دائسرة فطالما نجم الشيطان ثم خبا لا يرجفنك صهيون وعصبته تلك التجارة لا مالاً ولا نشبا(121) ثبي إلى العمل المجدي فما ربحت وفي الاتجاه الثاني كان نفر من شعراء القطاع يوسعون إطار الرؤية القطرية حتى

تعود رؤية قومية جديرة بأن يعقد عليها أمل بالخلاص. ويتخيّر الصغير شواهده هنا على نحو ما كان يتخيرها هناك. وإذا كنا لا نلاحظ عليها اضطراباً في التطبيق فنحن نلاحظ عليها أنها تقع هي الأخرى، في هذه الرؤية الموسعة، متفاوتة الحظوظ في طاقاتها على التأثير. وما نحب أن نتعجل التقويم فله مكانه الطبيعي من هِذه الرسالة.

وحين يكون الجواهري واحداً من هؤلاء الذين يوسعون رؤيتهم للقضية، وكان من قبل واحداً ممن ينظرون إليها من زاوية أضيق، يكون طبيعياً أن يعلل الصغير لهذه المفارقة وراء ما آلت إليه المأساة الفلسطينية على أيدي الكبار عام 1947م فقد بات عند الجواهري أن الرقعة الصغيرة لا تطيئ بأينائها وحدهم أن تخطّط للخلاص!

يا نادبين فلسطيناً صدعتكم بالقول لا منكراً فضلاً لكم صدعا ولا جمحوداً بمان المليمل يتعلقب فلجر تفجر منه الشمس مطلعا ولست أنكر أن قد قارب أرقو من أن وأوشكت مثقلات الدهر أن تضعا والمنبر الحر يشكو فرط ما افترعا أنى رأيت وما راء كمن سمعا عيني على مستمن غيره ضرعا ولا بحاملة في الكور من رضعا مهروءة سهلت للكلب منتزعا نغلى ونرخصها في الأزمة السلعا البيت والبحر والأسواق والبيعا إذا بهما تموسع (الألغام) مزدرعا تساقطت في يدي رعيانها قطعا عنه ولم نلإ كيف اختير واخترعا

لكن وجدت الفوافي تشتكي عنتأ أن تحمدوا أو تذموا إن شافعتي مررت بالقوم شذاذأ فما وقعت ولا بملقى وأهليه بقارعة ولا بمن يحرس الناطور أرجلهم وعندنا «ساعة» تصفى البنين لنا وجدتنهما عمنندهم زهبوأ ممنورة بينما تراقص بالأنغام صاحبها ونحن ما نحن؟ قطعان بمذأبة فی کل یوم زعیم لم نجد خبراً

(121) م. ن، ص 67-68.

من ذا يرد لنا التاريخ ممتلئاً عزاً وإن لم نرد رداً ومرتجعا كانوا يذمون رباً بالعصا قرعا ويغضبون لأنف منهم جدعا ويبعثون قستالاً أن قسبرة ضيمت وأن بسوساً ذيلها قطعا وكان من فتح عمورية منعت ساحاتها حوّم العقبان أن تقعا نداء صارخة في الروم «معتصماً» لم يأل أن أدركتها بلقه سرعا حمية لو أخذناها ملطفة بالعلم طابت لنا رداً ومدرعا<sup>(121)</sup>

وكان مع الجواهري في هذا الاتجاه شاعران نجفيان مشهوران يلقيان بعبء القضية كله على الأمة العربية في مختلف ديارها، أحدهما هو السيد محمود الحبوبي الذي يقول فيه تكريم مجاهد فلسطيني كان قد زار النجف أواسط الأربعينات: تخف الحقيقة إنا غير مخفينا حدّث عن القدس عما يشتكيه ولا تريك كيف سنبقى الدهر شاكينا إنّا سنعطيك من آلامنا صوراً تغنيك عن طول تفصيل وتغنينا وإن تسسؤك تسف اصيبال فسواحدة ما يطمعون به منا ويرجونا نحيا ونفنى وللمستعمرين لنا إلإ مجما تطعم الأيدي الشعابينا لـــــا وإيــاهـــم فـــي كــل آونلـة فإنها مثلما تشجيك تشجينا حدث عن القدس حدث عن جوادتم ميكمموه برغم العرب غازينا متى وكيف غدا مأوى صهاينة خفوا إليه ملاييناً ملايينا أبعدما لفظتهم كل حاضرة أحمال أو كساد واديمه بمراكميمنها صبوا إليه وصبوا فوقه حممأ أتا طرحنا من الأيدي مواضينا هل غرهم إذ غزانا جيشهم لجبأ أولئك الصيد والغلب الميامينا وأنبشا لببم تبعبد والبدهبر ذو غبيبر اسلوا الرماح العوالي عن معالينا؛ وأننا ليس فينا من يقول لهم تدمى وتلهب بالتصفيق أيدينا وأنبنيا ليم نسجيد إلا منظاهيرة أو احتجاجاً على أعمال طائفة تاريخها لم يزل بالغدر مقرونا أجل لقد غرهم مذا وأنهم جدوا لما حاولوه غير وانينا عن الظبا كفه استدنى القوانينا(123) وأضيع الناس حقاً من إذا بعدت

- (122) م. ن، ص 114–116.
- (123) م. ټ، ص 131-132.

في انب العراق الحديث

والأخر هو إبراهيم الوائلي الذي يقول في «روما وقيصر» وهي قصيدة تتفايض حماسة ونخوة وصدق عاطفة: مستسى تسشأرون لسجسرح يسنستى عسلسى مستسلسه ودم يسهسدر ويستثسأر مسن واتسر حساقسد عسمسي السمخاميز لايسهسمسر ويصطخب الموج في الشاطئين وتجتاح خاوية صرصر ويستستسلع السخنزي من مسوطن ويستسأصل البرجس والسمشكير فسقسد آن أن يسستسمسر السكسفساح ويسسسود فسي أفسق عسشسيسر وأن يجمع الحي مستنصرخ ويستعجل الزحف مستنفر وتنضرم منحسمومية يسستنوي البسها السبيهيل والبشياميخ الأزور ويصطبغ البرمل حتى يقوم على موجه الشفق الأحمر وتلتهم المعتدين الطغاة لظي من جماجمهم تسجر ألسيسس لسنسا مسن حسديست السجسدود وأيسامسهم عسبسق يستسشسر فأين الذي حسر المنماكستيين فيضاقوا وضاق بمهم متحسر ودانت له كفلول «الشفيكي» فريلظة» واستسلمت خيب وايسن السلسواء عسلسي فسيسلسق سيسهسة السحسسون ولا يسقسهس تستسادي السجسهاد ولا المحكم والمجيس فيخطوض السغسمار ولا الحسيسدرا ولا ابـــن رواحـــة فـــي «مـــؤتــة» ولا الــرد «زيـــد» ولا جسعــفــر أقباصييص يبلبها وبنهبا البسنامبرون مبتنى هبؤم البليبل والبسبمبر ولم يكن هؤلاء الشعراء الكبار ينزعون وحدهم هذا المنزع فقد كان معهم آخرون فى القطاع يوسعون إطار الرؤية القطرية للمشكلة ويتجاوزون بها إلى الإطار القومي ولكنهم ظلوا دون هؤلاء في طاقاتهم على الخلق الفني المؤثر. ويبدو أن الذين لم يجدوا في الإطار القومي إمكانات الإطار الإسلامي على الحسم كانوا طوبائيين لأن القضية الفلسطينية بحجمها العربي الكبير لم تكن قضية إسلامية إلا في الحدود الدينية الضيقة، ذلك أن استنفار الرموز الإسلامية وحدها ــ وهي التي تمثل طابعها الإعلامي المثير من الزاوية الدينية ـ يمكن أن يكون طموحاً لحل الجزء الصغير من المشكلة ويبقى الجزء الكبير وهو فيها مشكلة عربية بحتة. ويلاحظ أن الذين نزعوا هذا المنزع من شعراء القطاع يتأثرون بانتماءاتهم الدينية، وهي انتماءات تسقط من حسابها في

الحق أن الذين يستشهدهم الصغير تأييداً لواقع هذا الاتجاء في فلسطينيات القطاع

رؤيتها للأمور أن المسلمين قد تغيروا كثيراً فإن الشكليات الإسلامية وحدها لا تكفي.

مدى إسهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

لم ينسوا في الغالب أن يشركوا الغرب في مسؤولية التغلب على المحنة حتى كأن الاتجاه ليس إسلامياً بحتاً بقدر ما هو اتجاه إسلامي عربي معاً. وفي هذا الضوء تتقلص الاتجاهات التي يلمحها المؤلف في الفلسطينيات الشيعية ويكون الشعراء السنَّة الذين يتخيّرهم لتأكيد هذا الاتجاه<sup>(124)</sup> أصدق من يمثله. وبين هؤلاء السنّة يلاحظ أن اليعقوبي أقربهم إلى هذا التمثيل وأشدهم بالاتجاه صلة ووثاقة. يقول في المؤتمر الإسلامي الذي انعقد في القدس عام 1932م:

في القدس حيث انعقد المؤتمر منتبه وشباببوا صبفوه ببالبكبدر وسيادة أنسجيب فسيسهم منتضبر بــــرز فــــي آرائــــه واشــــتــــهــــر وجمارتماهما والممعمراق الأغمر من دول ليلشرق أضحت عبر أأسوكسة يستستسدهما مسن حسضسر يجلى ظلام الخطب مهما اعتكر لكي يعيدوا في المصير النظر الم الم السمع له والمصر فخرأ ففى أمثالكم يفتخر فالتاس بالأعبمال لا بالصور ولا تــكــونــوا شــيـــعــاً أو زمــر فلتأخذوا يا قوم منها الحذر وصمرحست آيساتسه والمسمور (خلافة) قيها الخلاف استمر قبإنا زنبد البغبرب يبرمني النشبرر تسلاعسب السشبرك وأيسدي السغسيسر بالمصطفى والطيبين الغرر

الإسلامي الذي انعقد في القدس عام 1932م: حبان تسجياح الأميل السمستستطير ما ضرّ قبوم لفقوا ما اشتهوا تـشـهـده مـن يـعـرب سـاسـة ما ضمة إلا كمل ذي نميجدة فسمسسر والسصييين وإيسرانسهما والسميغيرب الأقسصيني ومبا حبوليه من مبلغ عني أعضاءه يا زعماء الشرق يا من بهام جـمـعـتــم أقـطــاب أقـطــاركــم مشلتم الإسلام فى مجالين أن يـرفـع الـشـرق بـكـم رأسـه سينظر التاريخ أعمالكم كبونبوا يبدأ واحبدة تبقبلبحبوا سياسية الشفريق أودت بسنا قد صدع الذكر بتوحيدكم دعسوا السخسلافسات ولا تسذكسروا إن أجـجـت نـار الـوغـي بـيـنــا صونوا حمى الدين الحنيفي عن والسبسيت والأرض الستسي شسرفست

(124) - هؤلاء هم: اليعقوبي والجعفري وعبد المهدي مطر وعلي الصغير وعبد المنعم الفرطوسي وأحمد الوائلي. منه لأعلى العرش خير البشر والمسجد الأقصى الذي قد سرى أولسى السدواهسي والسزوايسا الأخسر فسإن تسنساسسيستسم وحساشساكسم فسنساشدوا بسرقسة أو أخستسهسا تنبئكم عن حالها ما الخبر جنت عسليما «رومة» فوق ما جنت على «دار السلام» التتر ضاقت بأهليها رحاب الفضا فسمسا لسهسم مسأوي ولا مسستسقسر فسظائهم طسأطسأ رأس السحسيسا منها استياء والوجود اقشعر عنه ولا نجى الرضيع الصغر لاكبر الشيخ لهم رادع هل علم المختار طه بما جري على «المختار» فيها ومر اكان يدري عسمر باللذى نبال البعندي وارتبكيبوا من «عبمر» جياهيد عين أوطيانيه صيابسرأ أهكذا يجزى الفتى إن صبر أتاحها للمسلمين القدر فاغتنموها إنها فرصة يعيد تأريخ العلى نفسه والمرء لم يحصد سوى ما بذر ولم يكلّل سعيكم بالظفر ما أخسسر المصفقة إن عدتهم رأي القضايما فوعمى واعتبر وليس بالحازم من لم يكي ولم يجد بمين الوري عاذراً من ضيّع الفرصة ثم اعتذر والننب قد يغفر لك المكاني المحتفظ الخاشن لا تغتفر

وفي القطاع شعراء نزعوا بالمشكلة غير هذه المنازع، كأنما استقام عندهم أن القضية الإنسانية ينبغي أن تعرض على الحس الإنساني بعامة، ولعله من هنا كان حديثهم في المأساة الفلسطينية يوشك أن يكون همساً وجدانياً مؤثراً في محاولة لتعبئة النزعات الخيّرة التي تظل رغم كل ما يطغى في العالم من شر قادرة على أن تحسم لصالح الإنسان المغلوب على أمره. وكان هذا جانباً واحداً مما يسمّيه الصغير في فلسطينيات القطاع الشيعي بالاتجاه الوجداني، أما الجانب الآخر، وهو عنده اتجاه يلحّ على خوض الحرب وتهيئة ظروفها في نطاق غير محدد بجماعة أو قوم أو أمة، فما نظن إلا أنه من الأخيلة وما يستشهد له من شعر لا ينهض دليلاً عليه.

ولعل أبرز الذين يمثلون الاتجاه الأول في القطاع شاعران هما: عبد الصاحب الدجيلي ومحمد بحر العلوم. والأول شاعر متمرس، والثاني في قصيدته الحرة على الأقل، شاعر بادئ ولكنهما ينزعان بالمشكلة منزعاً وجدانياً بحتاً على كل حال. يقول الدجيلي: ذي فـلـسـطـيـن وهـي لـلـظـلـم تـعـنـو ويــسـام الأحـرار فـيــهـا الــعــذابـا هدى إسهام الشعر الشيعي فمي الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

بالـدما شـيب يـعـرب والـشـيابـا تـركـت قـلـب كـل شـهـم مـذابـا وبـيـوت أضـحـت لـديـهـا يـبـابـا ردّ يـا صـاح رشـدهـا والـصـوابـا تـلـهـب الـنـفـس لـوعـة واكـتـثـابـا

وعليها الطغيان فاض فغطى وتبذت علائم العسف حمتى كم نفوس طارت هناك شعاعاً من أعماد المحميماة فسيسهما ومسن ذا طحنتها هذي الرزايا فكانت ويقول محمد بحر العلوم: مليون لاجئ عاشوا خيالاً في الوجود عبر الحدود عبر المسافات البعيدة فارقوا مثوى الجدود مهد الأمومة والحنان مهد الطفولة والأمان عشعشن في أحضانه نوب الزمان 🖉 كالغول ثارت في جوانبه عواصف من دخان وزمجرت نوب الزمان مراكم متركم متركم وك تلك الحقول الغارقات بالخير بالأمل المفوف بالهوى بالأقحوان عجّت تئن من الرحيل وبدا بها جو هزيل قد جرّح الخطوات مبحوح الصدي متلعثم الزفرات مكتوم النداء كوم من الآهات تنشرها قلوب الراحلين عبر الطريق وانساب في أعراقهم شيء عميق رشوا الشوارع بالدموع عند الرحيل وغاض في أعماقهم همّ حزين نضبت عيون النازحين

وعلى الشواطي الحالمات تهدّمت قمم السنين واستوثقت فرحاً نفوس الفاتحين لمرابع الوطن الثمين<sup>(125)</sup>

ومهما يكن من أمر فإن الذي نريد أن نؤكده هنا أن الشعر الشيعي في العراق ظل يتأثر بالمأساة الفلسطينية منذ ظهورها وإلى نهاية الفترة تأثراً صادقاً وإن اختلف حظه من القوة والضعف في التعبير عن هذا التأثر.

وفي إطار الانفعال بالأحداث القومية كذلك كان الشعر الشيعي في العراق يواكب النضال السوري منذ الاحتلال وإلى الجلاء حتى أن هموم العراقيين وكانت كباراً لم تصرفهم سنيين وشيعيين عن أن يرسلوا في محنة الشام بالاستعمار عواطف أخوة عميقة الصدق في مشاركتها الوجدانية. يقول الشبيبي:

عبذب من البمناء البقبراح يبراد لا ساغ يا بردي الشراب ولا هنا نبأ بأعلى قاسيون تجاوبت بــــدويّــــه الأغــــوار والأنـــــجــــاد يسا راكسيسن إلىي دمنشيق تسزودوا المسمي المسسلام لمكمل ركسب زاد الملك مضطرب النظام كأنها جسد دمشق الشام منه فزاد هل في مروج الخوطتيين لأهلها الرائية المرايية مسربسع ومراد وهل الرب حلل ضواف كم زت را وطعيكرازهـ الأزهـ والأوراد خيضير الأديسم وفيؤفيت أبسراد وشيت من الروض الأريض مطارف فسى السحسال كسل مسورق مسيساد بين الغصون ومن مشين تشابه أو ما تزال على معاهد جلق ترد الضيوف وتصدر الوراد ويروقها الإنشاء والإنشاد (126) يحلو لها هذا القريض مهذبأ ويهتف وراء هذا في ثورة الدروز على الحكم الفرنسي فيقول: نفد الصبر فهبت فرعا وأبى السيف لها أن تنضرعا بسعست السلسه لسها راقدة من عصور ما أقض المضجعا ودعسا لسلدود عسن أحسسابسهما شــرف السعسرق فسلسبــت إذ دعـــا أمية خيبرسياء كبيم واش وشيبي بسنسواديسهما وكسم سساع سنعسى أزمــعــت ألا يــراهــا حــمــلاً غاصب صال عليها سبعا

(125) فلسطين في الشعر النجفي المعاصر، ص 301–303.

(126) ديوان الشبيبي، ص 33–35.

مدى إسهام الشعر الشيعي في الحيلة السياسية والوطنية والاجتماعية

نسبسذت ذاك الستسقسي والسورعسا واتقت حينأ فلما عقلت قبتلونا جاهديهم اجمعا جاهدى يا أمهم الشرق الألي وأعيدي المالكاً، والنخعا، جـــدي عـــهــد (عــلــى) غــازيـــاً هــذبــوه واصــنــعــي مــا صــنــعــا واذكسري مسا فسعسل السغسرب بسمسن مين سيقسام وأقسامسوا السبيسعسا رفعوا الصلبان لاشافية موتبهما فيي الأرض أحيما البدعما وأمساتسوا مستنسبنا واضسحسة فأثار الشرق والخرب معا وثب البرييف من البغبرب بنهبم من ابنى الأطرش؛ حتى أسمعا وتسعمالي فسي السعبراقبيسن صدى هـجـمـات فـرقـت مـا جـمـعـا جمع العلج لهم فانبعشت مـرة أخـرى اتــنــوخ) «تــبــعــا) أتستسوخ هسذه أم أنسجسبت جل في حسبانينا أن تقعا يا لها واقعة في جلق جنة بالنبار عبادت ببلقعا جستية الأرض ومسا أوحسشسهما وعلى غرار الشبيبي كان شاعر آخر في القطاع هو الشيخ على الشرقي ينفعل أبداً بالحدث الشامي ويمنحه أعمق عواطفه واصدقها ويلاحظ أن الشرقي لا ينتظر واقع هذا الحدث ليسجل فيه الخواطر التي تؤكد هويته القومية النقية وإنما كان يفترضه افتراضاً في تخلف الشام المعاصرة وراء تاريخها القديم الذي ملاه الأمويون بأمجاد الفتح الضخمة، وتلك بادرة شيعية تلفت النظر، فقد ظلَّ الأمويون في تقاليد العقيدة الشيعية رموز اضطهاد واغتصاب وتحلل من القيم الإسلامية على الجملة:

وعرس كل من فيسه هلوع وما للكأس زينتها صدوع تلوع وحولها اللذيا تلوع مناحتها وأطفئت الشموع ويحلم في طرائفها الخليع وأفجع منظر جبل جزوع ليسلم ذلك الشرف الرفيع ملوك الأرض يحدوها الخضوع وقد هتفت لأويته الجموع على حلقاتها يبس النجيع افتراضاً في تخلف الشام المعاصرة وراء الفتح الضخمة، وتلك بادرة شيعية تلفت ا الشيعية رموز اضطهاد واغتصاب وتحلل من عروس في المسلاسل يا شام فما للخمر نشوتها صداع ودمر وهي من شجس وشجو ودمر وهي من شجس وشجو مياع تنشد الندماء عنها مياع تنشد الندماء عنها مياع تنيبة الندماء عنها أراقت في جوانبه دماها تبختر في رواق من ينود ينفض يابس الجانبين درعاً وباب الدرب يفهق في جيوش

لمن هذي المواكب والصفايا تسهسافست وهسى بساذلسة مستسوع سواء مشهيم الأسد البعيقرتي عبلني الأبنواب والتحتميل البودينغ ومبات فسمنا ليدوليتيه رجبوع دمــشـــق، إنـــه حــلـــم تــلاشـــى شخوص من حماتك في الروابي يبحوط ببطيفها شببح مريع وزهو الملك يلمع في الثنايا فيعروني لمنظرها الخشوع جلا طرفيه أحمد واليسوع خيال يشبه الفردوس حسنأ تنفككت الشرائب عن هموم على حسراتها انطوت الضلوع تميل عليه والعاصي مطيع حسمى بسردى مسيساح لسلأعسادي جــلال الــجــامــع الأمــوي حــق لبروعستيك البسبجبود أو البركبوع صفوف تسعر الرائبي احتراماً لسهسيسبستسهسا وأروتسة تسروع وقسى الإبسداع مستسهسمنك ولسوع يسغسازلسنسي بسهسا فسي السفسن غساو ننضائيده السميغيافير والبدروع سألت رواقبه البخبالي وعبهدي يعود المنبر المذياع يومأ يجلجل في الممالك أو يذيع دمشق إليك بقة مستشيط وما باليت تكتم أو تشيع أضاع شعار أسته ينضيع شعارك يا دمشق فكل رهط هنا القومية اعتصمت والتت المسول لسلم وربية أو فروع جملت أمسجمادنما همذي السربسوع كما يجلو الربيع الورد غضأ ومجد في المتاثر أم سطوع تسبساه فسى السشسعسائسر أم أذان فكيف السبحة انتثرت وضاع الرعيل وشتت الشمل الجميع(أ27) وكان الشرقي يتجاوز في انفعاله بالحدث الشامي أحياناً إلى لبنان. وكان لبنان، في شطر منه على الأقل يستريح إلى خدر الانتداب الفرنسي ويؤثره على الاستقلال مدفوعاً إلى ذلك بالحرص على امتياز الطائفة في ظل التبعية. والشرقي في هذا الصدد يحاول أن يستثير نخوة العربي في هذا الجزء من بلاد العروبة فيقول: رفع المجد رأس صنين لكن 💫 عجباً كيف شيبته الليالي إن هـذا الـشـيـخ الـوقـور الـذي يـحـسـب كـل الـشـيـوخ كـالأطـفـال ضارب لسلسجسلال قسبستسه السبسي ضاء فسوق السقسرون والأجسيسال

(127) الشرقي، عواطف وعواصف، ص 146–148.

مدى إسهام الشعر الشيعي فمي الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

كمم خبيبال من فلوق مرمره الممستنون يتعبط يلك روعية التسميثيال رونيق عين يتميين رائينه يتصببينه ويتغبرينه رونيق لللشيميال أيها الشيخ في اختبارك هل مرّ بلبنان مشل هذي الحال فأجاب الشيخ المشيح بهمس كل هذي مصائب الاحتلال آه يـا شــعـر وحـي لــبـنـان غــشـاك وحــلاك بــالــلآلــي الــغــوالــي ترتجى منك نافخأ للشعال كم شبؤون تبقيلب البجنمر فيبه لا تـخـالـوا الـفـتـور فـي الـهـمـم الـشـمّـاء بـل تـلـك فـتـرة الانـتـقـال أن يخلي صنين عند النضال إن شـــعــبـــاً وراء صـــنــيـــن يـــأبـــى وأبسوه مسيستسم الأشسبسال أنهجسيت أمية المجرزيرة فسيمه مشلبه من مشاكب الأبطال ووراء الأرز الـــذي أنـــه ضـوه يسليدأ حساميلأ شسعساد السعسقسال قل لرجل السعاة بالسوء تخشى كيف وادي السباع يزحف فيه يا بلاد البشير ما كتب المخل كذكرى البشير عنوان فال مشبت البحبادثيات قسبسلنك فني البصبحبرا تسليف البرؤوس ببالأذيبال وتسحسذي كسسري قسبساب أيسلة ويسلخسطسي مسضسارب الأقسيسال ناشراً للذرَّفس والجيش يتعطو البجيش فوق الخيول والأفيال طامع يحسب الجزيرة قفراً " ويُنظن المفرات لمعمة آل وإذا رايسة بسذي قسار تسعسلسو فسيسحسس الإيسوان بسالاخستسلال وطبغبت مبوجبة البجبزيبرة فبالأرض اضبطبرابياً تبخبور ببالبزليزال وأفساقست تسحسة أنسيساب أغسوال وتسلستساع فسي عسيسون سسعسالسي كل هذي المصخور إن جد جدٍّ لا تُساوى بحفنة من رمال (128) وفي القطاع شاعر آخر كان يطبع على هذا الغرار، هو أحمد الصافي النجفي. والنجفي لم يكن ينفعل بالحدث الشامي واقعاً حسب، وإنما كان ينفعل به تأريخاً إذا جاز التعبير، أي كان ينفعل به وراء أمجاد الشام القديمة القوية ضعفاً وميوعة: يا سوريا ما أنت غير خريدة الله كثِّر العشاق فيك جمال هذا الجمال عليك جرّ مصائباً إن المجممال عملي ذويه وبال

(128) عواطف وعواصف، ص 143-145.

لو عزّ منك على المحب وصال قد كان يعطيك المحب فؤاده قـد مـاهـدوك عـلـى الإخـا فـي حـربـهـم حـتـى انـجـلت فـإذا الـعـهـود خـيـال خدعوك بالآمال دهرأ فلتكن مسن بسعد ذا آمسالسك الأعسمسال فضعوا أساس الملك فوق جماجم فعلى الجماجم يبنى الاستقلال كشرت معارفكم وما تجتكم والعلم إن لم ينج فهو ضلال فسلستدرسوا فسن السنسزال فسإنسما خسيسر السدروس رمسايسة ونسزال بعض المعارف للتخنث دافع إن لــم يــقــارنــه وغــى ونــضــال فتعلموا رقص الحروب وجانبوا رقصاً يضم به النساء رجال بالمال نسخو للفجور ومن طوى بسيبوتسنسا تستسبور الأطبغيال إن دام هذا الحال في أخلاقكم سيكون شرأ منه الاستقبال کم من کلام لي يشير شعورکم لو كان يغسج للكلام مجال كم من رؤوس في السقوط كأرجل تيجانها عتد الحساب نعال لا ترج حفظ العزّ في غاب به يدت الثعالب واختفى الرئبال(129) وعلى نحو ما كان يوسع الشرقي انفعاله بالحداث الشام فيتجاوز به إلى لبنان كان النجفي يوسع هو الآخر هذا الانفعال ويتجاوز به إلى لبنان كذلك. وحين يبدو أن الشرقي في انفعاله بالحدث اللبناني يقتصو على أن يتيو نخوة العربي للتحرر من تبعية الأجنبي يلاحظ أن النجفي، وإن اصطنع هذه الإثارة، يتجاوز بها كياسة الشرقي إلى ضرب من التقريع لم يسلم أحياناً من ردود فعل عنيفة. يقول الصافي في هذا الصدد: لقد سموك لبنانا كبيرا وأنبت تبصر أن تببقني صغيرا أيسا فسرخساً أظسلسك جسنسح أم ألم تكبر فترغب أن تطيرا فسكمه طهارت فسراخ مهن وكهور فأضحت في سما العليا نسورا ألم تبذكير جيدودك كييف عناشبوا إذ انتقبضبوا عبلي البدنييا صقبورا أمسا هساجستسك جسيسران أبساة أبسوا أن يسالسفسوا ذلأ ونسيسرا ألفت جنباح أمك مستقرأ فكيف تكون إن أضحى كسيرا ترى أبسناء أملك كسيف طاروا وأنست تسلازم السعمش السوثسيسرا تحاول منك أن تبدى امتعاضاً ومسا نسدعسوك يسومساً أن تستسورا

(129) الصافي، الأمواج، ص 67–68. والقصيدة تنتسب تأريخياً إلى مطلع الثلاثينيات على عهد الشيخ تاج الدين الحسني. مدى إسهام الشعر الشيعي فمي الحياة السباسية والوطنية والاجتماعية

بأن سموك لبناناً كبيرا فدع عنك انتفاخك عن غرور كسيسرأ بست تسدعس أم صسغسيرا نــحـاول مــنــك أن تــخــدو قــويــاً أراك قد استرحت من المساعي فجل مناك أن تجنى السرورا أخذت من الحضارة كل سهل وعفت لأهلها الصعب العسيرا وقبلت أرى حمايتها سعيرا قنعت بأرضك الفيحاء خلدأ إذا ما جابهوا الهول الخطيرا تسخسال السنساس طبراً فسى جسنسون تبحبل لبهبا البمنشباكيل والأمبورا كمسأنسك عساقسل الأقسوام طسرًا وكن ما شئت يكفى أن تسيرا فسر كأبيك أوكمالأم وافتح وكن شيئاً ولو شيئاً يسيرا(130) لقومك شئت أو لعداك فأتبع والجواهري ينفعل هو الآخر بالحدث الشامي على نحو ما ينفعل به زملاؤه في القطاع: ينفعل به ملاحم نضال فيقول في ثورة الدروز على الاستعمار الفرنسي عام :1926 ثــوري دمــشــق فــإنــمــا ين نيـل الأمـانـي فـي الـطـلاب وخــذي الـــوفـــاق فـــإنـــمـــك علقــبــى الــخــلاف إلــى تــبــاب ومـــنـــبــــع غــــاب طَـــ*كَوْقَتْكَتْنَوْمَ الْعَكْبِ*ـــنـــادق والـــــحــــراب ومصعصاطيس شيئم أرادوا عسركيها بسالاغيت مساب

(130) تحت عنوان لبنان الكبير أنشأ الصافي هذه الخواطر وراء الاستقبال العسكري الحافل للمندوب السامي الفرنسي على عهد إميل إده بعدما نقضت فرنسا المعاهدة السورية-اللبنانية عام 1937م. الأمواج، ص 82. وقد ردّ على الصافي بقصيدة متشنجة شاعر لبناني هو وليم صعب جاء في بعض مواردها قوله: أم انتخبوك للشعرا أميرا أجشت من العبراق لبه سقيبرا فرحت تهز سيف البطش شعرأ وتنتفخ من سمومك زمهريرا وكنن فبيننا بنشيبرأ لانتذيبرا تعلم، ثم علمنا التقاني وتبحبن تبوزع البعبليم البغبزيبرا أجئت تبثنا علمأ ونصحأ جعلنا نبتكم أقمار ورد وصيبرنا ريباحبكم عبيبرا لنكبل مبروع مشكم تنصيبرا وراعسيسنسا ولاءكسم وكسنسا ترى حغظ الوفا شيتأ كثيرا كـذا يـجـزى الـمـضـحـي فـي بـلاد

في أنب العراق الحديث

فسلأنست رغسم خسلسو كسفسك مسن مسعسدات السضسراب بسالسعساطسفسات السحسانسيسات عسلسيسك وافسرة السنسصساب ولأنبت أمننع ببالبني فيوس السمستسمييتية من عيقياب فستسمسا سسكسي أو تسكسرهسي بسالسرغسم مستسك عسلسي انسسحساب فسلسشر مساعسمال امرز عسمل ينهدد بناقستضاب ستدي عسلسيسهم ألف بساب إن أطساقه وا فستسح بساب إن لم يكن حجر يضرّ بهم فسكسوم مسن تسراب لا تستكنسر فسبي السبدنسيسا ولا مستعسروف إلا فسبى السغسلاب شسبسان سسوريسا السذيسن تسنساوشسوا قسمسم السسحساب والسمب دليين برأيهم في الليل عن قبس الشهاب السمسالمسكسمي الأدب المسصم مسيسم ووارثسي المستسرف السلسبساب لسكسم السعستساب وإنسمسا للمعسب الشبباب عبلي الشبباب سيوريسة أم المستضمير اغمسم أصبحهم حست مسترعسي المسذنستاب مـــــل الــوديــع مــن الــط ور تهم اورتــه يــد الــكــلاب باتت باليات ذي جروح مستغيب ضات رغياب وسهرتهم مستسضاربسي الرئية ومجريته مسخريته المشيساب (<sup>(131)</sup> ويقول في الانتفاضة الوطنية السورية على الاستعمار وكانت على أشدها عام :1938

تكاد تجتنَّ ما فيها وتقتلع وبالغياض فلا حسن ولا مرع عن غضبة البلد المسلوب تنقشع مخلدات، حساناً، خرداً، متع يوماً ولم يدن منها العار والهلع غلب الرجال على الآجال تقترع والموت مل خوافيهم إذا وقعوا بالنازلات فلا التاثوا ولا ادرعوا نبئت في الغوطة الغنَّاء عاصفةً مرّت على بردى فالتاث مورده فقلت لا ضير إن كانت عجاجتها وهل سوى متع زالت ستخلفها أم البلاد التي ما ضيم نازلها محمية بالأصم الفرد تحرسه مثل النسور إذا ما حلقوا رهبوا الحاسرون كنبع السروة احتفلوا

(131) ديوان الجواهري، الجزء الأول، 1973م، ص 321-322.

هيجوا رأيت المنايا كيف تندفع(132) والبرابيضون كبآسباد البشيري فبإذا وينفعل الجواهري بالحدث الشامي تخلفاً يرمض الحشا وراء تأريخها المجيد: عسلسي مسدنسيينية زهسرت وفساقسأ سيلام كسلسمسا ذكسر السوفساق وشييد ذكرهما المحسسن اتمفاق تولى أسها البانس اعتناء وأذكرهما إذا حستست نسيساق أشاق لسهسا إذا عسنست خسيسام أسسالسيسب كسذاب واخستسلاق تغشتها النزاهة لم تشبها وليكن مبا ليقيينيا ليم تيلاقوا كــمــا شـــيــدتـــم شـــدنـــا وزدنـــا لمملكة وبالسيف امتشاق ومسا سسيسان بسالسرفسق امستسلاك وعبن قبمبر تبعباوره البمبحباق سلوا التاريخ عن شمس أديلت وهل خشنت طباعهم الرفاق هل الأيام غيّرت السجايا ببها كبالبغرب مبذ عببر البزقياق وهمل أفسريسقسيسا شسهسدت سسراة لسنسا والسبسر تسحسرسسه عستساق غيداة البحر تملكه سفين وحسشبو دروعبه سببة زعباق وطارق مسلسؤه نسار تسلسطسي موى بهما التخاذل والنفاق<sup>(133)</sup> بسأنسلاس لسنسا عسرش وتساج ويوسع الجواهري انفعاله بالجدث الشامي فيتجاوز به إلى لبنان على نحو ما يفعل زملاؤه في القطاع ولكنه يبدو شديد الكياسة وهو يذكر بواقع التبعية ويغري بالتحرير: هل يطيق البيان دفعاً لما بي إيمه لمبسنان والمحمديث شمجون أنسسا أدرى بمسرده والمسجمسواب حيار طبي البليهياة مبني سوال مستقل يلوذ بالانتداب ما تقولون في أديب حريب خيليت أنبي فيررت منن جيو بمغيداد وطبغيسان جيوهما البليهياب ومن البغي والتعسف والذل فظيعاً محكماً بالرقاب تبحبت رجبلني مستنعمبر غيلاب ومن الزاحفين كالدود هونأ كيخييول ميسبوميات عيراب ومن الصائلين في الحكم زوراً خسلت أنبي نسجبوتُ من بَسْطْسْ عناتٍ وسلمتُ من خنائين كسنَّابِ غبائيمياً سيفترتني وهنا أنبا فني حبالٍ تبريبنني غبنيتمتني فني الإيباب

(132) ديوان الجواهري، الجزء الثالث، ط. 1953م، ص 86-88.

(133) ديوان الجواهري، الجزء الأول، ط. 1973م، ص 342-343.

أفيبقى الأحرار منا ومنكم بين سوط الغريب والإرهاب (134) وفي القطاع كان شاعر آخر هو عبد المنعم الفرطوسي ينفعل بالحدث الشامي فيقول:

حسمندت من الأحمداث والأخبطار وعطيم مجدك غرة الأسفار (وأيو فراس) فارس المضمار لــك أن أرضــك مــنــبــت الأحـرار جـــبارة الأعـــمـال والآثــار وعلا بأبطال لنيك ضواري (135)

والمجد في التأريخ سفر خالد (فأبو المعالى) للمعالى قائد ومشانيق الشهداء أصدق شاهد تأريخ مجدك للبطولة سيرة أبطال قبحيطان تبطبول كبرامية ويتجاوز إلى لبنان فيقول: لبنان يا لهب النضال عزائماً مـشـبـوبــة مــن كــل قــلــب واري مهد الجهاد الحر غصَّ حصيده بالمتصحيات وعبج بالشوار

يا بنت غسان حياتك صفحة

شبطبآن لببنيان ظبمياء ليلبعيلني لا تسرتسوي بسمسوي السدم السمسوار وجنانها الخضراء لاطفت الضحي جمر المروج خضيبة الأشجار فمن الثغور بها الأقاحي تزدهي ومن الخدود شقاشق الأزهار وعروسها بيروت زقت للوكفي كيرا ويباؤكت من نششها بنشار عطلت فحلت بالصفاح نحورها وتزينت منها بخير سوار صفحات مجدك لوحة رسمت بها صور المضحايا وازدهت بإطار وننضالك الجبار ثورة أمة نقمت من الأذناب والأغمار (136) والواقع أن الشعراء الشيعة الذين انعكست في دواوينهم هموم الشام كانوا كثيرين في العراق! ووراء هذا كله يلاحظ أن نضال مصر الحديث لم يكن هو الآخر ضعيف الصدى في دواوين هؤلاء الشعراء. وإذا كانت المشاركة السياسية المسؤولة قد احتجزت نفراً من كبارهم خلف أسوارها المغلقة، ولم يكن مقبولاً أن تنفتح على

- ديوان الجواهري، الجزء الثاني، بغداد 1950م، ص 197–198. وفي النص يشير الشاعر (134) إلى هربه من جحيم العراق والوضع الاستعماري الذي يسوده بالرغم مما خلع عليه من بعض مظاهر الاحتلال...
  - ديوان الفرطوسي، الجزء الثاني، النجف 1966م، ص 83-84. (135)
    - م. ن، ص 84-85. (136)

مدى إسهام الشعر للشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

المتغيرات الثورية في مصر إلا على معنى التهافت في العمل السياسي، فقد ظل في القطاع من يرصد الأحداث الضخمة في مصر العربية حدثاً حدثاً ويمنحها أصدق عواطفه الشعرية وأرقها. وإذا تجاوزنا عما كان يتردد ضعيفاً من أصداء النضال المصري في ظل الأسرة العلوية وكان نضالاً «وفدياً» على الجملة ففي ظل الثورة يلاحظ أن أحداثها كانت تدوي دوياً في شعر القطاع.

في تأميم القناة، مثلاً، يهتف شاعر شيعي فيقول: والمجد في دنيا المفاخر موكب يا موكب المجد الخطير وللعلى مجد البطولة مثلهم يتطلب قف حي مصر وحي أبطالاً بها وقبنال منصر ليلكرامة موكب صعدوا بمرقاة الكرامة للعلى إن الجلاء لشعب مصر مذهب قالوا الجلاء فقال شعب ناهض تخلي دمأ ومشاعل تتلهب وإذا بسوادي السنسيسل وهسو مسراجسل للعز فسطاط المفاخر يضرب ويساحة الفسطاطة وهي منابت \_ وفم القنال به لسان يخطب وبممصر أعيظم مهرجان رائع وإذا قوى المستعمرين يمينها المغلوبة ويسار مصر تخلب فكأن ناصر مصر قسورة بها وكمانهم حمر تفرّ وتهرب (137) ويهتف في الحدث نفسه شاعر/ تُشْيَعُي أَحْرُ فَيَقُولُ الْ

ليه يا مصريا منارة هذا الشرق في هذه الليالي السود يا سواد العيون يا نغمة الأسماع يا شعلة النضال العنيد يا دم الشرق جارياً في شرايين من الوعي والجهاد الرشيد يا حياة العروبة الحرّة السمحاء في أفقها البعيد البعيد يوم تأميمك المقناة لنا عيد سعيد ويا له من عيد إنها الطفرة المحلقة الشمّاء تقضي على الخمول البليد إنها الثورة المحلقة الشمّاء تدعو إلى الخماح المجيد إنها النعامة الحرة الغضبي ترينا انتفاضة المصفود إنها الانتفاضة الحرة الغضبي الكرامات حياة كالورود إنها المحر أنت يا ليلة التأميم حيية على الخفاح المحيد إنها المحلة العروة الغضبي الكرامات حياة المصفود إنها المحر أنت يا ليلة التأميم حييات حرة من ولود وإذا كانت قور سعيد» رمزاً كبيراً من رموز الثات في وجه الاعتداء الثلائي الأثيم

(137) م. ن، ص 101.

عام 1956م فقد كان طبيعياً أن تحتل من اهتمام الشعر الشيعي في العراق قدر ما يدل على انفعاله بأحداث العروية على امتداد رقعتها المجزأة. ولعله من هنا كان شاعر كبير كالجواهري يقول في محنتها بالاستعمار وبلائها في مغالبته والانتصار عليه: يا معدن الخسة من تقاتل وفسوق من تساقط القنابل أم حرة عن عرضها تقاتل أأصييد يسذود عسن أوطسانسه ومسقسعسد ومسرضبه وحسامسل أم هم عجوز الترتيمية وصبية يا معدن الخسة ثم معبد فسيسه لأسيسه تسدعسيسه مسائسل همشا زهمت والمكون غبر خمامل ومعمهمد يسممد فسي حسضمارة ومنصبتيع تبعبيبل فسي أكبنيافيه أطفالها عاملة وعامل يا معدن الخسة نكّس علماً تبطبهرت من لنمسه الأنباميل كنبانية البلّيه استلمني إن التميني دونك ليغبو والبحبيباة بساطيل يا دارة المجد مبشبت رواعد لسلسغمدر فسيسهما وارتممت زلازل لا تسهسنسي وإن أغسذ عساجسل ليليخيير واستناني بنخيير أجبل كنانة الله سيجلو عاصف أويهم حسى ضرر ويشتنني واغبل تستردحهم الأسهود والأجهادل وتنبري ملء الصعيد والسيما خوضى دماً «أسوان» منه مكترع عبر القرون والصعيد حافل مرت عبلينك مشلهبا مراحيل واستكملي مرحلة من العنا شامخة من صيدك الكواهل واحتملي ثقلأ تمرست ببه غماز وكمم ديمست بمهما جمحمافل كم غاص في رمالك السمر غو تبحيدو ركباب البعبزة البقبوافيل وكم مشت من فوقهم مزهوة تعرفه الأغوار والمجاهل خبط أببو البهبول لبهبا منصباتبرأ وظل منداحاً عليه الساحل ذابوا وظل النيل يجري صاخبأ كــــــانــة الـــلّــه اســلــمــي لأمــة أنت لها الخاية والوسائل من بعد ما رانت بها الأصائل أنبت لبهبا رأد البضبحيي وشبمسيه يعطفها وحساضر وقابل تسعون مليوناً عليك فائت وأضلم كأن كل خافق تسحسمسك عسلسي هسواك نسازل ذل ويسبىري عسظسمسهما تسواكسل مرّت بمها ألف يلوك لحمها تسخسط فست ولسيدهما المقبوابسل ما عـقـمـت يـومـاً ولـكـن حـرة وأسلست قسيادهما فرائع عن لاحب البدرب بسهما وماتيل

عن أبلج تزهى به الشمائل حتى إذا تنفس الصبح لها به غواة عبيقر تباهل عن ألمعيّ يهب الجن النهى تعجز أن تقنصه الحبائل حستسى إذا تسمسخسضت عسن مسارد لم يلهه الغمد ولا الحمائل عـن مـصـلـت أفـرغ فـي جـاحـمـة وجـــنـــدل رضـــت بـــه جـــنـــادل عن حنظل غص به مر الشجى يببس فبرفيت فبوقبه المخبمنائيل حستی إذا انسق جسال عن شری ونسال مسنسه السيسأس والستسخساذل يبليم شنمبلاً لنعبب البدهير بنه تبخاف مبنيه البغيسلية المغوائيل حتى إذا الصقر تمطى مغضباً كابين البلبيون ذب عنه بازل حتى إذا انصبّ يشد صلبها دم الـشـعـوب لـم يـزحـه غـاسـل تجمع البغي على منقاره فصائلا تبزحمها فصائل واستنفر المسفوح من آثامه فيه على الوعي اغتلى مراجل تجمع البغي مغيظأ تغتلي مندجنج والسحسق وهنو راجبل واصطرع السياطيل وهيو فبارس مكن حمم القواذف المشاعس مات المضمير فانطفا واتَّقَلَّا 💽 ما اللَّه والشعب الأبي فاعل؟! وابستسدرت عسوالسم سسائسا كينانية الملبة ولمستنفر تستعدي من المساغوت إذ تصاول صبرأ ليوم تكشف المقاتل صبرا لحين يدرك البغي الونى تخجل من مريرها الحناظل(138) صبرأ على احتظلة مكربة ولعله من هنا أيضاً يهتف شاعر شيعي آخر في المحنة نفسها فيقول: وسيمري فإنك لن تغلبني قنفى ابنور سنعينا ولا تنزهبني ودكسي مسعساقسلسهم واشسجسيسي قمفي في شموخ أمام الطغاة ملايبين تنسعنى وقني منغارب قبفي لاتبخافي فبغي منشرق مبلايبيين تسسعنى لأجبل السسلام لأجبل البغبد الأسبعيد الأطبيب قسفسي فسي شسمسوخ وشسقمسي السطسريسق أمسام السطسلسيسعية مسن «يسعسرب» وخبوضي إلى البمجد بنجر الكفاح وسيري إلى البنصر في موكب نيضالاً إلى أن تسعدود السحسقوق كسامسلسة قسط لسم تسسيلسب غـزا الأجـنـبـي فــهـلا غــدأ تـكـونـيـن مـقـبـرة الأجـنـبـي

(138) ديوان الجواهري، الجزء الرابع، بغداد 1974م، ص 253-256.

سلام عسليك رفعت البرؤوس وطبرت سبمبواً إلى الكبوكب أتنى السمجد ينفشح لبلشائبرين أنبصع صفحاته فباكتتبي (<sup>(139)</sup> ولعله من هذه الزاوية، كذلك، ينفعل شاعر كبير من شعراء القطاع بالحدث ذاته فيقول:

حبق النزمان بسذكرك الممعطار وبسذكسريسات بسطسولسة وفسخسار ذكرى مساع كبالبنجوم لوامعاً هـى خـيـر مـا خـلـدت مـن آئـار ذكبرى ليبال بالأسي موصولية ما ذقت فيها النوم غير غرار ذكرى حياة أو ممات والفتى من لا ينام عملي فوات الشار ذكبرى مبلاحتم هنهيتنا أو هنهيتنا ضمنت لك العقبى بكل مغار ذكرى انتفاضات لصد كتائب منهارة كرجائها المنهار جاءت لتشعم في الجنان بأرضكم فإذا بها لم تلقَ غير النار حملتهم لجج البحار ليلتقوا مستسكسم بسبحسر هسائسج زخسار وهبوى المطليون حين رمتهم لیلموت فی «مصر» ید الأقدار هبطوا كأنهم الجراد وصدتهم فتساقطوا جثثأ بكل مطار ومنضت بتقييتهم لإيدن تشتكي ونبات أسد في العرين ضواري المراجعيك أنست مكمللا بالغار رجيع الأثيبيم مستربسلأ بسالتعطي يا حارس النيل الذي أشباله ساروا وراءك كسالأتسى السجسارى كم رحت تنذر بالكوارث ساسة فمي سممعمهم وقسر عمن الإنسذار وتميط عن وجه الحقيقة حجبها ما بينهم وتقول غير ممار: مضت العصور الداجيات ودمرت أسوار منعتها قوى الإعصار ومشت إلى استقلالها أمم على ومبض السسنيان وليميعة البيتيار فتساقطت دول الضلال ولم يسل دمعاً عليها غير الاستعمار وبدت تباشير الضحي فتباشرت لسشيعناعيه حبرينة الأفيكار سئمت ظلام السجن في عهد الألبي قد أودعوها خلف ألف ستار إن طال عهدهم البغيض فمثلما طسالست فسروع السدوح دون شسمسار أجمال والخصماء حولك كثرة فحذار من كيد الخصوم حذار قىف مىنى كالمارد الجيار ودع السط غساة نسواكس الأبسصار

(139) طالب الحيدري، انضال، ص 119.

مدى إسهلم الشعر الشيعي فمي الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

هى منتهى أمنية الأمصار وارفع لمصر على النجوم مكانة هبيطت هيبوط ملائك أطهار ما كنت غير رسالة علوية قبلب البرتسيس البفيذ مسن أوطار بشري «جمال» فقد ظفرت بما اشتهى وبعشت في الأمم انتصارك هاتفاً المحمق أبسلمج والمسيموف عمواري قيسمنا منضنى لنهسم منن الأدوار صنت القناة ولم يصنها من مضوا لبلاده لا وقبضة المحتار ووقيفت وقيفة مشقيذ ومنحبرر مصصر يسزل مسا فسيسه مسن أوضسار وصرخت في الدخلاء زولوا عن حمى فراوك أجرأ من رأوا لا كالذى أمسى يساير ركبهم ويجاري لم يسمعوا في مصر غير خوار ذعروا وقد سمعوا الزئير وقبل ذا كالسيف فى يد فنارس مغوار ما السيف في يد خائف متهيب واسلم لقادتها أجل منار(140) دم للبعبرويية لا ليمصبر وحندهما والجعفري شاعر كبير آخر في القطاع يمنح أحداث السويس أصدق عواطفه وأخلص مشاعره فيقول: إولو شحنوا عليك الأفق حقدا كسنانية يبعبرب الأحبرار صبيا رايت المسامدين أعز جندا ولا تمهمني لمدي المجملي فيإنيي المحكم حيين لا تسجيدين بيدا ودرب الـــمـــوت آمــــن كــــل كرب من «الرقيط، عوناً مستمدا وكبونني عبون تنفسنك وارفيضينه ليصبح بعد دينا مستردا فسلا والسلَّمه مسا عسرضستمه إلا يترغيم فتؤادهنا التمتسعبور ببردا تحذي نارهم بالصبر تصبح وهل تلقين أصدق منه وعدا ثـقـى بـالـنـصـر (وعـد الـلُّـه) حـقـأ لمصر فهل نسوك أبأ وجدا ليئين كبانبوا تبنياسوا مبنيك ابينيأ فسكسأس السمسوت أعسلبسهسن وردا إذا اختلفت طعوم في كؤوس وكنت الخلد لو أوتيت خلدا حبيت الحسن جنات ونيلأ وصرت قبذى عيبون البغرب رميدا مبلات السمشىرقىيين هيدي ونبورأ ليستشفوا فكنت ضنأ أشذا وصرت شجى حلوقهم فجاءوا عبتبوا وعبدوا وقبد يبعبدون ببغبدا وليسست همذه الأولمي فمقمبه لأ

(140) ٪ من مجموعة لكاتب البحث والقصيدة للشاعر المعروف المرحوم السيد محمود الحبوبي.

فكم سندوا لبك الأنيباب عبصلأ وكم رجعوا على الأعقاب وردا وكسم حبذوا لبك الأظبفبار عبوجباً وكمم أشبعتهم جوعا وطردا كووا بالخزي في الماضي فكروا لسيسبستسردوا فسكسنست أشسد وقسدا فلا يرعبك باطلهم جميعاً إذا قسابسلتسهم بسالسحيق فسردا ولا يفزعنك إن هنجنموا كبلاباً سنهزمهم بإذن الله أسدا ومن يشحذ سيوف البغي صبحأ يكن عند المساء لهن غمدا وأجمل ما تشيم السيف يزهو دم السبساغسي بسرونسقسه فسرنسدا وما كنانوا ليجترئوا لصوصأ وما كبانبوا ليبقبت حبمبوك سبذا لو أنَّا لم نكن عوناً علينا ولم تعمل لهم سيفاً وزندا ولم نفتح لهم بابأ إلينا ولسم نسقسدح لسهسم نسارأ وزنسدا ولم نمغمدر بماخموتمنها مسرارأ ولم ننقض لهم صرحاً وعهدا ولم تنفللهم في الحرب حددًا ولم نخللهم في السلم رأياً وظـلـم الأقـربـيــن أمــض وقــعــاً عبليبك من السيوف تبقية قيداً تبدرع بالأسود حسمي وحددًا (141) وأنسى يسبسليغ السعسسيلان غسابلآ

## 3 - مدى إسهام الشعر الشيعي في الحياة الأجتماعية

الواقع أن الذين ظلوا ينتسبون إلى الشريحة الدينية من شعراء القطاع ظلوا يبالغون في الدفاع عن التقاليد ويروجون للظاهرة الموروثة. وكان يلاحظ أن هؤلاء على الجملة لم يتح لهم أن ينفلتوا من حدود البيئة الاجتماعية المغلقة ويحتكوا احتكاكاً عميقاً بالمتغيرات. وفي حدود هذه البيئة كانت التقاليد شديدة الصرامة، حتى أن صحيفة لم تكن تقرأ إلا ألقت على قارئها ظلاً من التشكك بعقيدته الدينية ثم يقع مثل هذا لطالب المدرسة الحديثة بل يقع مثله لمؤثر زي الفرنجة ولواطن بلغاتهم! وكان يبدو أن هذه الرؤية الساذجة للمتغيرات ترتبط بفهم شديد الالتواء للقيم الدينية الحقيقية. ولعله من هنا تكون ظواهر أخرى في الحياة الاجتماعية أكثر لصوقاً بواقعها المألوف لما في تطويرها من خروج على نصوص دينية تكرّس هذا الواقع في

- (141) من مجموعة خطية لدى الشاعر.
  - (142) ديوان الشبيبي، ص 43.

الظاهر وتمنحه شرعية البقاء. هذا جانب في الحقيقة، أما الجانب الآخر فكان يمثله الذين انطلقوا من إسار البيئة المحافظة وانفتحوا على جملة ما في الحياة المتطورة من متغيرات. ويبدو أن هؤلاء لم يكونوا سواء في رفض الجمود والنزوع إلى التغيير فقد كان يلاحظ أن طائفة منهم ظلت شديدة الاحتراس في رفض الظاهرة الناشزة حتى يكون هذا الرفض شديد الكياسة أو حتى تكون طبيعة الظاهرة المرفوضة بغير حساسية دينية، والشبيبي أصدق من يستشهد في القطاع لتأكيد هذه الحقيقة فهو يتخير ظاهرته المرفوضة مما كان يشيع في الحياة الأدبية من تقاليد كان الالتزام بها يمثل في نظره

نشازاً وراء ما يفترض من التناسق بين الظاهرة الفنية وعصرها الذي تنتسب إليه: ولا يستجاد القول إن لم يلفق إلى الآن لا يستملح الشعر إن علا وشعر جمال سائرات وأينق قبريبض طبلبول عبافسيات وأربيع وأدهى دواهي الشعر تقييد مطلق مسقسيسدة أبسوابسه وفسنسونسه وتهجر كل الهجر إن لم تطلق ويا رب حسناء الأعاريض تتقى ولا شاعراً من قبل ذا لم أصدق إذا قبلت إنبي لهم أكمن قبط كماتيهاً ﴿ رضيت بسيط القول لم أتأنق متى خيروني في الكلام ونسجيه وإن لم يسعك الخلق لا تتخلق إذا لم يجئك الشعر عفواً تحامع ثم هو يرفض حين يرفض بكياسة الذي لا يوغب أن يهدم مرة واحدة كل الجسور التي تربط بين القديم والجديد:

لي رب ين تنايم و ب ي ولو أنصف الناس الديانة أجمعوا على أنها فيهم نتيجة وجدان فلم يتكلف عالم ردّ عالم ولم يصم الإنسان مذهب إنسان فكل قياس ظنه الناس حجة يرد بأخرى من قياس وبرهان ولكننهم حتى ذويها وأهلها بعيدون عن عرفانها بعد كيوان كأن لم يكن إنجيل عيسى ابن مريم ولا أوحيت توراة موسى بن عمران أنا شافعي إن لم يكن لي شافع إلى الله ثم الحقّ حبي وإيماني (<sup>141)</sup> وكان آخرون في القطاع لا يصطنعون في رفض الظاهرة المتخلفة كياسة الشيبي ولا تحوّطه في اختيارها بعيدة عن أن تثير حساسية دين أو مذهب. وإنما كانوا يرفضون أحياناً بحدة المخزى من تخلُف لم يعد له في الفترة ما يسوغه ويتجاوزون أحياناً إلى

(143) م. ن، ص 50-51.

في أنب العراق الحديث

| ما يشبه أن يكون من نقد الفكر الديني تدليلاً ــ فيما يظن ــ على مبالغة في الانتما.       |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| إلى الجديد:                                                                             |
| كسلسمسا فسكسرت فسي السعسقسيسي اعستسرانسي خسفسقان                                        |
| فـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                  |
| عـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                  |
| قـــــد تـــــوســـــطـــــت وجــــوداً طـــــرفـــــاه عـــــدمــــان <sup>(144)</sup> |

\* \* \*

آه لو بيني وبين المقيلين آلة للبرق تنبي وتبين كنت أبرقت لهم لا تقبلوا نحن لم نخبر فعشنا حائرين<sup>(145)</sup> وواضح أن الشرقي – والخاطرتان تردان في ديوانه – لا يتنامق في إيمانه مع الذي استقر في المسلمات اللينية من وضوح المبدأ الذي انبثقت عنه الحياة والمنتهى الذي ستؤول إليه. وهو لا يتناسق كذلك مع الذي استقرّ في هذه المسلمات من وضوح الرؤية التي تعصم العقل من الحيرة في تردده بين المتناقضات! وكان هذا يعني أن الشرقي لا يعود بحاجة إلى احتراس في نقد الظاهرة الاجتماعية المتخلفة بعد أن كان شديد الجرأة في نقد المسلمة الدينية، وهو الذي يمثل، على الحقيقة، خطراً بالغاً يمتد إلى صلب السيرة ويهدد طموحها في بيئة ظلت شديدة الخضوع لسلطة القيم الروحية.

يسا شسيساب السعسراق إنسكسم كوجود الألسماس في المفحسم مسحق عساداتسنا لسعسطركسم مشل مسحق لسلورد بساليقدم نجتلي الطفل كالسراج فإن شسبة نسخسمده في يسد وفسم مساح جسهسلاً وذلسة فسغسدا لا لسعسلسم ولا إلسى عسلسم إنسما الطفل في شوارعشا كوجود يسمسشي إلى عسدم وفي القطاع كان أحمد الصافي النجفي هو الآخر في طليعة الذين يرفضون بعصبية ويبالغون في انتمائهم إلى الجديد ولو خروجاً على المسلمة الدينية وتشككاً بطاقتها

- (144) ديوان عواطف وعواصف، ص 90.
- (145) الصفحة نفسها من م. ن. وانظر في هذا الموضوع الرباعية التاسعة من شعراء الغوي، الجزء الرابع، ص 2.

المنطقية على الإقناع: هل يقين في ظله تستريح تعبت في مفاوز الشك نفسي أخرساً كل نبطقه تبليمينج ثم ضنت به فليست تبوح قد دعتنا لنكشف السرّ منها بل شممنا فيها أريجاً يفوح لم تشاهد في روضها من زهور يسعسد جسهسد تسذوب مسنسه السروح قيد قبرأنيا سيطبورهما خيافييات كلمات قد فاتها التصحيح مذ قرأنا سغر الوجود رأينا لم ينله التمحيص والتنقيح إن سفر الرجود منذ كتبوه ولنيك الحل الوحيد الصحيح بك يا فتنة العقول اختلفنا فشفائي هو الجواب الصريح فسأجسيبني ولنو بسيناس مسرينج أو لـثـام إن الـحـجـاب ضـريـح وابسرزي لسلسعسيسان دون حسجساب وامشحيني يا ربة الحسن وصلأ ففؤادي مضنى وجفني قريح إفيبدو منك المحيا الصبيح إنا حسبي منك البيان الفصيح (<sup>146)</sup> أختك الشمس قد بدت دون ستي كلميني ثم اصفعيني كموسى وواضح أن هذا يعني أكثر مِن خروج على تقليد في العقيدة، وهو غير قليل في آثار الشاعر الكبير ولعله من هنا يُؤسِّع الشَّجْفي بَيْنَتْهِ الأولى تقريعاً في غير مجاملة لأنه لا يعود في حاجة إلى كياسة الشبيبي وراء مغامرته الجريئة في نقد المسلمات الدينية: تقطنها الشيوخ والعجائز إن الــــــري بــلــدة تــلــيــق أن فبمنا ينقنينم ثنم إلا النعناجيز ما شغبل أهلها سوى يطالبة وواردات بسلمدتسي جسنساتسز (147) فيصيادرات بسليدتيي عنمنائيم وعلى هذا النحو من التقريع يمضي فيقول: إلا المدخسان وفسي السبسلاد شسواظ نار المعارف ليس منها عندنا فسإلام فسيسنسا تسدرس الألسفساظ الناس فى علم المعاني استغرقوا مسكست السلسمان وفماهست الألسحناظ لغة المحبين ارتقت إذ بينهم

- (146) الأمواج، 1954م، ص 34. والأبيات في الديوان ترد تحت عنوان الحيرة». وكتاب هذه الحقيقة، م. ن، ص 33.
- (147) «الغري» اسم آخر للنجف وتتميز بكثرة المعممين من رجال الدين ويأنها مقبرة إسلامية شيعية كبيرة. الأمواج، ص 148.

نبهت قومي للنهوض فساءهم إن النيام يسوؤها الإيقاظ يهدي الشعوب الواعظون وإنما شعبي أضل عقوله الوعاظ<sup>(48)</sup> ومحمود الحبوبي شاعر آخر في القطاع يرفض كزميليه وهو مثلهما في جرأته على التشكك بما اصطلحت عليه البيئة الدينية من مسلمات العقيدة. ولعله من هنا لا يعود بحاجة إلى كياسة في أسلوب الرفض ولا إلى احتراس في تخير الظاهرة المرفوضة بعيدة عن حساسية الدين أو المذهب: سرّح الفكر ساعة وتأميل بمصير الآباء والأجداد كيل حين ركب يشقيه ركب أين أقسيال تسبّع أو عاد قد حداهم إلى الفنا من حداهم فإلى أين أيهاذا الحادي وإلى أين يا نفوس البرايا بعد هذي الأجسام والأجساد<sup>(41)</sup>

## \* \* \*

تمنيت طول العمر لي غير عالم ويادة ضري بالزيادة في عمري وهبني بلغت الشمانين إنها لقصر من لا شيء في عمر الدهر وهل أنا مهما طال عمري مدرك بهذي الذى بعض الحقيقة من أمري تأمل تجدني مثل غيري من الملا أتيت وما أدري وأمضي وما أدري<sup>(150)</sup> والواقع أن تياراً آخر من تيارات الرفض في القطاع لم يكن يخرج فيما يبدو على ما استقر في العقيدة من مسلمات، وإنما كان يخرج على ما استقر في الحياة الاجتماعية من مظهر التخلف ويبالغ في التشهير به. وهو تيار لم يكن ممثلوه قليلين ولعله كان التيار الأقوى ومهما يكن من أمر فقد كان هذا كله، يعني أن الشعر الشيعي لم يقف من الظاهرة الاجتماعية المتخلفة موقف الرافض أبدأ وأنه في جبهة الرفض ظل يتذبذب بين الكياسة والعنف. ثم تستشهد النصوص فإذا هي في كثير من مظاهر التخلف تؤكد هذه الحقيقة. وفي واقع المرأة بخاصة وهو واقع ظل على امتداد الفترة

- (148) م. ن، ص 120.
- (149) رباعيات الحبوبي، الجزء الأول، 1951م، ص 57.
  - (150) م. ن، ص 14.

هدى إسهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

بالغ السوء يبدو هذا شديد الوضوح. لقد كان الشبيبي الكبير مثلاً<sup>(151)</sup> ينكر أن تتطور المرأة العراقية في ضوء ما استجدّ من آراء جريئة مدت وظيفتها الاجتماعية إلى أبعد من حدودها التقليدية وظل يسوؤه أن يخدش حياؤها بالسفور، وعفتها بالاختلاط، وأنوثتها بما لم تخلق له من عمل الرجل.

وربية المفسط اط أين المخدور آلفة القبة، أين الخبا دام عسلسي عسادتسه فسي السنسفسور طبيعيك طبيع البرييم لبو أنبه ما قبويت إلا ليرقيع البستبور لكنما نسمة هذا الهوى وجهك فيه يا ابنة العرب نور لا تبرقيعني البيرقيع في مبوكيب واجستنبسي أنست طريسق المذكسور ماشي إنباث البحي لا ليلبشقنا من أهلبه أصبيح عبار البدهبور فأين هذا الدهر فيحن نشا فسفسي غسواشسي السلسيسل إفسك وزور ولا تــزوري فــي الــدجـــي جــارة أن تلبس البيت وأن لا تزور (152) والبحبرة البحبسيناء منن شبأنيهما فإذا اتصل الأمر بأكثر من هذا مما اقتضته المتغيرات الحضارية لم يجد مندوحة

عن أن يهتف بأعلى صوته محذراً منه ويقول: ] ستر النصيف ببرقع وبمعجر يا أخت عاشقة الخلاعة ضاعفي والدين قال: تحجبي وتستري الـغـى قـال: تـهـتـكـي وتـخـلـعـي حجبوك عن ضوء الصباح المسفر لو كان قومك راقبتك عيونهم سمرأ بخرصان الوشيح الأسمر ولمسوروا المنهج المذي صيرتمه تحت اللواحظ مشية المتبختر خاصرت مثلك بزة ومشيتما منها وقال لها الدلال تكسري وثنيت نبعة بانة رفع الحيا ويلين جلمد قلبك المتحجر حجر عليك ومن لنا أن يرعوي متمديناً كالشادن المتحضر (153) وأغاريا رشأ البوادي أن ترى ومثله في هذه النظرة التقليدية لواقع المرأة شاعر كبير من شعراء القطاع هو عبد

- (151) يلاحظ أننا نتسمح باستشهاد نصوص خارج الحدود المقررة للفترة المدروسة ويسوغ ذلك في نظرنا أنها نصوص لمخضرمين يمثلون أبداً مدرسة واحدة. وقد أجزنا هذا من قبل لغيرنا.
  - (152) الشبيبي الكبير، ص 383.
    - (153) م. ن، ص 382.

فمي أدب العراق الحديث

الحسين الأزري<sup>(154)</sup> وكانا معاً يمثلان أقوى العناصر المحافظة في معركة السفور والحجاب:

أمسنسازل السخسفرات فسي السزوراء لا زعرعمتمك عرواصف الأهراء قري فإنك للفتاة أريكة ضربت سرادقها على النجباء لا تحازنى مما رماك به الهوى ظلمأ وظنك معقل الأسراء أين الأسارة من عفاف طاهر أين المعاقل من كناس ظباء أكبريسمة البزوراء لايبذهب بنك البشهيج البمنخباليف بسيشة البزوراء أويخدعنك شاعر بخياله إن الخيسال مطية الشعراء حصروا علاجك بالسفور وما دروا أن الــذي حــصـروه عــيــن الــداء أولهم يروا أن الفستاة ببطبعها كالماء لم يحفظ بغير إناء من يكفل الفتيات بعد ظهورها مما يجيش بخاطر السفهاء ومن الذي ينهى الفتي بشبابه عسن خددع كسل فسريسدة حسسنساء ليس الحجاب بمانع تهذيبها فالعلم لم يرفع على الأزياء أوَلم يسغ تعليمهن بدون أَنَ ياملان بالأعطاف عين الرائي ويجلن ما بين الرجال سوافيرأ بستسجب الأرداف والأثسداء نص الكتاب على الحجاب ولم يبع الممسلمين تبرج العذراء ماذا يريبك من حجاب ساتر جيد المهاة وطلعة الذلفاء ماذا يريبك من إزار مانسع وزر الفسؤاد وضلية الأهسواء ما في الحجاب سوى الحياء فهل من التهذيب أن يهتكن ستر حجاب هل في مجالسة الفتاة سوى الهوى لو أصدقتك ضمائر الجلساء أخلاقهن لصالح الأبناء شيد مدارسهن وارفع مستوى أسفينة الوطن العزيز تبصري بالقعر لا يغررك سطح الماء(155) ولم يكن «حمزة قفطان»<sup>(156)</sup> بأقل من زميليه حماسة لحجاب المرأة ونبزأ لسفورها وقد تصدى للرد على الرصافي \_ وكان في العشرينيَّات \_ طليعة الذين انتصروا للمرأة

- (154) 1880 \_ 1954 \_ 1880
- (155) عبد الله الجبوري، شعراؤنا المنسيون، 1966م، ص 159–160.
  - .\_1342-1307 (156)

مدى إسهام الشعر الشيعي في للحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

ونادوا بحريتها ــ بما يشبه أن يكون في هذا الموضوع من النقائض. يقول الرصافي في قصيدته المشهورة «المرأة في الشرق»: ألا ما لأهبل البشيرق في ببرجاء يسعسيسشسون فسي ذل بسه وشسقساء بسمسنسة لأقسيساد لسلأسراء لقد حكَّموا العادات حتَّى غَدَتْ لَهُمْ وقد غمطوا حق النساء فشددوا عـلـيـهُـنَّ إلَّا خـرجــة بـغَـطــاء أضاقوا عليهن الفضاء كأنهم يـــــــــارون مــــن نــــور يــــه وهــــواء وقد زعموا أن لسن يصلحن في الدنا لسغميسر قسرار فسي السبميسوت وبساء أهانوا بهن الأمهات فأصبحوا بسمنا فسعبلبوا من ألأم البلبؤمناء لكانوا بما أبقوا من الكرماء ولو أنبهم أينقدوا لبهن كبرامية على الذل شبوا في حجور إماء ألم ترهم أمسوا عبيدأ لأنهم وهان عليهم حين هانت نساؤهم تبحبقيل جبور السسامية البغيريباء فيما قوم إن شتتم بقاء فنازعوا سواكم من الأقوام حبل بقاء أيسعد محياكم بغير نسائكم وحل سعنات أرض بغير سماء وما العار أن تبدو الفتاة بمسراح كيام شل حسالمي عسزة وإبساء أقسول لأهسل السشبرق قسول متؤنييي وإن كان قولي مسخطاً لسفهاء فبعدا لهم في الشرق من كبراء ألا إن داء الــشــرق فــى كــبــرائــة وأقبح جهل في بني الشرق أنهم يسمون أهل الجهل بالعلماء وأكبر مظلوم هو العلم عندهم فقد يدعيه أجهل الجهلاء لنقبد منزقبوا أحبكنام كبل دينانية وخاطوا لبها منبهم ثياب رياء ومسا جسعسلسوا الأديسان إلا ذريسعسة إلى كل شغب بينهم وعداء ألايا شباب القوم إنى إلى العلى لداع فهل من يستجيب دعائى أما آن للأوطان أن تنهضوا بها لإدراك مسجد وابستسغاء عملاء وما أنا في وادي الخيال بهائم وإن كنت معدوداً من الشعراء<sup>(157)</sup> فيقول حمزة قفطان في قصيدة من ذات الوزن والقافية تحت عنوان العلم والحجاب: تبصر هديت الرشد إن كنت مبصراً بسعسيسن وإلا ضساع كسل ضسيساء

(157) ديوان الرصافي، طبعة دار العودة، بيروت 1972م، ص 125~129.

فتخطى وإن صوبت مقلة رائي وسبمييتيه حببسيأ وطبول ثبواء وأبرز من فيها بغير غطاء نسزان بسه مسن عسفّة وحسيساء أكـف رجـال فـى أكـف نـسـاء إذا شعّ لـم يـمـنـعـه سـجـف خـبـاء مسحــجــبــة فـــى بـــرقـــع ورداء وأن حسجسابساً أصسل كسل شسقساء بغير حجاب مشية الخيلاء بنو الغرب عصر الظلمة المتنائى بسهسا تسحست وبسل دائسم وبسلاء سيواء وإن مساريست كسل مسراء سنا العلم أو يخفيه جد خفاء قديما وقد فسازوا بكل عملاء عليها وقد ألذرتهم بفناء وهل أنت إن أكملت نقص رواية المحلي مسرح التمثيل للجلساء بستسمسشيسل حسالسي عسزة وإبساء تسظن سبراب المقافر عنذب رواء بنهضة مجد وارتقاء سناء لورد قليب الفضل خير رشاء وغاببت شخوص الحق تحت ضراء خيبالأ ضئيلآ سابحاً بفضاء لذا كنت معدوداً من الشعراء (158)

ولا تحتكم قبل السؤال تسرعاً تذمرت من حجب القوارير معلناً أبن ما الذي يبقى إذا الحجب رفعت أتضمن أن يبقى لنا مبدأ العلى ونمشى معأ للعلم لا غير كلنا فما يمنع التحجيب والعلم نوره أيمنع أن تمشى إلى العلم حرّة لو ان ابتذالاً أصل كل سعادة لما فات بعض القوم علم وقد مشوا وهل كان من قلدتهم في شؤونهم ينيطون حجبأ للنساء فيصبحوا أم الحال فيهم قبل ذا مثل هذه فقل أي شيء كان يمنع عنهم وهل كان أهل الشرق أيام مجدهم على غير ذي الحال التي أنِتِ ناقِم بلغت الأماني مصلحاً كل فاسد ولكن زوت وجه الحقيقة مقلة نعم نحن للأوطان ندعو جميعنا ولــكـــن كـــلاً يـــدّعـــى أن رأيـــه إلى أن دجا صبح الحقائق بيننا وأمست مراعاة الحقائق في الوري فقد همت في وادي الخيال مفكراً

وعلى نحو ما يتحمّس الشيخ حمزة قفطان لحجاب المرأة يتحمس شاعر كبير آخر هو الشيخ عبد الحسين الحلي<sup>(159)</sup> وكان يعدّ في القطاع ممن يتأثرون بالمتغيرات وينزعون بموضوعهم إلى الخروج به من إطار القديم. يقول الحلي في هذا الصدد:

- شعراء الغري، الجزء الثالث، 1954م، ص 272-275. (158)1375-1301 (159)
  - 626

مدى إسهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

أن السفور رقمي الخرد العين

أم أنست أحكم ضبطأ للدواويين

وخدمة البيت عن سن القوانين

من فتن مشله ثبارت للمفتلون

جز الشعور ولا حلق العثانين

والذئب ليس على شاة بمأمون(160)

تحجبي يا ابنة الفرس الذين رأوا أقل عمالهم حتى لك التجأوا كفاك تسربية الأولاد مشغلة صوني جمالك عن لحظ العيون فما ليس التمدن وقفاً في الأنام على قد أهملوها لترعى والذئاب معاً

وحتى الشيخ مهدي الحجار<sup>(161)</sup>، وكان من دعاة التجديد في القطاع انضم إلى حملة التشهير بالسفور والتنديد بمخاطره في قصيدة رائعة تناولت القديم والجديد بعامة وعرضت لما يقع في إطاريهما من مساوئ ومحاسن:

ونبحين فمي البحباضير أدهمي وأمير النزعة والخلاف عرضة الخطر ليس عليها غير صفوة البشر إسم يستسقده قسدماً ومن عسب وتزعبة القديم ترمي بالشرر أن تأخذ الصفو وتترك الكدر المجير أفكلاه فلك العرب البيض الغرر عليكم عيناً لها ولا أثر والحب للسحنة فيه لا الحجر دان لـكـم بـادي الـورى ومـن حـضـر من خلف صقر كاسر عليه مر تُببق عبلمي أخبلاقكم ولاتبذر إلا عن البدين وما عنه حظر فمي غبرسه والبغيير يأكبل الشمير فإن يعارضه الجديد فالحذر إن حسب الذنب أميناً إن ظفر ليس له غير الفجور من خبر

إنا من الغابر ننقم السير تخالف القديم والجديد في وإن مسا بسيسنسه مسا لسخسطسة جــسـر اعــتــدال نــحــن بــيــن واقــف فنزعة الجديد سيل جارف ونقطة التعديل ما بينهما تسنبهوا شببابنا فبإنكم غسرائسز الآبساء مسالسي لا أرى البوطين البعبزييز منجببوب لينبا فأين تلك السحنة التي بها طرتم مع الجديد طيرة القطا وإنسه السنسار الستسمي إن تُسبسق لا تسطسوروا مسا شسشستسم تسجسددأ عار على الغارس يحمل العنا والبعرض تناموس النفتني وقبخره ما أسفه البراعي وما أحمقه ما فكرة المسمفور إلا مبتدأ

(160) شعر\؛ الغري، الجزء الخامس، ص 296. (161) 1318–1358هـ. تفقق لا ما لكم به ضرر(162) خذوا من الجديد ما فيه لكم ومع مهدي الحجار كان هناك شاعر مجدد في القطاع هو هادي الخفاجي<sup>(163)</sup> ينزع في السفور والحجاب هذا المنزع فيقول: يا ابنة الشرق أين منك الثقافه ما أراك اكتسبت إلا السخاف رمت نيل العلى وخبت مراماً أمتال العبلى بشرب السلاف خلف من باع بالخنا أسلافه أم ببيع العفاف والطهر جريأ منك ملء العيون تلك الشفافه هل شققت الحجاب إلا لتبدو قناصبر البطيرف شناهير أسينافيه وتصولى على النفوس بجفن ضلّ من قال: تمنع العلم فينا هنذه النحجب إن أردننا ارتشاف إن كشفت الحجا بأجلى انكشافه ما احتجاب الوجوه يمنع علماً يا ابنة الشرق فاحذري مكر قوم غر أهليك قاصداً أهداف إن في الشهد لو علمت زمافه هـ و ســـمّ فــجــانــبــي كــل شــهــد عرضك الحر أو تصدي اعتسافه أنت أشقى الأنام إن لم تصونه لأحياة لمن أضاع عفافه كـل شـىء خـلا الـعـفـاف زهـيـلا وبالرغم من أن محمد رضا الشبيبي كان مهيئاً لغير هذه النظرة التقليدية في واقع المرأة بحكم انطلاقه المبكر إلى آفاق مفتوحة على جملة ما كان يشيع في الحياة من أفكار جديدة وآراء متحررة فقد ظل شديد القناعة بأن المرأة خلقت لتطبخ وتنسل وإن اصطنع في التعبير عن ذلك صيغة أرق: وأربباب البحبجنا ليهمم حنقبوق بنسبتهم كربات الحجال وهمم أولسي بستسدبسيسر السنسزال بتدبيس السمسنازل هن أولس وظيفتهن طوع الاخستلال ولىو كملفن جملب الرزق كبانيت ومن للنسل تربية وحفظاً إذا مساويسنسنسا فسى كسل حسال فيا بنت الكمال نعمت بالأ ولست أقبول يبا بسنت البدلال مفاخرة ومهدك للشمال (164) صنيعك لليمين تقوم فيه

- (162) شعراء الغري، الجزء الثاني، 1956م، ص 217-218.
  - (163) 1340هـ.
  - (164) ديوان الشيبيي، ص 101.

مدى إسهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

ثم يكون بعد ذلك أن يتصدى لواقع المرأة في القطاع الشيعي شعراء بالغوا في الدعوة إلى تحريرها من إسار التقاليد وتحمسوا للعودة بها إلى صلب الحياة بعد أن ظلت تمارس في هامشها وظيفتها البيولوجية في الإمتاع والإخصاب ثم لا تتجاوزها إلى نشاط حيوي آخر طوال عصور الحريم وكان الذين احتكوا على الجملة بالمتغيرات وشاهدوا عملية تمثيلها بيسر في غير القطاع الشيعي من بيئة العراق هم الذين تبنوا قضية المرأة وروجوا لمنحها كل حقوقها المشروعة وكان محمد باقر الشبيبي<sup>(165)</sup> في طليعة هؤلاء:

لكمال الحياة تفتقر همذب وهما فسإنسهما بسشسر فسهمسي أنسشمس وآخسر ذكسر السنسوامسيسس بسيسنسكسم شسرع فسي زوايسا السبسيسوت تسدخسر ألكى تستحيل حامضة في النخنصي والبشراب منشقيس كسيسف يسعسطسي تسمساره شسجسر رِبِّ رحـــمــاك إنـــهـــم كـــفــروا وأدوهما وحسقسهما غسمسطسوا أهملوها لوأنهم شعروا ولإحميساسيها بيه أثسر مشعر الطفل من مشاعرها ويواصل الشاعر حديثه في الغرض نفسه فيقول: كحييف أعسلسي مسقسامُسهسا الأوَّل أنسظروا السمسرأة الستسى وقسفت فسهسي تسأتسى عسكساظ نسابسغسة وهمي فمي المحمرب فمارس بمطمل مسرأة وهسي فسي السلسقسا رجسل وهمى فسي بسيمتسهما لأشسبسلمهما شاركت زوجها بمكسبها فسهسو يسمشار وهسي تسشستسغسل ثم قبالبوا بنعقبلتهما خبليل قسيسدوهسا بمشمسر سماممسماسة ويسلسكسم لا ربسحستُسمُ أبسداً كــيــف تــمــشــي ودربــهــا وحــل وكان بحر العلوم والجواهري ينزعان هذا المنزع في واقع المرأة المتخلف ويتحمّس الأول لتحريرها فيقول: حرروها فمهي بالتحرير أحرى أم جيل ضامها التدجيل دهرا وارفسعسوا عسنسهما يسدأ عساديسة علقت المدعلوة للمتلحبرين لكبرا هجر هذا الحق منكم زمناً باعث أن تفهموا الدعوة هجرا

(165) عبد الرزاق الهلالي، الشاعر الثائر محمد باقر الشبيبي، 1965م، ص 147–148.

كسِف تحيا أمة في موطن كل أم فيه تستوطن قبرا وينكر على المجتمع تزويجها بالإكراه وتلك ظاهرة ظلت حتى في الربع الأخير من القرن الذي نعيشه تفرض وجودها في شرائح واسعة من مجتمع الريف والحاضرة على السواء:

كلا الفريقين إيجاباً وتصديقا

تشبت العقد إحكامأ وتوثيقا

ليس الزواج سوى عقد يقوم به ولا ينصبح المعتقباد دون منعبرفية العرس بالجبر والإكراه فاحشة يقرّها (العرف) إعجاباً وتصفيقا بلا طلاق يبين العقد مخروقا کم عقدة من زواج لا زوال لها

ويلحّ الجواهري في ضرب من التقريع الموجع على أن تستوفي حظها كاملاً من الثقافة في تظاهرة شعرية يطرح فيها كل شعارات التحرير فيقول:

وكفاها أن تحسب العلم عارا علموها فقد كفاكم شنارا لم تعالج حتى الأمور الصغار وكسفسانسا مسن الستسقسهسقسر أتساري هذه حبالينيا عبلي حيين كبادين أوسم السغسرب تسسيبيق الأقسدارا أنجب المشرق جمامدا يسخب المرأة عمارا وأنسجست طميمارا تسحسكم السبدلسمسان مسن أمسم السلاسيسا نسسباء تسمقسل الأقسطسارا ونسساء السعسراق تسمست لأت فيترسكم مخسطسا أو تسقسرا الأسسف ارا علموها وأوسعوها من التهذيب ما يجعل النفوس كبارا ولكي تحسنوا سياسة شعب برهنوا ألكم تسوسون دارا إنكم باحتقاركم للنساء اليوم أوسعتم الرجال احتقارا أفسمن أجسل أن تسعسيشسوا تسريدون لسشلسشي أهسل السبلاد المدمسارا إن خميراً من أن تمعيش فستماة قمبضة المجمل أن تموت انستحارا اختياراً بالبنت سيروا إلى صالحها قبل أن تسيروا اضطرارا فعلى قدر ما تازيدون في الضغط عليها ستوجدون انفجارا وهبيبوا مبرة تنجبحنتم فبلا تبتنخبدعبوا سبوف تبخبللبون مبرارا وليدى الأمير لا متحيالية متغيبليوب ضبعييف يتقياوم التتبييارا وأرى جسامسداً يستصسارع تسجسديسداً كسقسزم مستصارع جسبسارا (166)

(166) ديوان الجواهري، الجزء الأول، 1973م، ص 463.

مدى إسبهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

وكان محمود الحبوبي وهو ممن انفتحوا مبكرين على المتغيرات الفكرية وفي مقدمتها ما يتصل بحق المرأة في أن تصوغ ذاتها صياغة جديدة يقول: حرم الفتاة من الشقافة معشر حسبوا الشقافة للفتاة تشين باسم الشريعة حرموا تعليمها والشرع يسخر منهم والدين أيسركم يا قوم أن لا تهتدي كيف النجاة من الشقاء تكون بالعلم والآداب خدر فتاتكم لا بالجهالة والجمود مصون<sup>(167)</sup>

\* \* \*

والفقر في دواوين القطاع الشيعي يقع من أغراضها في الطليعة. وفي ظل الشعراء الشيعة يجمعون على التنديد به والتذكير بمخاطره سواء أكانوا في أقصى اليمين، وهو عندهم قدر من السماء إذا تعذر رفعه لا يتعذر دفعه ويُستشهد الفرطوسي فيؤكد هذه الحقيقة:

تعطف ياغني على الفقير بهمها أوتسيت من خسيسر كسشيسر وطوافي قارص قاماح أو شاهيار وجند فنيسمنا تسجبود بنه عبلبيله رضاصيك في عداد ذوي القبور لـقـد أفـنـاه بـؤس لـيـس يـغُرُضِّيَّ فخذ بيديه إسعافاً لتحيي بقايا ذلك القلب الكسير ولبو أنبصيفيته ليفديت نيفسياً له تفديك بالنفس الأخير ألا يبدعبوك تببل البنيقس يبومياً إلىي إسبعناف خبيبر أخ غبيبور كما تدعوه للشرف الخطير ألا تدعوك نفسك للمعالى كشير من حطامك أو يسير فجد للبائس العافي بشيء وفييا لييس بالأشر الكفرر وعسامسلسه بسإحسسان تسجسده إليه عطاك في اليوم العسير ولا تسنن عليه حين تسدي فقد أولاك بالشيء «الكثير»(168) فسإن أولسيستسه شسيستساً قسلسيسلاً هو الآخر هذا الفهم الذي يشيع في جبهة وكان الشرقي قبل الفرطوسي يمثل اليمين: سلطة دينية، أو سلطة زمنية، أو قطاعاً تقطع سلطته في صلب الحياة

(167) رباعيات الحبوبي، ص 129.

(168) - ديوان الفرطوسي، الجزء الأول، ص 172~173. وانظر في هذا الصدد ص 218 منه.

الاقتصادية :

فمي صفي صفي المتنفور وقـــطـــعــــة مـــــن شــــواء حسمسراء قسد لسفسحستسهسا ن\_\_\_\_رانـــنـــا ب\_\_\_\_\_\_ ب\_ في السلم المسلم ا شــــبتـــت فــــشـــــغــــت بــــنـــور رأيــــتـــهـــا فـــكــــأنــــى رأيت قسلب السفسقسيسر جاء الــــشـــــــاء ودفء الــــــفـــــقــــيسر نــــار الــــزفـــيسر جسلسد وعسظسم لسكسوخ مافيه غيبر الحصيبر إلىيى جميمه سنمسم يسمه سفسو مـــن شـــدة الـــزمـــهــريـــر ومــــن دم الـــــقــــلــــب أضــــحــــى إدام خــــبـــز الــــشـــعـــيــر بواطيئ المكسوخ رفسقاً بأشام خات القصور مــــن فـــــوق بـــــابـــــك إنـــــي قـــــرأت خـــــيـــر الـــــســطـــور ماكان هذا عنظ سيسماً إلا بذاك السعق يسر (169)

أم كانوا في أقصى اليسار، وهو عندهم وضع اجتماعي ناشز تقتضيه حياة تتسبب فيها موارد الاقتصاد حتى تضبطها الدولة فيعود وضعاً طبيعياً في سياق مجتمع تتكافأ فيه الطاقات وتنعدم الطبقات. ويبدو أن الجواهري وبحر العلوم ــ وقد سبقت إلى ذلك إشارة ــ أصدق من يمثل هذه الرؤية (من من

وحتى الذين كانوا وسطاً بين هؤلاء وهؤلاء نزعوا في التنديد بالفقر هذا المنزع فهو عندهم ظاهرة اجتماعية إذا كان لا مفر من وجودها في ظل اقتصاد حرّ فإنه لا مفر كذلك من تحجيم مخاطرها لما يمكن أن تتطور إليه من صراع طبقي حاد. وكان محمد رضا الشبيبي، هنا بخاصة ـ صوتاً قوياً من أصوات الوسط التي ارتفعت في إطار الحديث عن هذه الظاهرة انطلاقاً من هذا اللحاظ:

يسقسولون من همو هذا الفقيسر فسهسل قمال قمائيلهم من أنما؟ ويستسعملبون عذاب السمقسل جمزاء عملي غيسر مما قمد جمني أما تسستشيركم الببائسمات فسرادى تسمسر بسكسم أو ثمنيي تقابل عمزتمكم بماليصخبار وتسقرن صحتكم بماليضني أيستيكم أنسهما في الشسقاء ويشقيكم أنسهما في السهنا

(169) عواطف وعواصف، ص 188؛ و∎شعراء الغري»، ص 203–204.

مدى إسهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

فسلا تستسقوا السحق عن قوة يسعيد لسهما تسمي ذاك السنا بزرق السحدود وحسر السنود وبيض السيوف وسمر القنا ولا بد لسلسحق من ثورة رويساً فسإمسا لسكسم أو لسنا ولا تأمنوا أن يسروغ الزمان وينظهر ما لسم يكن مسطنا فكم كان ما لسم يكن كائناً وأمكن ما لا يسرى مسكنا فيا عالم السليسل هل رجعة إلى عالم منك أوفى سنا ويا أيسهسا الأزلسي القدير أسساراك نسحن فرقة أونى سنا رما ينبغي أن نتورط في الوهم فنحيل النص على نزعة ثورية عرفت في أقصى اليسار لأن الشبيبي في كل ما عرف عنه من دعوات الإصلاح لم يكن يتجاوز حلول اليمين المنفتح باحتراس شديد على المتغيرات.

وفي القطاع كان الصافي هو الآخر صوتاً من أصوات الوسط في نظرته للمشكلة: قد كشر الفقراء ظلم ذوي الغنى لم يكثر الفقراء حكم الباري كم عاش قوم من طوى قوم وكم عمرت ديار من خراب ديار فلرب قصر بالجماجم مبتنى ولرب نهر بالمعدامع جار كم مجتن ثمراً ولم يغرس وكم من غارس لم يجن من أثمار عجز الفقير عن استعادة حقة فلاحال ذنب الفقر للأقدار أغني لا تسخر بزفرة بائس كم من دخان منذر بالنار<sup>(171)</sup> وهنا أيضاً ينبغى أن نحترس فلا نحيل النص على نزعة ثورية لأن الصافى رغم

وهنا أيضا ينبغي أن نحترم فلا نحيل النص على نزعة تورية لأن الصافي رعم عمق انفتاحه على المتغيرات ظل بعيداً عن اليديولوجية، اليسار. والواقع أن حديث الشعر الشيعي في مشكلة الفقر لا تقتصر على جانبها الفكري المجرد وإنما يتجاوزه إلى جملة مظاهره المحسوسة في أكثر من قطاع: في الريف، مثلاً، تستأثر هموم الفلاح بجزء كبير من هذا الحديث، ويلاحظ في جبهة اليمين أن الإقطاع يظل بعيداً عن أن يكون في طليعة الأسباب التي تقتضي هذه الهموم ذلك أن شيوخه الكبار كانوا إلى ثورة بكر صدقي على الأقل، ما يزالون رموز نضال وطني من جهة، ثم كانوا يمثلون على الجملة، قوة المذهب الضاربة في أزمات الدفاع عن حقوقه المهتضمة والمطالبة بها من جهة أخرى.

- (170) ديوان الشبيبي، ص 109–110.
  - (171) الصافي، الأمواج، ص 56.

أما في جبهة اليسار فقد كان شعراؤه يربطون أبداً بين بؤس الفلاح وما يتم في إطار الإقطاع على يد شيوخه من قهر وقمع لاستنزاف طاقاته واستغلال خيراته. ولعله من هنا كان الشرقي في جبهة اليمين يعالج مشكلة الفلاح على نحو ما تقتضيه رؤية اليمين لها ويلاحظ أن الشرقي كان شديد الصلة برأس كبير من رؤوس الإقطاع<sup>(172)</sup> وتلك مفارقة عللنا لها من قبل:

أتسرانسي بسيسن السقسرى والسنسواحسي طفت ظهرأ وفي يدي مصباحي إن تسفستسش عسن ارتسياح بسلاد فتفقّد شؤونها في النواحي وإذا ارتساحست السبسلاد تسبستت فيي قسراهما عسلائنيم الارتسيساح أرهبقت شدة البمظالم جيلي فبإذا هبم جبيبل من الأشبباح ما لـهـذا الـفـلاح فـي الأرض روح هسو مسن مسعسشسر بسلا أرواح هــو فــى جــنّــة يــنــال عــذابــأ وهبو تبحبت الأشبجبار أجبرد ضباح وقبرى البنميل ليهيف نيفيسي أثبري مسسن قسسراه إلا مسسن الأتسسراح إن رغــت حــول بــيــتــه بــقــرايتا جساويستسهسا كسبساشسه يسنسطساح وإذا لـــــم تـــــفــــده ألـــــواح زرع فسببمساذا تسفسيسده ألسواحسي سعد إنى قد اطرحت يراعي وتسنساولست مسبسضهم السجسراح لا دعب السبَّبه مسعسشراً مسكن مُتَكَنَّ المُستكلوا عسيس عسامسل لسصيلاح ربّ قـصـر مـن فـوق دجـلـة كـالـطـاووس لـلـزهـو نـاشـر بـجـنـاح أتسراه مسدتسه دجسلسة أنسفسأ حسيسن فساحست روائسح السقسداح نــصــبــوه كــمــنــبــر مـــن ورو<mark>د</mark> فسالسمىراقسي فسي سسوسسن وأقساح لو كشفنا أطباقه عن أساس لسوجسدنساه مستسجسل السفسلاح يا ضعيفاً أرى الولاة عليه أصرضت عن نصائح النصاح أرهــقــتــه ضـرائــب بــاهــظـات وديسون ثسقسيسلسة الأربساح قستسلسوه صسبسرأ بسغسيسر مسلاح لم يفدح سلاحه فهو ليت للوجيدتياه مشخبنيا ببالبجبراح لو نغذنا لقلب ذاك المعنى المحسق من نهره ومن شاطشيه بخسيس المرعي وبالضحضاح في مروج من حولها قد تناغت كسل صــــداحــــة إلـــى صـــداح

(172) كانت صلته شديدة بالشيخ خيون العبيد أحد كبار الإقطاعيين في المنطقة الجنوبية من العراق. شعراء الغري، الجزء السابع، ص 5. مدى لمسهام الشعر الشيعي فمي الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

يا ربوعاً حيوانها يتغنى بسرور وأهلها في نياح ومراع سروحها إن تشاغت جاوبتها رعاتها بصياح كم على أرضها نكثت وعودي وعلى أهلها صفقت براحي تسعد الشاة في المراح وراعي الشاة يلقى شقاءه في المراح<sup>(173)</sup> وفي جبهة اليمين كان الفرطوسي هو الآخر ينظر إلى بؤس الفلاح من هذه الزاوية ويقول:

إلا التلهف بالعنا مشفوعا يا غارساً لم يقتطف من غرسه أفهل ملكت من النخيل جذوعا ومرويباً حبتني البجبذوع ببدمنعيه سهلاً فهل أعطيت منها بوعا(174) كم ذا حرثت الأرض حزناً فاغتدت أنقاض كوخك فاستطال منيعا ولكم رفعت لخامل قصرأ على حرقت أنامل راحتيك شموعا وأنيدر لا يسمموعمه لكن بمه ثــمــرأ وروضــاً يــانــعــاً ومـريــعــا هذي حقولك جنة كم أنتجت حلبتك منها الغاصبون ضروعا هـــــي درة زانــــت ســـــواك وديرة أبلطرت يومأ من بنيك رضيعا حبلي ومرضعة تدر فهل لها للحزن واندب قلبك المفجوعا وافى الحصاد إليك فاعقد مؤتيم أحمل ترجيه بها فأضيعا قد كان عندك قبل يوم حصادها ليك ما يسبدً عبتوها المدفوعا وأتستسك تسزدحهم السجسياه ولا أرى أثر الشياه ولم تف المجموعا الزرع والبقرات قوتك بعشها وأرى سواك عبلي البرخاء جنزوعنا وأراك أجلد من صفاة بينهم من أجل أن تتجشّم التقريعا ماذا بكوخك من حطام يرتجى واخلع لديهم ثوبك المرقوعا<sup>(175)</sup> فاخرج من الكوخ الحقير إلى العرا وكأن الإقطاع هنا أيضاً لا يمثل سبباً رئيساً في هموم الفلاح بقدر ما تمثله ضريبة الدولة ولكن الجواهري في جبهة اليسار لا يفصل بين هذه الهموم وشيوخ الإقطاع،

- (173) عواطف وعواصف، ص 162–164.
  - (174) مسافة ما بين الكفين إذا بسطتهما.
- (175) ديوان الفرطوسي، الجزء الأول، ص 154–155.

ولعله لا ينسى أن يشرك في هذه المسؤولية من يمكنون لهم في الرقاب من كبار المسؤولين في الجهاز الحاكم: إذا أقبل (الشيخ المطاع) وخلفه من الزارعين الأرض مثل السوائم مهبّ أعاصير ولفح سمائم من المزهقي الأرواح يصلى وجوههم قياماً على أعتابه يمطرونها خنبوعاً وذلاً بالشفاه اللوائم رأيست مسشسالاً ثسم لابسن مسلائسك تسنسزل مسن عسلسيسائسه وابسن آدم حنايا من الأكواخ تلقى ظلالها على مثل جبّ باهت النور قاتم تبلبوت سيباط فبوق ظبهبر مبكرم من اللؤم مأخوذ بسوط الألائم وباتت بطون ساغبات على طوى وأتخمت الأخرى بطيب المطاعم أهلذا سبواد يستنغني لنمالمة ونحتاجه في المأزق المتلاحم أمن ساعد رخو هزيل وكاهل عجوز نريد الملك ثبت الدعائم من الظلم إنّا نطلب العزم صادقاً من الشعب منقوض القوى والعزائم وأن ننشد الإخلاص في تضحياته ونحن تركناه ضحية غاشم وأن نبتغي ركضا حثيثا لغاية المجاوليهما من راسف في الأداهم لقد قلت لو أصغى إلى القول سامع وما هو منى بالظنون الرواجم ألا إن وضــعـــاً لا يــكــون رضياهينية ويجتشائكا على أفراده غير دائم أمبتردات بالخمور تشلجت وبالماء يغلى بالعطور الفواغم ومفترشات فضلة في زرائب يوسدها ما حوليها من ركائم أمن كدح آلاف تفييض تعاسة بمتع فرد بالنعيم الملازم (176) ومثله في جبهة اليسار كان محمد صالح بحر العلوم يحمّل الإقطاع مسؤولية الواقع الذي يعيشه الفلاح جوعاً وعرياً، وامتهان كرامة فيقول: السغمرب يمهمتم بمحميسوانسه والمشمرق لا يمرحم حمتمي ذويمه والسعسوز داء عسالسق فسي بسنسيسه فسالمهمم مسخسلوق لإنسسانيه واشيخه من فرط طغيانه يمشى على الأرض بعجب وتيه ورب فسلاح بسبسستسانسه يبكي من الجوع لقرص يقيه(177)

- (176) ديوان الجواهري، الجزء الثاني، 1973م، ص 358-359.
- (177) ديوان بحر العلوم، الجزء الأول، بغداد 1968م، ص 77-78.

ظلما وفر البلبل الصداح

ويتجاوز الإقطاع إلى القادرين على القهر والقمع في أجهزة الحكم فيحملهم نصيباً كبيراً من مسؤولية العذاب الذي يعانيه الفلاح في العراق فيقول: هـــو مـــن دونـــك بـــوس فـــاتــك كسم تسعسيسم أحسرزتسه فسئسة منك بالجور وأنت المالك وقصرور سليتها سلطة همسمي لمسولاك ظمسلام حمسالممك ومصابيح علتها بسجة ويسها الظلم وباء هالك (178) أبسهسذا السوضسع تسحسيسا دولسة ثم يتطور انفعال الشاعر بالظاهرة حتى تصبح على فمه إغراء برفضها عبر انتفاضة دموية فيقول: جاحدي فضلك ليلأ فى السما حلقت آهات شكواك عليي وترى من لا يراعني النذم ما فاستحالت شهبأ ترعى الملا عشك حيينا وامتنح الأرض دما اتسرك السزرع ونسخ السمسنسجسلا بينها حقك أضحى مغنما<sup>(179)</sup> ويحد المسيف حاسب دولا وإذا جاز أن يكون صوت الوسط في وأقع الفلاح أن يعزى بؤسه إلى الفئة الحاكمة وحدها وأن يدعى الفلاح نفسه إلى رورد فعل سلبية لما يقع عليه من حيف فيهجر الأرض ويتركها للعري والجدب، فإن الصَّافي التجفي هو الذي يمثل هذا الصوت: حسب الولاة الحاكمون على القرى برا أن ثيريهم أجـــــاد ولا أرواح كيف التفاهم بين ذينك نائح يشكو العذاب وسامع مرتاح أفسينكرون المحق وهمو صراح قد أنكروا البؤس الذي بك محدق دعسه فسإن تسمساره الأتسراح يا غارس الشجر المؤمل نفعه للغارسين وللقوي مباح اقلعه فالشمر اللذيذ محرم يهتاج أنسك نشره الغياح أصبحت تورثك الحقول أسى فما سعف النخيل أسنة وصفاح ترتباع من مرأى النخيل كأنما يسعسيسا بسحسل رمسوزه السشستراح يا ريف إن كتاب بزسك مشكل وعيدا عبلي أسبمباكيك الشمسياح أطيار روضك غالبها باز العدى

الورد قبد خينقته أشواك البربي

- (178) م. ن، ص 83.
- (179) الصفحة تفسها من م. ن.

فمي ادب العراق الحديث

يا ريف ما لك شرب أهلك آجن رنق وشرب ولاة أمرك راح<sup>(80)</sup> وفي التقاليد كان للشعر الشيعي موقف متناقض على الجملة. وفي عاشوراء بخاصة كانت هذه التقاليد تثير معركة عنيفة يختصم فيها الشعراء ويتهاجون. وإذا صحّ أن تنقل صور من هذه الخصومة بعيداً عن المهاترة بالسبر والخوض في الأعراض فهي التي تتصل بالتقاليد نفسها نبزاً لها في قطاع وتكريساً لها في قطاع. والواقع أن تقاليد عاشوراء بالرغم من أنها من الزاوية المذهبية يمكن أن تحمل على التنديد بما امتد في تأريخ التشيع الطويل من الزاوية المذهبية يمكن أن تحمل على التنديد بما امتد في تأريخ التشيع الطويل من اضطهاد بالغ القسوة، ظلت تقاليد شديدة السذاجة لا تفصح عن حقيقتها السياسية بقدر ما تفصح عن مستوى هابط من التخلف! والحق أن الذين كرسوا هذه التقاليد، وهم كثرة، كانوا يتميزون برؤية شديدة العسر للمأثورات، وكان الذين عارضوها، وهم قلة، ينفتحون على جملة المتغيرات وفيها أن التقاليد، حتى ما يتصل منها بالعقيدة، لا يصح أن تقع نشازاً في سياق الذوق المتطور. ويكون بعد يتصل منها بالعقيدة، لا يصح أن تقع نشازاً في سياق الذوق المتطور. ثم يكون بعد منها بلغيرة، ما لا يتناسق من الصورة الم المنورات، وكان منها بالغيرة، وهم قلة، ينفتحون على جملة المنغيرات وفيها أن التقاليد، حتى ما يتصل منها بالعقيدة، لا يصح أن تقع نشازاً في سياق الذوق المتطور. أركان بكان يتصل منها بالعقيدة، لا يصح أن تقع نشازاً في سياق الذوق المتطور. ثم يكون معه أبداً نقد شيعي صادق لكل ما يبدو أنه من النشاز في حياة متطورة.

## 4 ـ قضايا شيعية خاصة خاض فيها الشعر الشيعي

الواقع أن الشعر لا يكون شيعياً حتى يكون للوصف ما يسوغه. ولعل الذي يسوّغ الوصف هنا أن التشيع فيما يذهب إليه أتمته، ليس ظاهرة طارئة في المجتمع الإسلامي أو قطاعاً تكوّن على مرّ الزمن نتيجة لأحداث معينة ولكنه نتيجة طبيعية للإسلام وممثل لأطروحة كان يفترض أن تتوصل إليها الدعوة الإسلامية حفاظاً على نموها السليم<sup>(181)</sup>. ومن هنا كان عليه أن يؤكد هذه الحقيقة ويضع بين يديها الأدلة المقنعة. وبالرغم من أن الشعر عاجز عن أن يقنع بمنطق العلم لأن ذلك ليس من طبيعته فيما يبدو ولكنه قادر على أن يمنح المنطق طاقة أكبر على الإقناع. وإذن يبيت طبيعياً أن يتوسل التشيع بالشعر ليمنح منطق أفكاره هذه الطاقة. وكان الذي وقع من قبل في تاريخ الانشقاقات الإسلامية وراء الراشدين أنها اصطنعت جميعها الشعر

- (180) الأمواج، المطبعة العصرية، صيدا 1954م، ص 6–7. وانظر على هذا الغرار شعراء الغري، قصيدة لمحمد جواد الهمداني، الجزء السابع، ص 448–449.
  - (181) محمد باقر الصدر، بحث حول الولاية، 1976م، ص 3 و7.

حدى إسبهام الشمعر الشيعي لهي الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

وسيلة من وسائل الدفاع عن الرأي من جهة والهجوم على خصومه من جهة أخرى. والحق أن القضايا الكبرى التي تمثل الموضوع الرئيس في ديوان الشعر الشيعي القديم ظلت تمثله في ديوان الشعر الشيعي الحديث وإذا كان لا بد من الدقة فإن نشاط الشعر الشيعي الحديث في أساسيات المذهب لا يغطى كل الفترة إلا فيما يكون تقليدياً محضاً من مدارسه وظل يعلل ذلك أن الذين ينتسبون إلى هذه المدرسة لا ينفتحون على المعنى الرائع الذي تقصح عنه أبيات الشاعر الكبير الشيخ محمد رضا الشبيبي في صدد الرأي الذي يمكن أن يقع صواباً وخطأً من وجهتي نظر متباينتين: ولو أنصف الناس الديانة أجمعوا معلى أنها فيهم تشيجة وجدان فلم يتكلف عالم ردّ عالم ولم يصم الإنسان مذهب إنسان فكل قياس ظنه الناس حجة يرد بأخرى من قياس وبرهان (182) أو على ما يشبه هذا المعنى فيما ينقده الصافي من مناهج البحث عن الحقيقة: قد أضلوا في البحث عنه طريقه يا شيوخاً يسعون للحق لكن فيه بل ينكر الصديق صديقه هـــو لا يـــعــرف الـــعــدو عـــدول كيف يبدو في البحث حق وكال المحمه أن يجيب فيه رفيقه مجمهد فكره ليمهدي فبريط أليس يدري أن سوف يغوي فريقه عميت في الجدال عين حكم كتر المفهوي عقلكم ببشر عميقه متللين في خيوط دقيقه ما أراكم في تسلكم البشر إلا كم تنضبجون بالجدال دعونا المستمع ما يقول داعي الحقيقه جدداً واهدموا البيوت العتيقه(183) جاء سيل العلوم فابنوا بيوتأ وواضح أن الصافي ينقد ما يسود طريقة الجدل العقيمة من اعتماد الرأي الواحد في الوصول إلى الحقيقة وهو الذي يقع خطأً أبداً أو صواباً أبداً، ويلفت النظر إلى ما استجد في منهج البحث العلمي من منطق النسبية حتى كأنه يوحي ولو ضمناً بأن المتغيرات الفكرية لم تعد تسيغ حواراً متوتراً في القضايا المذهبية وراء نسبية الخطأ والصواب فيها. وليس بعيداً عن الشبيبي والصافي .. وكلاهما ينفعل بمعطيات التغير ــ شاعر كبير آخر هو هادي كاشف الغطاء يعقد على هذا المعنى خاطرة يقول فيها:

- (182) ديوان الشبيبي، ص 50–51.
- (183) الصافي، الأمواج، ص 78.

وجه المحمق يقمة دونمه أستمار فسلمذاك لمم تستوخم الأفكار ولسشد مبا أببصرت أمبرأ كبائبنياً لم تختلف في شأنه الأقطار كل يرى أمراً يـباين غـيره ولكل رأي منهما أنصار (184) ومهما يكن من أمر فإن الأصل الشيعي الكبير وهو ضرورة امتداد النبوة بإمامة منصوص عليها من السماء ظل يمثل أبرز الموضوعات المذهبية في دواوين التقليديين من شعراء الشيعة وظل طبيعياً أن يربط هؤلاء بين «الغدير» وهذه الإمامة في انعطاف بالحديث إلى ما يشبه أن يكون من التنديد الشديد باغتصاب الحق من ذويه، بل إلى ما يشبه أن يكون من التجاوز على سير معروفة بالنقاء من صحابة الرسول وأوائل المؤمنين بدعوته. وإذا كنا نجتزئ من هذا ببعض شواهد، ثم نحيل على كثير منه في مظانه المشهورة<sup>(185)</sup> فذلك لأننا نؤمن بأن كثيراً من نصوصه لا تحمل من طابع الانفعال الصادق بحدث كبير قدر ما تحمل من طابع التقليد الذي يبرئ الذمة ويعفيها من مسؤولية التدليل على الانتماء إلى المذهب. وينبغي أن يلاحظ هنا أن وضوح هذا الانتماء في حدود المدرسة التقليدية من الشعو الشيعي لم يكن قضية جانبية. ويخيل إلينا أنه حتى الذين انفتحوا بغير سعة على المتغيرات ونزعوا إلى بعض التجديد في موضوعهم الشعري ظلوا يستشعرون قلق الحائر بين التقليد والتجديد وكثيراً ما غلبتهم على أمرهم معاناة طويلة للمأثورات وهكذا كان على الفرطوسي، مثلًا، وهو شاعر لا إلى التجديد كله ولا إلى التقليد كله أن يقول في الغدير:

عيداً على كل عيد فضله سبقا وأصبح الكفر محزوناً به قلقا حتى نشرنا له أكبادنا علقا نوراً بفضل عليّ شعّ منبثقا ديني وتمت عليكم نعمتي غدقا في الدين فتقاً لهذا اليوم ما رتقا عقد الغدير وأخفت نوره حنقا في بدعة باسمها الإسلام قد محقا عيد الغدير وقد أكبرت من عظم عيد به أصبح الإسلام مبتهجاً عيد به علقت أرواحنا شغفاً عيد به أنزل الباري بمحكمه اليوم أكملت في نصب الوصي لكم يوم السقيفة، قد أحدثت مبتدعاً اسقيفة، نقضت غدراً ضغائنها أخنت على سنّة الهادي وشرعته

- (184) شعراء الغري، الجزء الثاني، ص 377.
- (185) في طليعة هذه المظان شعراء الغري والبابليات وشعواء بغداد.

مدى إسهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

كانت لبها تبعث الأشجان والأرقا وأدركت فى وصى المصطفى ترة وأخرت سابقاً في الفضل ما لحقا فقلمت لاحقاً في الفضل ما سبقا وحل منه عرى التوحيد والحلقا ضغائن نقض الإسلام مبرمها إلى محمد منها الهجر والحمقا بلرية أظهرتها أنفس نسبت من محكم الذكر إلا الحبر والورقا(<sup>186)</sup> وكيف يرجى الهدي منها وما عرفت وكان على حميد السماوي وهو شاعر كبير في القطاع انفتح كزميله على بعض المتغيرات وظل يستشعر قلق الحائر بين التقليد والتجديد أن يقول في واقعة الغدير: عن مقام التمثيل والتنظير يا أخا المصطفى تعاليت شأناً أنا لم أدرٍ كيف أثني فحسبي من ثنائي الشعور بالتقصير ولدى منتهي الخفا في ظهور أنت في منتهى الظهور خفي ليمس بمدهماً أن أتحرُوك وجماشت نزعات المنفوس بالمتاخير أغدق الكون جامه بالنور وتعاموا عن مظهر النور لما اوعملي البلب حاجب من قشور فبعبلي الشمس ببرقيع من قبتام زعــم الــقــوم والــمــزاعــم شــــ والمتحال الألقاب غير عسير قبلح الله شانيها من أمور إنـــمـــا قــــدّمـــت مــــواك أمـــور كذببتهم أحلامهم فليكب أوأ المعطلع الشمس عن جبين البصير والحق أن الغدير لم يكن في آثار هذه الفئة بخاصة موضوعاً متشنجاً يتجاوز أبدأ إلى السير النقية ويحملها وزر الاغتصاب ولكنه كان أحياناً محض واقعة تأريخية مؤطرة بعاطفة مذهبية متزنة. والهجري واحد من هؤلاء الذين يؤكدون هذه الحقيقة فجرت في خاطر البيد الجموع فرش الصحراء بالشمس الطلوع علت الموكب والفجر رضيع وصبحنا البرمسل عسلسي زغبردة مهجة الصخرة وافشر الربيع إنبه البوحيي جبري فباختبليجت مقل يجرحها الصبح الجميل يا غدير الوحي ها نحن هنا فسكأن السغسجسر فسى آفساقسنسا باتر يلمع والشهب تصول نسبسصر السروض وقسد أرعسشسه نافح المعطر ورواه المهمديل خطرت ذكراك يسا عسيسد وقسد لامس الشهب من المسري شحوب

(186) ديوان الفرطوسي، الجزء الأول، ص 45–46. وانظر كذلك لاميته في ص 117–119.

في أدب العراق الحديث

ف انستخى السفجر تسغلُي زهوه شعلة الشمس وتحدوه الطيوب يدفق الصحو على الكون وفي خاطر الزهرة للعطر وجيب وارتسمت السوانسه زاهيسة فعلى الأجفان للحسن دروب<sup>(187)</sup> وكانت عاشوراء من وجهة نظر شيعية تقليدية شديدة الصلة بـ «الغدير». وانطلاقاً من هذه المسلمة كان على التقليديين من شعراء الشيعة أن يلحوا في الحديث عنها وأن يحملوا الاغتصاب الأول الذي افترضوه في السقيفة مسؤولية الدماء التي أريقت في كربلاء!

ومضافاً إلى أن الموضوع هنا يمكن أن يكون دليل انتماء واضح للمذهب ظلت أخبار موثوق بها عن أثمته تغري به، وتبالغ في تقدير الأجر على كلمة العزاء فيه. ولعله من هنا كانت «عاشوراء» في دواوين القطاع التقليدي من الشعر الشيعي أكثر موضوعاتها (كماً) وإن كان «الغدير» أبرز موضوعاتها (نوعاً).

وإذا جاز أن يخلو موضوع «الغدير» من انفعال، أي انفعال، فلم يكن يجوز أن يخلو موضوع المأساة الحسينية من أكثر صوره حدة وتشنجاً. ويلاحظ في تعليل ذلك أن الانفتاح، ولو سطحياً، على المتغيرات لم يكن يسوّغ في الظاهر على الأقل أن يتهم حواريون مؤمنون بالوثوب علي سلطة تنول بها وحي من السماء لغيرهم! أما في هاشوراء» فلم يكن للطلقاء الذين كثوا فصولها الداهية حصانة من نقاء السير تحميهم كالراشدين من نبز بالغ القسوة. وهكذا ظلت «الحسينية» وحدها دون «الغديرية» تحتدم بالانفعال أبداً. وبصدد الشواهد يلاحظ في جبهة التقليديين أن شاعراً كبيراً كالشيخ عبد الحسين الجواهري ينفعل بعاشوراء انفعال المأزوم ثم لا تهدأ أعصابه، في الظاهر على الأقل، حتى يربط بين ما يقع في السقيفة وما يقع في «كربلاء» على معنى السبب والنتيجة:

حـق أن تــــكـبـي الـدمـوع دمـاء من جـفـونـي أو أن تـــيـلـي بكـاء من عـذيـري مـن أن يـبـارح قـلـبـي بـعــد بـيــن الأحــبـة الــبـرحــاء كــيـف أسـلـوهــم وقــد بـلـغ الـداء بــقــلـبـي أن لـيـس يــسـلـو الـدواء

(187) «الرابطة الأدبية»، 1956م، ص 76–77، وهي السلسلة الأولى التي أصدرتها لجنة النشر من أعضاء الرابطة وتضم ألواناً مما ألقي في تدوتها، وانظر في الغرض نفسه وعلى هذا الغرار قصيدة لصالح الظالمي، ص 78–80 من السلسلة نفسها؛ وشعراء الغري، قصيدة للشيخ عبد الحميد الصغير، الجزء الخامس، ص 354–355. مدى إسهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

غادروا نساظري من المدمع مملان مستسى شماهمد المديسار خملاء كاديقضي البلا عليها عفاء قـد تـعـفّـت إلا بـقـايـا رسـوم زاد كسرب السبسلا بسهنا فسكنان السقسلب فسيسهنا مستشاهند كسربسلاء مــــن رزايــــا تــــهــــوّن الأرزاء شدّ ما قد لقى بها آل طه عاد أبسناء أحسمد أنسباء مزقبتمهم بمهما المحوادث حمتمي جمعت شملهم ضحى فعدا الخطب عليهم ففرقتهم مساء أسلمتهم لما أجابوا الدعاء ودعستهم سلمأ أمية لكن لجنود يجري ببها الغي مجرى السيل لايبصر الرشاد عماء لأبيبه المشحبناء والمبغضاء أظبهروا ليلحسين ما قيد أسرّوا بي من أرخيصوا المنتقوس غوالي السبوم لا تبعرف السهوان إياء كنشاوى قبد عاقروا البصهباء يتهادون تحت ظل العوالي بيض أحسابهم لهم فأضاء شعشعوا البيض في القتام وشغت محدثمو سنمة المضلال ابتداء قسماً ما انتهى من الظلم لولا لسن يسروع السحسوراء بسالسط فعيلة مسوط مسن راع أمسهسا السزهسراء الحرقبوا لابنيهما البحسيين خبباء وبتلك النار التي ليس تخبو وبحبل قبادوا عبليها به فريتة متلون (188) يشكو الضنبا والحياء ترد الحشر فشنة عمياء(189) ألقحوها واستنتجوها ضلالأ ويصدد الشواهد يلاحظ كذلك أن شاعراً كبيراً آخر في جبهة التقليديين هو السيد رضا الهندى(190) ينفعل بالحدث على نحو ما ينفعل به زميله الجواهري ويقول: من قبل حق أبيه المرتضى جحدوا وعصبة جحدوا حق الحسين كما صدر الفضا ولها أمثالها مدد تجمعت عدة منهم يضيق بها سيوفهم مطروا حتفأ وما رعدوا فسشدة فينهم بأبطال إذا برقت في موقف فيه عقَّ الوالد الولد صالوا وجالوا وأدوا حق سيدهم صدورهم شجر الخطي يختضد وشاقهم ثمر العقبي فأصبح في سافى الرياح ووارته القنا القصد يا ثاوياً في هجير الصيف كفنه

- (188) يقصد به: زين العابدين علي بن الحسين.
- (189) شعراء الغري، الجزء الخامس، 1954م، ص 179–180.
  - (190) 1942-1872م.

فمي أنب العراق الحديث

لا بـل ذا غـلّـة نـهـر قـتـلـت بـه مورى النفاذاذ أوامساً وهو منظرد عملى النبسي عزيز لو يراك وقد شفى بمصرعك الأعداء ما حقدوا وحـ للأوك عـن الـمـورود لا وردوا<sup>(191)</sup> وأصدروك لهيف القلب لا صدروا ومع الجواهري والهندي كان السيد صالح الحلي(192) بين التقليديين يربط هو الآخر عاشوراء بالسقيفة ويقول: قبد أقبامت قبواعبد البظيليم تبيبم ويسزيسد عسلا عسلسيسه بسنساه إن يسوم السحسسيسين مسن ذلسك السيسوم ومسن ذلسك السبسلا بسلسواه هـــو فـــى أســرة وهـــم فــي ألــوف تـتـوالـي كـالـسـيـل فـي مـجـراه سيم ضيماً وكيف يعطي قياداً مسن عسلسي وفساطسم والسداه وهمهو قسد عسأسم الأبساة إبساه كيف يعطى قياده ليزيد لست أنساه في الطفوف وحيداً بسيسن أعسدائسه يسقساسسى ظسمساه صائم لم يلق من الماء حتى صار من فلينض منتحريله رواه فبتراه يـشـد فـيـهـم كـلـيـث هيج من غابه لطول طواه<sup>(193)</sup> وفي جبهة الانفتاح الضيق على المتغيرات ظلب «الحسينية»، تنفعل بالحدث ولكن لم تكن تتجاوز في عصبيتها إلى أبعد من حدود الذين صنعوا المأساة بالفعل. وهكذا يكون الأمويون وحدهم في احسينية جميد السماوي مثلاً موضوع تقريع بالغ القسوة، ثم يحتجز الشاعر عند هذه الحدود بعض أنفتاحه على حقائق الفترة: سلى كيف أودى في أمية نعيها وكيف انطوى سلطانها المتوغل إلى مجدها طرف من الدهر أحول وكيف تلاشى رمزها بعدما رنا هوى صرحها الأعلى فأضحى بجنبه يردن من المعدل الإلمهمي معول ودوي بها صوت الخطوب فلم يزل يدمده في أرجائها ويجلجل تداعت أثافيها عليها فما غلى لبهنا مبرجيل إلا ليببرد مبرجيل لئن أهلتها الحادثات وما لها هشالك من أقعالها ما يؤهل

لقد أرسلت في المخزيات حديثها وإن حديث المخزيات مسلسل

- (191) شعراء الغري، الجزء الرابع، 1954م، ص 95.
  - (192) 1359-1290 (192
- (193) الخاقاني، البابليات، الجزء الثالث، المطبعة الحيدرية، 1952م، ص 169.

هدى إسهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية واللوطنية والاجتماعية

وجف محياها فمن أين تخجل(194) تجلت حمياها فمن أين تتقى وقبل السماوي يكون الأمويون في احسينيات، الشبيبي الكبير ـ وكان ينفتح باحتراس على المتغيرات \_ مسؤولين وحدهم عن الدماء المراقة ظلماً في كربلاء: تحمّل رزءه الدين الحنيف حَـمَـلْتِ، أمية، لـلبـغـى ثـقـلاً تقشع عن جوانبه السجوف خيلاء قيد أعيدت حيميي ليوي هوى من حصنها الصرح المنيف دككت عروش بيت الوحمي حتى نبكوصأ عبنيهم تيقبف الألبوف فسهسم نسفسر وإن قسلسوا عسديسدأ بسفح الطف تقصدهم ضيوف قروا سرب التسور فهم صغوف كفوها في كلي القتلي فأضحى لها من فوق رايتهم رفيف عبلينهم والبحبراب لنهبا قبطوف لووا شجر الوشيج وقبد تبدلت منضوا فنصلأ منفنصلة وأيند كما انفصلت عن السور الحروف نــوادبــهــم عــكــفــن فــمــن ثـكــول حقيق أن يطول لها العكوف وممن مسبستسرَّة قسرطماً وأخسري ٢٠٠٠ يجاذب عن محياها النصيف(195) وكان استنهاض المهدي ـ وهو في العقيدة الشيعية إمام الزمان الذي تنتظر أوبته ليملأ الدنيا عدلاً وراء امتلائها جوراً ـ يعتل في الشعر الشيعي قضية خاصة على نحو ما تمثلها واقعة الغدير ومأساة الطفونين وإذا كان في حس التشيع أنه مأزوم أبدآ بالاضطهاد فقد كان ذلك يعني أنه ملَّجاً أبداً إلى أن يجد متنفساً لأزمته في الاستنهاض. ويلاحظ بوضوح أن «الحسينية» التقليدية قلما خلت من دعوة ملحة للعودة بالحياة إلى مسارها الطبيعي من الصحة وراء ما استشرى فيها من فساد. وكان المرجو لذلك في العقيدة الشيعية إماماً بعينه هو محمد بن الحسن! ولعله من هنا كانت حسينية الجواهري الكبير (196) تستغرب إغضاء المهدي على

القذى وتأخره عن النهوض فتقول: أيها المرهب المقادير يا من بأسه صرّف الردى كيف شاء والذي حارت العقول وضلّت فيه إذ لم تجد له نظراء كيف يغضي على القذى منك جغن لم يعود على قذى إغضاء

- (194) شعراء الغري، الجزء الثالث، 1954م، ص 331–332.
  - (195) الشبيمي الكبير، ص 358-359.
- (196) شعراء الغري، الجزء الخامس، 1954م، ص 180-181.

أصبح الأمر لابن هند وأمست آل حرب عليكم أمراء حكم السيف ماضياً في رقاب العلويين كيف شاء اجتراء فأباد الرجال واستأصل الأطفال واستاق كالإماء النساء<sup>(197)</sup> وتقول:

أبا حسن يا غيات الصريخ دغا واثق منك في مستجيب أتغضي على ما بها من جوى جفوناً وما بالحشا من وجيب وتضرب صفحاً وأهلوك من فنون الردى أصبحوا في ضروب فملقى على الترب دامي الجبين وثاو خضيب المحيا تريب وعار كسته الدما خير ما يزان به جسم عار خضيب أترضى نساؤك فيها العدى تلف حزون الفلا بالسهوب تواكل تحسب منها الحنين من النيب لكنها فوق نيب<sup>(198)</sup> ولعله من هنا أيضاً كانت الحسينة رضا الهندي تستنهض صاحب العصر وتستعجل

على يديه ساعة الخلاص: يا صاحب العصر أدركنا فليس لنا ورد هني ولا عيش لنا رغد طالت علينا ليالي الانتظار فهل يا ابن الزكي لليل الانتظار غد فاكحل بطلعتك الغرا لنا مقلاً يكاه يأتي على إنسانها الرمد ها نحن مرمى لنبل النائبات وهل يفنى اصطبار وهى من درعه الجلد كم ذا يؤلف شمل الظالمين لكم وشملكم بيدي أعدائكم بدد<sup>(199)</sup> وكان الشبيبي الكبير كزميليه في القطاع يخصص في حسينيته مكاناً بارزاً

فتندك منها الراسيات الشواهق عليهم لواء النصر بالفتح خافق تسلّ به منك السيوف البوارق بها من دم القتلى المراق طرائق أما آن أن تجري الجياد السوابق بعيدات مهوى اللجم يحملن فتية خماء ولتي الأمر ما أن موقف دع البيض تنش الموت أسود في الوغي

- (197) م. ن، ص 183.
- (198) شعراء الغري، الجزء الرابع، 1954م، ص 94–95.
  - (199) الشبيبي الكبير، ص 357–358.

مدى إسهام الشعر اتشيعي فمي الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

صل النصل بالنصل المذرّب مدركاً ترات لها بيضاً تعود المفارق وحتى كاشف الغطاء<sup>(200)</sup> وهو من كبار المجتهدين الذين انفتحوا في القطاع على أوسع مما انفتح عليه الشبيبي الكبير لا يقتصر في احسينيته» على أن يعتصر من عينيه دموعاً، ومن أحشائه زفرات وإنما يلتفت لفت غيره في طلب الثار الذي طال انتظاره وكانت مسؤوليته أبداً في عاتق الإمام المدخر لساعة الخلاص:

فيا مدركى الأوتار حتام صبركم وأوتاركم ضاقت بها سعة الرحب قعدتم وفي أيديكم قائم العضب ويا طاعني صدر الكتاتب ما لكم وقد طحنتكم فى الحروب رحى الحرب ويا طاحني هام العدى ما انتظاركم وقد ظفرت من ليثكم ظفر الكلب ويا مزعجي أسد الشري ما قعودكم فيا غيرة الجبار من غضب هبي جبار بأيدي الظالمين دماؤكم لآل رسول اللَّه سيقت على النجب فكم غرة فوق الرماح وحرة ومسبية بالحبل شدّت إلى مسبي (201) وكم من يتيم موثق ليتيمة والواقع أن الاستنهاض لم يكن موضوعًا مبادق المضمون، أبدًا، فقد كان يلاحظ أحياناً أن ما يقع في نطاقه من خراط 1 يجمل طابع أصالة بقدر ما يحمل طابع تقليد وقد ظل يؤيد ذلك أن شعراءٍ في القطاع كانوا يستنهضون لإقرار الحق في أهله، ثم يكرّسون غاصبيه متجاوزين في فلك إلى الاعتواف بصحة قيادتهم الدينية! وكان يؤكد هذه الحقيقة أن الجواهري الكبير، مثلاً، وهو شاعر طالما استنهض يعترف بإمامة السلطان عبد الحميد في غير تقية فيقول:

بك انتظم الوجود وليس يبقى له لولاك جود في الوجود فكم من موقف لك ذلّ فيه لعرّك كل جبار عنيد تناسبت الملوك فكان منها مكان الحسن من بيت القصيد إمام تستظل الصيد فيه بظل رفاهة العيش الرغيد أمير المؤمنيين إليك آوى الرجا فينا إلى ركن شديد بك الأيام تزهو مشرقات فيحسبها الورى أيام عيد وليس من شك في أن الاعتراف بإمامة عبد الحميد وإمارته على المؤمنين يفرغان

(200) . هو محمد الحسين آل كاشف الغطاء، 1294–1373هـ..

(201) شعراء الغري، الجزء الثامن، ص 147–148.

فمي انب العراق الحديث

استنهاض الجواهري الكبير من حقيقته المذهبية، فعبد الحميد هو الذي يغصب الحق من أهله لأن الخلافة حق هاشمي منصوص عليه من السماء في العقيدة الشيعية. ولا معنى لأن يكون عبد الحميد غاصباً وصاحب حق في آن واحد<sup>(202)</sup>.

ثم تتم بعد ذلك نقلة جديدة يتجاوز بها الموضوع العقيدي إلى أكثر من انفتاح سلبي كان يلاحظ بوضوح في ابتعاد «الغديرية» عن التوتر، فلا تخوض في سير الصحابة، واقتصار «الحسينية» على انفعال مشروع يتوقى أن يربط بين الخلافة الأولى وما امتحن به الهاشميون فيما بعد على معنى السبب والنتيجة.

والحق أن ما تطور إليه الانفتاح العقيدي من مظاهر الإيجابية يتمثل في الدعوة السمحة إلى لقاء الأخوة في الدين على الأصول المشتركة واستبعاد الخلافات التي لا تقع في صلب العقيدة قدر ما يقع في هوامشها. ولعل هذا موصول فيما يظن بما كان يلاحظ في علاقات المنفتحين الاجتماعية من نزوع بها نحو السعة والعمق. والواقع أن أبرز من يؤكد هذه الظاهرة من شعراء القطاع الشبيبي الكبير في نونيته التي يقول فيها:

إن كان آباؤنا حاشا طباعهم مانوا وذلوا فلا كنا ولا كانوا أكل أرض بها «صفين» ملجمة وكل أرض بها «عك» و«همدان» مضى «علي» صلاة الله تصحبه وقابل الحق ذو النورين «عثمان» ما بالنا نتعادى في ضمائرنا منا علينا عداوات وأضغان<sup>(203)</sup> ويؤكدها معه زميله الشيخ عبد الحسين صادق في أفق آخر من آفاق المسلمين فيقول:

متى يرى ناظري السنّي معتنق الشيعي قداً وقداً في المؤاخاة جنباً لجنب مواساة ومرحمة قلباً لقلب بإخلاص لنيات من لي بيوم يعاطيني مسرّته والمسلمون جميعاً غير أشتات قل للشتيتين والإسلام دينهم معاً ومولاهم خير البريات فيم اختلافكم والدين وتحدكم أسوّغ الدين تلك الاختلافات يا أيها المسلمون اليوم معذرة إن قلت إنكم شر الخليقات ردوا إلى اللَّه والهادي النبي معاً أمر الديانة لا للظالم العاتي

> (202) شعراء الغري، المجزء الخامس، ص 184–185. (203) الشبيبي الكبير، ص 361.

مدى إسهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

فالحب لله أنجى في الملمات واخلصوا بينكم لله حبكم للقفكم غير حال الذئب والشاة ما حالكم في زمان فاغر فمه في كف قابضها طي السجلات ألا تـرون إلــى آفــاقــكــم طــويــت من صائف منكم فيها ومن شاتي(204) لـقّـت مـفـاوزكـم لـف الأديـم فـمـا ويظل في رأينا أن هذه الإيجابية في الانفتاح على الموضوع العقيدي لم تكن تعني تنازلاً عما استقر في المذهب من مأثورات بقدر ما كانت تعنى استبعاداً للخلافات الممزقة في ظروف توجب الوحدة وتقتضي الوفاق. والواقع أن التيار الحقيقي في إطار الإيجابية المنفتحة على الموضوع العقيدي لم يكن دعوة اللقاء على الخطر وإنما كان رفضاً مطلقاً لمشاعر الطائفية. ويؤكد محمود الحبوبي (205) هذه الحقيقة فيقول: مترقبت شبمبلكم وأطبمنعت البنياس بنكم طبائيغيية وانتقسبام «جــعــفــري» هـــذا وذا «حــنــفـــى» ولــــكــــل جــــمـــاعــــة وإمــــام باسمسها أرهقتكم الآلام أجدالأ فسى مسالسفات قسضايسا والصراف أعن أن تصونوا حماكم من ذئاب غزتكم يا نيام (206) ويؤكدها معه بحر العلوم فيقول هو الأجر: يا نشء لا تجنح لفرقة طامع محتبلم شعشك تدفع الدهياء سر لهلانهام فسكه حرر عبراتية المراخ الميت داند بسعيدهن رخاء واعمل على ضوء الحقيقة والتزم دين الوثام فسشرعه وضاء فالطائفية حيبة رقطاء واترك شعور الطائفية جانبأ زمنا فكل صنيعها أسواء وذر الـحــزازات الــتــى حــزّت بــنــا داء وأمسا قستسلسهما فسدواء (207) وتوق منها ما استطعت فإنها وإذا كانت شواهد محمد رضا الشبيبي في تأكيد هذه الحقيقة تحمل طابع احتراس شديد حتى يظن أن ديوانه يخلو من حديث منفتح في الطائفية. فالواقع أن هذا الشاعر

الكبير كان تدفقاً قوياً في تيار الرفض المطلق للخوض في موضوع مذهبي عتيق وتلك حقيقة لا يكشف عنها ظاهر النص في الغالب قدر ما تكمن في مطاويه. ولعل من

- (204) سقط المتاع، ط 1، مطبعة العرفان، صيدا، ص 150–151.
  - (205) 1967–1905م.
  - (206) رباعيات الحبوبي، ص 128.
  - (207) ديوان بحر العلوم، الجزء الأول، ص 94.

غير المعقول أن يدعو شاعر إلى إلغاء الجنسية بين الناس ثم لا يكون في ذلك دليل قوي على رفض ضمني للطائفية: وأرى من الإنسان أعجب ما أرى جنسية منعته أن يتواسى لطفأ تبجمع وردها أجبناسا لِمَ لا تشبه بالحقول يزيدها للورد قلرها تزين الناسا (208) يا ليت من جعل التباين زينة وبأكثر من هذا دلالة على موقفه الرافض كان الشبيبي يعرض لصحة الدين والنحلة بعامة ويقول: أصبح عبباد البله دينا ونبحلية مجاهد نفس لا المصلى المسبّح وأكبر عار في الأكابر صمتهم إذا لم يبينوا الرأي أو لم يصرحوا سراع إلى الطعن الصريح بغيرهم وإلا يسكسن هسذا أشساروا ولسوحسوا يقولون أقوالأ ولا يفهمونها فإن قيل هاتوا صححوا لم يصححوا (209) وواضح أننا هنا بين يدي رأي يتسع لأكثر من رفض المشاعر الطائفية. وغير هذا وذاك يلاحظ أن في ديوان الشبيبي شواهد كثيرة تؤكد أنه لا يسمح في أن تحكم سلوك الإنسان أحاسيس مذهبية متوترة وعنده أن ذلك من الانغلاق على معنى العسر الشديد في الدين: يتمسيني يستسلمني إدراكسنا السبسشري بسشىر نسحسن قساصيرون فسليكم لأ بــــــواه وأخــطـــا (الــقــدرى) ضل من عطلوا ومن شبهوه شيعاً أصبحوا الممعتزلي، ليس يصبو لرأيه (الأشعري) وهيو فيني جيلٌ منا يبراه صبيني لـقـب الـنـاس مـن تـولـوه شـيـخـأ غمزوا غيرهم وقالوا: ظنين وهمم المخماط شون وهمو المبري خبرونيا عن السماء وقياليوا فسلسك دائسر وشسكسل كسرى خير رأييك ما يراه النبى (210) ربسما صبح مسا رأوه ولسكسن وفي ديوان الشرقي، بحثاً عن الموقف الواضح من الطائفية، يلاحظ أن هذا الشاعر الشيعي الكبير لا يباشر موضوعها صراحة قدر ما يباشرها ضمناً. وبعيد هنا

- (208) ديوان الشبيبي، ص 90.
  - (209)م. ن، ص 89.
- (210) ديوان الشبيبي، ص 89.

مدى إسهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

أيضاً أن ينفتح شاعر على المتغيرات الفكرية في الفترة انفتاح سعة وعمق ثم يبقى محتجز اللهن في إطار المأثورات المذهبية المغلقة...! ذممت المتحصب من قسل ذا وهما أنها ذا فسي ذمّه لاهمج دعمونها نسوسمع آفساقسنها لميقسبهما المرزج والممازج أقمول وقمد سألمتيني المرفاق أأنمت عمله وضعنها خمارج أبهى المشمر الفتج عن جماعه فصالاً وينفصل المناضج

وواضح هنا أن الرفاق هم رفاق البيئة المشدودة إلى مأثوراتها وواضح كذلك أن الشاعر يعلل انفصاله عنها بنضجه ومنطقي أن يستنتج من ذلك رأي يربط بين فجاجة الفكر والمشاعر الطائفية. وهكذا يحتل الشرقي مكانه في جبهة الرفض من القطاع، ولا فرق جوهرياً بين أن نرفض صراحة وأن نرفض ضمناً. وحين نكون في صدد شواهد أخرى تؤكد انتماء الشرقي إلى جبهة الرفض نلاحظ أن الرباعيات بخاصة تنضمن أعمق هذه الشواهد في دلالتها عليه:

يا لدنيا فيها تفتّح عمّلي ولدين فيه تفتّح قلبي في حياة تجاذب طرفيها في بدرب هذا وذاك بدرب كل هذي العقول تخدم دنياك وبعض القلوب تخدم ربي ليتني كنت في الرياض شقيقاً الورود بدون عقل ولب

وواضح هنا أيضاً أن الشرقي يرفض الانتماء، كل انتماء، ولو إلى انفتاح في العقل أو القلب لأن معطيبهما يظلان عنده متهمين بارتباط معين، وهو يريد المعطى بغير انتماء: أي هو يريده على نحو ما تعطي الورود في الرياض. وعلى مدى ما تستعرض من شعر المجددين في القطاع تظل ظاهرة الرفض ماثلة أمام عينيك إلا في استثناء وإلا في ردود فعل طائفية انطلاقاً من أن الطائفية التي نعقد لها هذا الحديث هي التي تقع على معنى «الشوفينية» في المذهب إذا صحّ التعبير.

وفي إطار الموضوع العقيدي تتم نقلة أخرى يفقد فيها هذا الموضوع امتيازه التقليدي حتى يعود الاحتكاك به أحياناً دليل تخلف وحتى لا يصح لمجدد في القطاع أن يتناول المقبول منه بعيداً عن الانتفاع بجوانبه المضيئة تأييداً لقضايا الإنسان العادلة. ولعله من هنا يلاحظ أن مضموناً لم يعهد من قبل كان يشيع في "حسينيات"

- (211) عواطف وعواصف، ص 88.
  - (212) م. ن، ص 223.

فمي ادب المعراق الحديث

المجددين وهو على الحقيقة مضمون يتحرك أبداً في نطاق «التضحية النموذجية» تكريساً للحق ودفاعاً عن ترسيخه في حياة الناس. وفي القطاع كان الجواهري يؤكد هذه الحقيقة فيقول:

شممت ثراك فهب النسيم نسيم الكرامة من بلقع وحبيث سنابك خيبل البطبغاة جباليت عبليبه ولبم يتخشع وخسلست وقسد طسارت السذكسريسات بسروحسي إلسى عسالسم أرفسع وطيفت بيقيبيرك طيوف البخبينال بنصبومنعية البمنليهم البمبيدع كـــأن يـــدأ مـــن وراء الـــضــريـــح حـــمــراء مـــبــتــورة الإصـــبــع تسمسة إلسي عسالسم بسالسخسنسوع والسضسيسم ذي شسرق مستسرع تسخسيط فسي غسابسة أطسيسقست مستعسلس مسلئسب مسنسه أو مسسيسع لتبدل منه جديب الضمير 🔬 بآخر معشوشب ممرع جبوفاً إلسى حسرم أمنيع (213) وتسدفسع هسذي السنسفسوس السصسغسان ولم يكن بحر العلوم أقل منه صدقاً في تأكيدها هو الآخر: يا ثمائراً شبق البطرييق لبغبيره من بعده ليشق عنه الغيهبا لهفى لوجهك وهو شمس هاداية محربت وذكرك مشرق لن يغربا أرخصت نفسك والوجود مثمن أزكى يدلك في الوجود وأطيبا وترفعت يدك الكريمة عن يد لم تلتمس غير الجريمة مأربا

لم تلتمس غير الجريمة مأربا تطغى وبين يد تقارع أكربا ما انفل صارمها الصقيل ولا نبا ذهبت وفيك جوانب لن تذهبا حقاً إذا اتخذ الحقيقة مذهبا كانت عزيمته اشد تصلبا إلا لمدرع يريها الأصعبا عفواً كمن يرد الأمور مجربا ألقاً وذاك يروغ عنه تنكبا أرخصت نفسك والوجود مثمّن وترفعت يدك الكريمة عن يد شتان بين يد تقسرع دولة هذي العقيدة والعقيدة قوة يا يوم عاشوراء فيك جوانب أشبت أن الحرر يبدرك قصده وإذا الخطوب تصلبت في وجهه مذي الحياة فلا مخاض لصعبها ليس الذي ترد الأمور لكفّه هذا إذا احتدم النضال يزيده والناس ليسوا أغبياء فمقلة

(213) ديوان الجوهري، ج 2، 1974م، ص 233-234.

مدى إسهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

وإذا أردت شواهداً من وعيهم فارجع لذهنك واختبر ما استوعبا واعطف ملاييناً عليك تجد بها عسلم الرجال مفصلاً ومرتبا ينبيك أن منال أعسر مطلب متيسر ما دمت عنه منقبا<sup>(214)</sup> ويلاحظ في حسينيتي بحر العلوم والجواهري أنهما لا تمثلان الموضوع (الغاية) قدر ما تمثلان الموضوع (الوسيلة) وهو ما كان يسوغ به المجددون تناولهم لموضوع قديم. ويبدو أن هذا لم يكن قاصراً على الحسينية، وحدها ف العلوية، المجددة مدحاً ورثاء لم تكن هي الأخرى موضوعاً اغاية، بقدر ما كانت موضوعاً وسيلة، لأنها ظلت تربط بين الظاهرة التاريخية والظاهرة المعاصرة في محاولة لإغناء الجديد بالقديم وترشيحه لأن يقع على أنقى صوره الاجتماعية.

وبصدد الشواهد يخيل إلينا أن اعلوية، بحر العلوم تجيء في الطليعة: يا ابن عم الرسول قارعاك اللاهر ولم يثن من عظيم ثباتك وحسباك الإيسمسان مسنسه بسروح مصفية تسجلت صفاته في صفاتك وارتباى أن تسكرون آيستمه أنست فيجلبك فسي «السنمهج» مسن آيساتسك وشكت مشكلات عصرك عسراً 💓 فأتاها التيسير من بركاتك كسنت أنست الإنسسان تسفقيه أن المعدل أصل الأصول فسي مسلكماتيك عشت عيش السواد بالخبر والمكلح ولكم تتخر سوى حسناتك مشل كل البنين أبناؤك الطهر وكل البنات مشل بناتك لا استبياز ليلاقه بين من البنياس عبلي الأبيعيدين في نيظراتيك ليت من يدّعي الإمامة يرعى الحرمة الناس وهي من ميزاتك ويسرى كبيبف كبنت تبشببع غبرثناهم وتبكبسو عبراتبهم بنصلاتيك هكذا عشت أنت تشمل حتى البعد الأسعديين في رحماتك وإذا استهتر البولاة بمحميمة كنبت سيماً عملي رقباب ولاتبك حفظت الحدود في بيناتك يا إمام العقل المفضّل بالعدل كرمت وجهك الحقيقة بالحق ولاحت زهراء في مكرماتك (215) وخواطر الحبوبي في الغرض نفسه تنزع هي الأخرى هذا المنزع: لذعته خير مواعظ ونصائح يا مهدياً لأخيه بالنار التي

> (214) ديوان يحر العلوم، الجزء الثاني، 1969م، ص 85-86. (215) ديوان يحر العلوم، الجزء الأول، ص 191-192.

فمي أدب العراق المحديث

ومؤاخي العدل الذي لم يشنه عنه معقالة مادح أو قادح انظر لمال المسلمين موزّعاً ما بين غاد للضلال ورائع قوم حياتهم متى طالعتها طالعت سفر فظائع وفضائح<sup>(216)</sup> وبين يدي جامع الكوفة يستلهم الحبوبي عهد علي فيه فيقول: يا أيها الجامع الخالي وكم حشدت فيك الجنود جنود الفتح والغلب ارجع إلينا «علياً» فوق منبره يغذو العقول بما يلقي من الخطب تكاد زهواً به الأصواد يفرعها أن لا تقربه من هزة الطرب ورد أيامك الأولى ترد لننا ما ضاع من شرف الإسلام والعرب<sup>(217)</sup>

وبعد فإن الموضوع العقيدي، وهو الذي كان يميّز الشعر الشيعي في القديم بعامة، لم يعد وراء انحسار العقيدة الدينية بين يدي مدّ الإيديولوجيات السياسية المعاصرة طابعاً مميزاً. ولعل دراسة الشعر العراقي الحديث في أعقاب الانفتاح العميق على ما يعرف بتيار اليمين واليسار معتمدة هذه الخلامة المذهبية الفارقة في توزيعه بين الشيعة والسنَّة دراسة تدور في حلقة مفرغة.



## 5 ـ أغراض الشعر الشيعي في هذه الفترة

نؤثر هنا ألاّ نتحدى بعامة، فالغرض في نطاق الشعر الشيعي لهذه الفترة مشدود شداً قوياً إلى مدارسه التي كنا قد انتهينا إلى رأي واضح في تحديدها من قبل. ويخيّل إلينا أن هذا الغرض في إطار المدرسة التقليدية لا يعكس روح العصر قدر ما يعكس نزعة تتطرف في إيثار القديم وتبالغ في اعتماد تقاليده. ويلاحظ في صدد الغرض التقليدي أن كبار شعرائه يمثلون على الحقيقة نموذجاً واحداً لا يكاد يتغير. فالحبوبي الكبير<sup>(218)</sup> مثلاً بالرغم من أنه قاد حملة جهاد صادقة ضد الإنكليز وذلك

- (216) رباعيات الحبوبي، ص 43.
  - (217) م. ن، ص 15.
- (218) توفي عام 1915م وهو من أبرز ممثلي المدرسة التقليدية.

دليل انفعاله بأحداث الفترة، قومياً على الأقل، وهو جدير بأن يحمله على بعض التجديد في موضوعه، ظل أسير المناسبة التقليدية وإن ظهرت خواطرها مصنوعة من الرخام أو منسوجة من الحرير في ديوانه: يا معير الغصن قداً أهيفا ومعيدر الدريدم مدرضسي المحدق بسليغية تستبعيش بساقيني رميقيني هل إلى وصلك من بعد الجفا فسلبي السلبوم ولا لبوم عسلينك همت في حبك والحب هيام فوقعت اليوم طوعاً في يديك وتعاصيت على داعي الغرام جـذبـتـنـى سـورة الـحـب إلـيـك كلما رمت أعاصيك الزمام حبول مبغبتناك فسلم يبتبطبلق وإذا جـــــال فــــــــــال وقـــــــــا فسغسدا مسأمسنسه فسي فسرق وعملمي نمادي همواك اعمتكم لا ولا في حبه تخشى العذاب یہا رشہا مہا قسی ہےواہ میں سیرف بسعددسا أفسرغ مسن تسبسر مسذاب صيبغ فبي قبالب حسن وتبرف من جنبي وجنته ماء الشباب مــا رآه الـــطــرف إلا واغـــتـــرف فنشا أغيد غضاً مترابأ بابي من ناشي ذي قرطق بابلى اللفظ حلو المنطق فارسي الفلج تركي البققيا محكلية العيش أن نشترك فاسقنى كأسأ وخذ كأسأ إلبك فاسقنيها وخذ الأولى لكا وإذا جدت بسهما من شفتيك أذهبت نسكى وأضحت منسكا أو فحسبي خمرة من ناظريك واغستسنسم صسفسوك قسبسل السرنسق وانبهب البوقيت ودع منا سيليقنا أو تـلاقـيـنـا فـقـد لا نـلـتـقـي إن صفا العيش فما كان صفا فرح اليمن ويسمن الفرح(219) قام تنهان الباسام العباس في

وواضح أن الحبوبي الكبير يستوحي هنا مناسبة تقع في باب التهنئة بزواج فهو إذن في صدد موضوع تقليدي بعيد عن هموم الواقع الذي يعيشه الناس. وواضح كذلك أن الخواطر التي يتضمنها الموشح تفتقر في الغالب إلى حرارة الصدق. ومن المؤكد أن ما يود فيه من تسمُّح في الدعوة إلى مجلس شراب وغزل بالمذكر هو من صنع الخيال

(219) ديوان الحبوبي، ص 52، 55، 56، 99. وشعراء الغري، الجزء التاسع، ص 156.

لأن من غير المعقول أن يحتسي الخمرة بالفعل، ويتغزل بالمذكر على نحو الحقيقة عالم ديني كبير كان موضع ثقة بالغة بصحة عقيدته<sup>(220)</sup>. والذين وشّحوا مع الحبوبي من المنتمين إلى المدرسة التقليدية كانوا يوشحون على غراره وإن كان يتفوق عليهم دقة تصوير وجمال تعبير، فالسيد رضا الهندي يوشح هو الآخر في إطار المناسبة التقليدية فيقول: هي شـمـس زفّـهـا بـدر الـحـسـان وبسهما شسغست لآلمي المحسبسب سعد الطالع في هذا القران فسلسك السبسشيرى بستسيسل الأرب قبام ينجبلوهما وفني منقبلتيه فبتبرة ينحسبها البرائي ننعناس كلما استمسك في مشيته عبث الدل بعطفيه فماس ذقت غير الخمر من ريقته ولى السكر على غير قياس من مجيري والهوى فيه الهوان من شتيت الثغر حلو الشنب(221) وهنا أيضاً تقع المناسبة بعيدة عن هموم إلناس، وفي خواطر الموشح كذلك ما لا يتناسق مع العقيدة الصلبة التي تميّز جملة الذين ينتسبون بحق إلى الشريحة الدينية في القطاع الشيعي، وتلك حقيقة طالما رشحت هذا الناشز لأن يكون من صنع الخيال وحده

وحتى الشبيبي الكبير، وهو ممن احتكوا فيما بعد بالمتغيرات ظل في جزء كبير من عمله الشعري ينزع منزع التقليديين ويتخيّر موضوعه أحياناً على نحو ما يتخيّره هؤلاء بعيداً عن آلام الناس وآمالهم. ويظن أن ذلك موصول بنشاته الأولى في ظل العهد التركي من جهة، وفي بيئة شديدة المحافظة انغلقت على معنى العسر الشديد في فهم والمتغيرات من جهة أخرى<sup>(222)</sup> وعلى غرار ما يوشح زملاؤه في المناسبة التقليدية يوشح هو الآخر ويقول:

زارسي يسسحب أبراد الصبا أهيف القد كحيل المقل وبدا تعطفه ريبع الصبا يستبهادى ليرياض الأمل حبق الأرض سبهبوباً وببطاح زائسري واهناً بنتشر الأرج

- (220) سبق أن عرضنا لذلك في حديثنا عن المدارس الشعرية.
  - (221) شعراء الغري، الجزء الرابع، ص 86–87.
- (222) الخاقاني، شعراء الغري، ترجمة الشيخ جواد الشبيبي، الجزء الثاني.

كـفـزاد الـوالـه الـصـب الـشـجـي حرج الخلخال خفاق الوشاح فسهسو مسن أنسواره فسي بسلسج عن سنا خديه ينشق الصباح مسقسلستساه بسفسؤاد السوجسل أحور قبد فبتبكبت فبتبك البظبيا وإذا هـــــز قـــــوامـــــا رطـــــبـــا هـــزأت قـــامـــتـــه بـــالأســـل قبلين النصادي بنما في ثغره قبرقبقي البريبق أمبسنى منغبرمنا لولوي الثغر مهما ابتسما ينجلى ساجى الدجى من شعره رشأ يبروي البضبني والسبقيما جسيدي عن جفته عن خصره ويسقسلنبني أوقندت كنف النصبيا جذوة الشوق فمهاجت غللي أوقياء منشبه أرعيني التشبهيينا ساهراً وهو من الوجد خبلي عنبري الخال غصني القوام قسمري البوجية خسمري البرضياب ألهبت وجنته شمس المدام وسرى فنى خنده خنمر الشباب فششنى بسيسن هاتبك الخبام تسمزج البراح تستايناه السعنداب بسنست كسرم عستسقبوهما حسقسيما مرزجت من ريقه بالسلسل وبساقيها (الغلام) الأكحل (223) كسم بسهسا السعباذل جسهدلاً أنسبلا وشحت بالجود خصر الزمن(224) (أأبا الـهـادي) أيـاديـك الـجـسـام للمسير المستك جبيد البعيلا ببالبمينين ومساعبيك البلبواتسي لاقيرام لك فنضبل قبد سرى بيين الأنيام سير برء في عـليـل الـبـدن<sup>(225)</sup> والشيخ عبد الحسين صادق وكان مع الشبيبي الكبير ينتميان إلى مدرسة واحدة هي مدرسة التقليديين وأن تميزا ببعض الانفتاح على المتغيرات تجلى في إطار الموضوع بخاصة ــ يوشّح هو الآخر في المناسبة نفسها ويصطنع الأخيلة التي لا يصح أن تحال إلا على نزعة التقليد: صادحاً ينشدو بالبحن متؤنسن حسند ليب البشر غتى طرب

- (223) لم يذكر الشبيبي الكبير في النص لفظة (الغلام) تحشماً فيما يبدو وقد استنتجها الدكتور حمود الحمادي استنتاجاً. الشبيبي الكبير، ص 374.
  - (224) هو أحد أصدقائه النجفيين والموشح في التهنئة بزواج ولده.
  - (225) يذكرنا هذا الجزء من بيت الموشح بقول أبي نواس: وتسمسشست فسي مسفساصسلسهسم كستسمشسي السبسر، فسي السسبقسم شعراء الغري، الجزء الخامس، ص 215–216.

مذاسعى ساقى الهنا بالأكوس وحميا اللهو شعت حببا بالهنا تخفق منه العذبات نسشبر الأفبراح فني البدهبر لبوا وليطييم الأنيس عبياق اليشيذا طبقت نفحته الست الجهات قسبسست مسنسه السدراري جسذوات ومحصيما السكسون وضماح السسنما وهمى مننه قببس الممقستبس بالسما قد لقبوها شهبا تسيير مسنسه بسوجسه السغسلسس لو خلت من نوره ما ثقبا فأماطت يستاها الغيهبا قمهوة شبقت بآفياق البكووس نثر المزج عليها شهبا وبدت تزهو لنا مشل الشموس وجهها من عهد عاد حجّبا زقها الساقي من الدن عروس هائماً في لبّه المختلس کنل من ذاق حنمیاهنا صب خسرت صفقة من لم يحتس بات حاسيهما يميت الوصبا والواقع أن الموشح هنا لا يحمل طابع انفعالات صادقة قدر ما يحمل طابع تصنيع وتقليد وتلك حقيقة لا تحتاج إلى تأكيد فقد كان يستحيل أن يتلاقى مجون على هذا النحو من التحلل وعقائد إسلامية صارهتا والشيخ قاسم محيي الدين وكان من كبار المقلدين في القطاع<sup>(226)</sup> يوشح على غرار ما يوشح زملاؤه ويقول: مر*اكمية كويورا على ح*ك وبنصبغن راهنا وكنيبراهنا استقننني أيـهـا. الــسـاقـى أدر كـأس الـطـلا وبسألسحسانسك قسرط أذنسى وارو بالسبع المشانسي غزلا من شؤوني أدمعاً تحكي العقيق فسلمقسد ذاب فسؤادي وجسرى وأنبا أمسيت ببالندمع غريبق بالأسى أصبح قبلبي مستعرا وجيفيانيي البنبوم والبطيرف أريبق وجيفيونيي قسد أليفين المستهبرا بسهسوى ظلبسي غسريسر مسفستسن ووهمى قبليبني وجنسمني تنحبلا ناعس الطرف مريض الأعين أتبليع النجيبد حنكني ريسم النقبلا زنــده وهـــو بـــزنــدي اتمــشــحـــا طالما بات وقسد طوقسني فبغيدا كتأس البطيلا متظرحنا فسقانى ريقه العذب الهني والدياجي يحرها قد طفحا حييذا وصيلا به أسعفني

مدى إسهام للشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

وعليها طائر البشر تلا أن عرس الندب (هاد) سرّني يا لها من ليلة فيها انجلى في صباح البشر ليل الحزن<sup>(227)</sup> وهنا أيضاً يلاحظ أن الشاعر في صدد موضوع تقليدي هو تهنئة صديق بزواج ثم يلاحظ كذلك أنه يصطنع أخيلة بعيدة عن الواقع بحكم ما يقع في سيرته من نقاء. والحق أن الموشح لم يكن وحده القالب الذي يصبّ فيه التقليديون خواطرهم في التهنئة ذلك أن بناء القصيدة الموروث كان هو الآخر قالباً يصطنعه هؤلاء في هذا الصدد<sup>(228)</sup>.

وفي التعزية بعيداً عن مصارع آل البيت \_ وكنا قد أحلنا الرثاء فيها على الموضوع الشيعي الخاص ــ يلاحظ أن التقليديين لا يتجاوزون بها صلات القرابة والصداقة على أن يظل في القريب أو الصديق ما يميّزه في الغالب بعلم أو أدب أو وجاهة وهنا لا يعود الموشح بحكم صلته التقليدية بالموضوع الضاحك وسيلة تعبير عن الحزن فيستقل القالب القديم وحده بالإفصاح عن خواطر التعزية. وفي تأييد هذه الحقيقة يخيّل إلينا أن الشواهد كثيرة ومتنوعة. فالشبيبي الكبير في داليته الحزينة التي يرثي بها السيد محمد سعيد الحبوبي يتأثر بعلاقة كريمة هي علاقة التلميذ بأستاذ كان ملء السمع والبصر في فترته: میں۔» وباب الـعـلـم سـد فـلا اجـتـهـاد لمواء المديمن لمفة فملا جمهماد فسلسيسس لسهسا جسدال أو جسلاد تخارست المقاول والمواضى يسعسدل صسفسه وبسمسن يسقساد أقبائد جنحنفيل البتوحييد من ذا تصيّدك العدى في الجو نسراً ونسر الشهب فيهم لا يصاد مليك غير أن العلم تاج له من فرق مفرقه العقاد بنهضته لأقعدها الفساد ومصلح أمة لو لم يقمها وما اشتجرت ومنه لها اتحاد<sup>(229)</sup> فما نبقرت وفبينه لبها اشتلاف

- (227) شعراء الغري، الجزء السابع، 1955م، ص 89، 91، 92.
- (228) انظر موضوع التهنئة في ديوان السيد محمد سعيد الحبوبي؛ والشيخ عبد الحسين صادق، سقط المتاع؛ وشعراء الغري، ترجمة الشبيبي الكبير، الجزء الثاني؛ والسيد رضا الهندي في الجزء الرابع من م. ن؛ والشيخ قاسم محيي الدين في الجزء السابع من م. ن. (229) الشبيبي الكبير، ص 298.

ويتأثر الشيخ عبد الحسين الحلي بعلاقة صداقة حميمة في رثائه للعلامة الشيخ باقر القاموسي وكان من الأعلام في القطاع: اعزز عليّ بأن أدعوك من كثب وأن تحول دوين الدعوة الكتب وعـزّ بـعـدك أنـي صـرت فـي زمـن سيان في الفضل فيه النبع والغرب ردّت وقد فتَّ في أعضادها النصب كم ناصبتك على درك العلى فئة أكفهم ولأدنس المذلمة انسجمذبسوا وجماذبموك رداء المعمز فمانمجملمت بل البقاء من الفاني هو العجب لا تشمتنَ فما في الموت من عجب لم يشنها نسب زاك ولا نشب وللمنية أظفار إذا نشبت يرد يوماً ممات الهارب الهرب(<sup>(230)</sup> ليس الإقامة منجي للمقيم ولا وكان الشيخ عبد العزيز الجواهري يتأثر هو الآخر بعاطفة إكبار شديد في رثائه للزعيم الديني الكبير ملآ كاظم الخراساني الذي تبنّى أفكار المتحررين فيما كان يعرف أوائل هذا القرن بـ. (المشروطة والمستبد)<sup>(231)</sup> تجند للاعداء جندأ مظفرا أناصر دين الله هل لك نهضة وكلبسهم ثوب المنية أحمرا تحوك لهم ثوب الوقيعة أسوه فأزارك تحت الليل في سنة الكرى تهيّبك الموت المقدر يقظة وإن خسطيسياً فسوق كنفيك تتاطيقياً قيد اتبخيذ الخمس الأتامل مشيرا ورق لموجمه المرق أمسمى محررا رضيع بمهد الكف ينشى حديثه فتجرى به من حالك الحبر عنبرا يشع كوجه الصبح كافور طرسه ويرجع جمع المال جمعاً مكسرا يصد جميع الجيش بالنصر سالمأ أريحانة الوادي التي فاح طيبها وعبتق ريتاها الرياض وعنظرا سناه وللمرتاد روضاً منورا لقد كنت للداجي سراجأ منورا جدير بأن يمسى بنعماك أخضرا وإن صعيداً قمت فيه محاوراً وأعـظـم حـزن فـيـك يـا مـنـذر الـورى عــدو لــه نــاعـيــك أمــسـى مــبـشـرا والسيد مير أبو طبيخ<sup>(232)</sup> يتأثر في رثائه للعلامة الكبير الشيخ عبد الرضا الشيخ راضي بعاطفتي إكبار وقرابة فيقول:

- (230) شعراء الغري، الجزء الخامس، ص 278.
  - (231) م. ن، ص 456-457.
    - .\_\_1361 \_\_ 1308 (232)

كسمسا رقست سسرائسره صنفساء فستسى رقست خملانسقمه وطمابست وكسان ابسن السفسرات هسوى ومساء ولسم لا تسعمذب الأخملاق مسنمه تسمخنص والنشتاج بنه فيقبلننا لقد ولبد البمنعبارف والبسيخياء يسصون بسه السحسرائسر والإمساء فمهل تبنيسي ليمبوقيفيه جبهبادأ سريرك ما أقبلته المهوادي أطل عليه تاجك كبرياء أم العلماء صفاً قد أطافوا بنعشك يعقدون له الولاء أببوا لبك أن تسمس الأرض مسيت فتلك رؤوسهم جعلت وقاء إذا الزعماء طاشت في خطاها أهباب يسهبا فسلبستسه السنبداء وإن شاؤوا السياسة أحرجتهم فسيسرتسقسبسون إلا أن يسشساء ببنوا وبسييت والستاريخ قباض بأنبك فنى النعبلا أرسني بسنباء قبضينا أن تقيم بنا زعيماً فشاقلك أن تعجلت القضاء ولم تذهب كما ذهبوا جفاء(233) ولسبت من الألبي عناشبوا رفياتياً والشيخ كاظم السوداني وكان من التقليديين في القطاع يتأثر في رثائه بعاطفة أب يفجعه الموت بنابهين من أبنائه في عام واحد فيقول في رثائهما : غصنان بل قمران من أبناني ذبسلا وقسد أفسلا أفسول فسنساء محصح أفتكما لسهما اشتياق لقاء لم يمض حولهما ونيه تلاقياً لى منهما يبقى فعزّ عزائي بمن العزاء وكنت أرجو واحدأ لا تحسباني أنـني أسـلـوكـمـا لكن أصانع سلوتي وحيائي كلفتمانى ثقل أعباء الجوى من مسعدي ومخفف أعبائى ما كان أشوقنني إلى لقياكما فلقد سئمت إقامتي وثوائي عجلأ بعمر النيرين أفلتما ذا في الصباح وذاك وقت مساء<sup>(234)</sup> وإذا كان المرثي أحياناً بغير امتياز أصبل فقد ظل يسوغ رثاءه امتياز تابع فيه. ولعله من هنا كان الشيخ عبد الحسين صادق يتأثر بصداقة عميقة تربطه بالسادة الكبار من آل القزويني فيقول في رثاء كريمة من كرائمهم: أمصاهر الجدث الخطير أفسلحت فسي خسير السصبهور

(233) السيد مير علي أبو طبيخ، الأنواء، مطبعة الراعي، النجف 1942م، ص 181-182. (234) كان ذلك عام 1352هـ. عبد الله الجبوري، شعراؤنا المنسيون، ص 112. مساهرته عسلماً بان لا كف إلا فسي السقسبور وعمصلمسيسه جمسدت بمسوردة مسمعت بمحتدها العطير عسبرت عسلي المشعبري المعسبور بمشاملخ المنسسب المقصيير حسجسست بهما قسبسل السبملوغ وتسلمك شسنسشسنة المغميسور وزفف فستسهسا فسي حسلسة بسينضاء سناطبعية السسفور وجمعملمت طميمب زفمافسهما السكمافسور لانمشمر المعمبميسر ونستسارها من أثلب (235) وصداقها حسب الصخور أركبتها الأعناق مكرمة لها دون الظهرر فستسكسأدت غسلسب السرجسال بسحسمل أعسواد السسسريسر بسهضتهم وهمي المصغيرة فمي علا المشرف الكبير أأبسا السزكسيسة لا رزئست بسمستسلسهما أبسد المدهسور وحسبساك ربسك عسسن فستساتسك خسيسر أشسبال ذكسور بسهسم تسدوم مسنستخسمساً نستثمروان مسن راح السحسبسور(236) ولعله من هنا أيضاً كان الشبيبي الكبير يتأثر هو الآخر بعلاقة ودّ عميق فيقول في رثاء امرأة: علام الشمس باغتها المكتفار المجبكي أيها الفلك المدار وصار لها على الأفق انتشار لم اضطربت مصابيح الثريا وليس له برجعته الخيار وفيم المشتري باع التسلى وماذا ألبهب البمرينخ حبتني تبطايبر في السماء ليه شرار ولم نسمع بأشجان تعار أعبارتيه المشبجبون ببنيات نبعيش همى الموجد الممسبسرح والأوار ســـرى ووراءه نـــبـــضــات شـــهـــب ويموشك أن يمكون لمه انمفجار غبلي ببركنان صدر الأفيق حبزننا المحصائية والأميانية والبوقيار أم السنسعسش السذي مسا فسيسه إلا خففت فلا اتشاح واحتجار أعاشقة الملونة الضوافي تراكم في مفاصلها النضار وجمالمبية لمهما الأنبظار مهما

- (235) الأثلب: التراب والحجارة.
- (236) سقط المتاع، ص 223–224.

مدى إسهام الشعر للشيعي فمي الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

نبعناك ببليجينيه البخيليخيال جبتني المتهاوي البقيرط وانتقيصتم البسبوار ثم إذا كان التقليديون قد هنَّاوا من هذه الزاوية وعزَّوا فقد مدحوا كذلك. ومع الشبيبي الكبير يلاحظ أنه يختص بأماديحه زملاء له في القطاع علماء وشعراء فإذا تجاوزهم أحياناً إلى ذوي النفوذ والسلطان ظل شديد الحرص على أن يبدو ندأ شريف القصد لهي النفس، بعيداً عن ضعف الإحساس بالحاجة. لقد كان الشبيبي الكبير في المدح يتناسق مع رؤيته الصادقة لقبح التكسب بالشعر. ولعل أروع ما في هذه الرؤية أن الرجل لم يكن يستغني بقدر ما كان يتكفف ويتعفف. يقول في مدح صديقه الحميم الشيخ عبد الحسين الحلي، وكان من شيوخ الأدب في القطاع، وقد سبقت لذلك إشارة:

إذا السجسار وافساه أنساخ بسمسانسع أو السوفسد نساداه ألسم بسبساذل رقمت وكتمبت البيان كتائباً طلائعها موصولة بالجحافل إذا مال لا يبقى مجالاً لصائل فأبصرك الكتاب فارس موكب وأفحلاممهم ممقدودة ممن مسغمازل لك القلم المقدود من شجر القتا رأوك تببذ القائلين فرقر وأرجل والمعلى مضض منهم خروق المقاول إذا غفل الحساد علماً حملته فما الله عما يفعلون بغافل لعمرك ما نالوا مقامك عالياً وأيسن الشريبا من يبد الستشاول فسمية مملك لاتمدوم لجاتمر ومنبر علم لا يقوم لجاهل(238) ويقول في مدح صديق آخر هو الشيخ محمد حسين آل مظفر<sup>(239)</sup> وكان في القطاع من شيوخ الأدب وكبار المؤلفين: عن يد في بيانه كل أفره

فتحت معقل المحاسن عنوه أوقف النسر صاغرأ فهو صعوه ببرهنان النسبياق صفوة صفوه

- يا فصيحاً مفوّهاً لك ألقى وأديسبسا أقسلامسه لا السعسوالسى طرت فى عالم البلاغة صقراً صفوة المصطفين أنت وأولى
  - الشبيبي الكبير، ص 301–302. (237)
    - الشبيبي الكبير، ص 284. (238)
      - من مواليد 1312هـ. (239)

قصّرت عنك فارعات الرواسي ومن الظلم أن تساميك مجداً قويت في كفاحها للدنايا زبدة القول ما تقول ولكن

وفي مدح الأمير عبد العزيز من آل رشيد يقول: يا أيها الملك الغازي بعزمته كم إني اختبرت حمى الدنيا وساكنها وج وسار في مشرق الدنيا ومغربها شع ضرباً من السحر يجري في مسامعهم طور مالت قوافيه إلا عنك واجتنبت والح زففتها لك يا كفو المديح علا حت كما استزل خطاها معشر فخطت

والشيخ عبد الحسين صادق وقد عرقنا به من قبل كان يؤثر بمدائحه أصدقاءه من كبار العلماء وزملاءه من شيوخ الأديد اللامعيل. وهذا يعني أن المديح يظل هنا موضوعاً يتجرّد مما كان يشوّهه في القديم من ارتباطه التقليدي بالمادة ويتمحض لعلاقة روحية نقية. يقول في مدح آل الفرَّويني وكانت تشده إليهم روابط صداقة نشأت في ظل ما كانوا يتميزون به من سير ترشحها طاقاتها لأكثر من الزعامة الدينية: ذباحة كل ذباح على النصب<sup>(242)</sup> هذي (صوارمهم) في الدين ما برحت ما استلامت فيه من درع ومن يلب لم يثن عن فرق للغي منصلها بها الهدى راح وضّاح المناهل والدين الحنيفي أمسى حاسر الحجب بآي أحكامها في عدة الكتب معالم الدين قد قامت قواعدها وزينة المرء في الأخلاق لا القشب رقبوا حبواشبي أخسلاق تبزيبنيهم من خفضها وهم الأطواد كالهضب<sup>(243)</sup> راضوا نفوسهم حتى حسبتهم

وغيدا طودهما بمجتنبك ربيوه

أنـــت أرســـى ركـــنـــاً وأرفـــع ذروه

منك نغس يا زادها اللَّه قوه

زبد قدول من سراك ورغروه (240)

كـمـا غـزا قـبـلـه آبـاؤه الـنـجـبـا

وجد فكرى على آثارها طلبا

شعري فلاح عقوداً في طلى الأدبا

طورأ وطورأ على أفواههم ضربا

والحرّ من عن سبيل الوصمة اجتنبا

حتمي أتشك وردت من له خطبا

عنهم وأمت حماك المورق العذبا(241)

- (240) م. ن، ص 286-287.
  - (241) م. ڻ، ص 288.
- (242) يشير إلى الكتاب المسمى الصوارم الماضية في علم الكلام للمرحوم السيد مهدي الغزويني.
  - (243) الشيخ عبد الحسين صادق، منغط المتاع، الجزء الأول، ص 177–178.

مدى إسهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

ويقول في مدح الجواهريين<sup>(244)</sup> وكانت تربطه بهم في حقلي العلم والأدب صلات عميقة:

من نيعة أزهبرت ببالسبادة العرفيا أجل وقد أينعت بالسادة الحنفا هـم لـلـورى حـجـج آراژهــم سـرج هم للعلى والحجي الأخدان والحلفا وذي جلواهبرهم قبد دونيت صبحقا هـذي مـآثـرهــم قــد تــظــمــت درراً وحسبهم «بعلي» منهم شرفا<sup>(245)</sup> حسب الورى بهم للدين أعمدة لانقض في رأيه للحكم مختطفا لو حلق الحكم في إغماضه صعداً لراح في فكره الوقاد منكشفا ولو غدا بضمير الغيب مستترأ يرمى الصواب فما تخطى حشاشته وإن تحجب منه في دروع خمف عذب الشرائع فياض المناهل سيال الجواهر غير الدر ما قذفا لقلت هذا علي رابع الخلفا<sup>(246)</sup> فبلبو تسنيم للأحكام متبرها

وعلى نحو ما يرسل أماديحه في آل القزويني وآل الجواهري يرسلها كذلك في آل كاشف الغطاء وكان يصله بهم ما كان يصله بغيرهم من روابط الصداقة والزمالة واللقاء السمح على حب الفضيلة والإمان العميق بالمثل الدينية العليا: من معشر فصل الخطاب لهم إرث ونصف فيهم المستسوى إن قال قائلهم أصاب عس النح تكم النك باب وأخطأ المغوا وإذا انتموا فالفضل مغرسهم والمجد فيهم أيكة شعوا (كشفوا الغطا) عن كل مبهمة في الدين عمّت عندها البلوى لهم الإشارة في العلوم كما لهم بها المنطوق والفحوى<sup>(247)</sup> وممدوحو الشيخ محمد السماوي<sup>(248)</sup> وهو من أعلام التقليدين في القطاع يتميزون بأنهم من رجال الفكر الذين برزت مواهبهم في التأليف. وطبيعي أن يقع المدح هنا

- (244) انسبة إلى مرجع كبير من مراجع الإمامية هو الشيخ محمد حسن مؤلف جواهو الكلام وشرح شرائع الإسلام المتوفى عام 1265هـ.
- (245) . هو زميله في الدراسة المرحوم الشيخ جعفر الشرقي والد الشاعر الكبير الشيخ علي الشرقي.
  - (246) م. ن، ص 183.
  - (247) م. ن، ص 186.
    - . (248)

تقويم معطياته في الغالب. والواقع أن مؤلف «الحصون المنيعة» وهو الشيخ علي كاشف الغطاء، وصاحب الروض النضير وهو الشيخ جعفر النقدي وكانا موضوع مدح السماوي تميزا بشهرة واسعة لفتت إليها الأنظار. يقول في مدح الشيخ علي كاشف الغطاء صاحب الحصون المنيعة:

وإنسمسا عسرّفوا السمسنسكسر مــــــــل «عـــلـــي» وليسم أعسروف وفسى نسدى السضم حسى أبسو ذر عسمسار مسحسرابسهسا بسلسيسل كأنه مقلة بمحجر يــزدان صــدر الــنــدى فــيــه بالمنطق الفصل حين يقضى والسؤدد الجزل حين يفخر يسطول ثسوب السعسقساف إلا عن جسمه الطيب المطهر جلا لجلاسه طباعاً فمانسيم الصبا إذامر تـــوّثــر كــل الــعــلسوم عـــنــه كــللـك الــسـيـف عــنــه يــوثــر فبكبر لبه قنبي البعسلسى وفسخسر أنــــــــد هــــــذا وذاك غـــــور فسنسال مسنسهسا السذي تسخسيسر (249) مسنساقسب أحسضسرت لسديسها

ويقول في مدح الشيخ جعفر النقدي مؤلف الروض النضير: بـــوركـــت يـــا أرض الـــعــمــارة <sup>(250)</sup> إذ أتبـــاك وطـــلــت عـــمــرا مــا كـــنــت إلاّ الـــبــرج فَــَد وكَــن الــنمــعــود عــلــيــه بـــدرا صــاغــتــك آيــات الــعــلــى صــدفــاً وجــعـفــر فـــيـك درّا ولــقــد يــطــول تــعـجـبـي مــن جــعـفـر فــأزيــد فــكــرا كـيـف اسـتــطـاع الــبحر يـحـمـل فـوقــه لـلـبـيت بـحرا<sup>(251)</sup> والسيد محمد حسين الكيشوان<sup>(252)</sup> وهو شاعر تقليدي كبير اقترن اسمه بثقافة عروضية عميقة وواسعة يمدح هو الآخر على هذا النسق فيقول في زميل له هو الشيخ

عبد الهادي شليلة البغدادي: فــتــى يــرى الأمــر بــعــيــن فـكــره فـــيـــومـــه فـــيـــه ســـواء والـــغـــد تــحــســد أيــنــاء الــعــلــى ســـؤدده الــســامــي ولا يــحــســد إلا الــســؤدد

- (249) شعراء الغري، الجزء العاشر، 1956م، ص 489–490.
- (250) العمارة مركز محافظة في جنوب العراق وكان النقدي يمارس فيها وظيفة القاضي الجعفري.
  - (251) م. ن، ص 491.
    - . (252) 1937-1878 (252)

هدى إسهام الشعر الشيعي فمي الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

إن تسم نسور السبندر في الأفسق فسمنا يسضره أن السننجسوم حسسند منا فينه من وصبم سبوى أن عبلى كنفينه أفسواه البورى تسحست شد إن رقبدت عبيسن امسرئ عسن السعسلسى فسإن فسينهما طبرفيه مستهند والسرأي في حيالاتيه منخسليف الاعبلي تنفيض يليه مشتحد منا اختسليف الثنيان بيه وكييف ذا وهو ينجامع المنكبرمات منفرد ينا خابطين بنالعامي هذا البذي بسرق هنداه ليلعيسون إشمند من جذوات فيكبره ومن عبياب عبلسمة في اقتسب سبوا أو رددوا (253)

ويلاحظ أن المديح في آثار المجتهد الكبير الشيخ محمد حسين كاشف الغطاء<sup>(254)</sup> وهو من أبرز التقليديين في القطاع قاصر على من تربطه بهم صداقة علم وزمالة أدب وواضح أن المديح على هذا النحو بعيد أن يحمل طابع تكسب. وبالرغم من أن كاشف الغطاء يمدح أحياناً شخصيات هي أقرب إلى العسر ظل يمزج في (مدحته) بين إكبار يسقطه على ممدوحه من خارج وفخر يدعيه لنفسه من داخل حتى كأن ذلك هو الذي يؤكد نبل مقصده وشرف غايته ولعل من شواهد ذلك ما ردّ به على قصيدة المدح التي بعث بها إليه صديقه الشاعر العاملي، الكبير الشيخ سليمان الظاهر، وقد جاء في الرد قوله:

وافسى فسقسل روض زهما بسورة في مستقلم السندي نسشر نسة، يستعسمل من عسواطنف السود إلى من لا يستعسل السدهسر عسقسد وده وليس بالمشاقيض يسوماً علهده والسمسر، مستسؤول غساً بسعسهده ألسقى مسلمي ممان لسنيا كستسابسه السكسريسم حسنسداً بسجستود مسجده فسأي فسطسل نسستنطيسع شسكسره وأي إحسسان نسفي بسحسمده<sup>(255)</sup> والحق أن هذه الظاهرة في شعر المديح التقليدي لا تظرد حتى يكون لها استثناءات وفي عراقيات الكاظمي<sup>(256)</sup> تتوافر أمثلة كثيرة من هذه الاستثناءات. وإذا كانت «دعوة مدنف» في «العراقيات» \_ وهو مثل نضربه ـ لا تقع في إطارها الواضح من حيث

- (253) شعراء الغري، الجزء الثامن، 1955م، ص 55–56.
  - (254 \_ 1877 (254)
  - (255) شعر\. الغري، الجزء الثامن، 1955م، ص 161.
- (256) عرافيات الكاظمي، جمع الدكتور البحاثة حسين علي محفوظ، 1960م، ص 21.

المناسبة التي تقال فيها<sup>(257)</sup> فإنها على كل حال وفي غير إسراف مدح هو أقرب في طبيعته إلى التكسب: إلـيــك مـعــز الــديــن دعــوة مــدنــف تــمحـض صـدقــاً لــم تـشـب بـريـاء

وقد طرقت سود الخطوب فناتي

ومن أرتجي إن خاب فيك رجائي

أراها أمامي تسارة وورائسي

عسلمي دفسعسهما ذا هسمسة وعسلاء

فقد كدت أن أقضى لفرط عنائى

فسقسد آن لسي مسن أن أمسوت بسدائسي

ففي بعض ما بي ضاق کل فضاء<sup>(258)</sup>

إليك معز الدين دعوة مدنف فواللَّه ما أدري إلى أين أنتهي لمن أشتكي إن لم تقم بشكايتي أروح وأغدو والحدوادث جسمّة ولم أرّ لي إلاك عوناً يعينني اعنّي على تفريق مجتمع العنا وداو مضيف الداء مني بالجدا وفض لنا من غمر كفيك ختمها

وإذا كنا قد اعتذرنا من قبل عن بعض صور المديح بما يتلامح وراءها من ترويج لقيم عليا يحرص الشعراء على أن تشيع في حياة القياديين، على الأقل، فإن «دعوة مدنف» لا تتسع لاعتذار من هذا النوع ذلك أنها شديدة الصراحة في الاستجداء!! ويبدو أن الشيخ محمد علي اليعقوبي وهو شاعر شيعي واسع الشهرة كان هو الآخر يتكسب بالمدح فيما يعتقد ذلك أنه لا معنى لأن يشيل بضبعي كبيرين من شيوخ الإقطاع إلى القمة، في مسوغ ضعيف، ثم فعتذر عنه بأنه لا يطمع بالعداء قدر ما يروج لمثل عليا. وواضح كذلك أنه لم يستطع أن يتحول كالجواهري من الموضوع الخاية» إلى الموضوع «الوسيلة» وهو رأي كنا ندفع به النشاز الموهوم في موقف الجواهري الملتزم.

في عبد الواحد سكر، وهو أحد ممدوحيه، يقول اليعقوبي: أمسل السعسراق يسك انسعسقسد وعسلسى مسبباديسك اعستسقسد ولسكسم تسطسلسب ثسانسيساً للك فسي السرجسال فسمبا وجسد نسادى فسقسمست لسنسمسره تسسعسى وغسيسرك قسد قسعسد مشتملست لسلسمسلا السنسجساعسة والسبسسالسة والسجسلسد لسك من نسوايساك السحسسان دلائسسل لسسيسسسست تسسرد ومسواقسف فسي جسنسبسهما كسل السمسواقسف لا تسعسة

> (257) يظن أن المخاطب فيها هو الإمام الشيرازي. (258) م. ن، ص 21.

مدى إسهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية واللوطنية والاجتماعية

هیینهسات تسخیصر او تسخید وم\_\_\_واط\_\_\_ن م\_\_\_ش\_\_\_ه\_\_ورة يشنبي استقامتها الأود ومسبسادئ لسك لسم يسكسن أضحت تداس لأجسلمها منك الحقوق وتضطهد لاق\_\_\_\_ أو ت\_\_لــــة\_\_اه غـــــد ت\_\_زداد ب\_\_\_\_راً ب\_\_\_\_ال\_\_\_\_ قددراح يسجسحندهما السجسهول ولا يسضرك مسن جسحند إنسي وقسد شبيهها السعيدو بسهين والسخيصم الأليد لــلّـه حــبــك فــى الــضــمــائــر والــقــلــوب قــد اتــحــد (259) ويقول في بلاسم الياسين وهو ممدوحه الآخر وراء افتتاح مدرسة الحي: أعد نيظراً للحي من أرض واسط تر اليوم ما فيه تقر النواظر رسوم معالبيها وهن دوائس أقبام ابـن يـاسيـن الـزعـيـم مـجـدداً نتضبيرا وأينام التشبياب نتواضر فعاد لها بعد المشيب شبابها قادياما فلم يذكرهم بعاد ذاكار فأنسى حليثاً ما بنته رجالها مساعيه حتى يحشر الناس حاشر منضبوا ومنضبت آثبارهم وتبخبلندت بني معهداً للعلم فيه قبابك كظاهي الدراري رفعة وتكاثر لادنى مراقيها من الفكر طائر (260) تسامت مبانيها فهيهات يرتقي وكان الحويزي(<sup>261)</sup> من أشهر التقليديين الذين الخرفوا؛ بالشعر<sup>(262)</sup> وواضح وراء الحاجة الملحة التي قهرته على أن يتحمل من شظف العيش ما لا يطاق وأن ينتظر خاتمته المحزنة في زاوية من «كربلاء» عفنة، باردة<sup>(263)</sup>. إن ما يقع في ديوانه لا يمكن أن يحال على مجرد إعجاب ومحض تقدير ثم يكون ممدوحوه بعد ذلك من ذوي الجاه والثراء فيتحول ما يترجح ظنه إلى ما يترجح اعتقاده. يقول الحويزي في مدح المحسن الكبير عبد الرزاق مرجان الحلي: أنست عسبسد السرزاق أكسرم حسر ويسمسلا الأرض مسنسك فسضسل ورفسد

- (259) شعراء الغري، الجزء التاسع، ص 514-515.
  - (260) م. ڻ، ص 515.
- (261) هو الشيخ عبد الحسين الحويزي الذي سبق له ذكر من قبل.
- (262) العلامة الشيخ على كاشف الغطاء، الحصون المنيعة، الجزء التاسع، ص 217.
- (263) الأستاذ علي الخاقاني، مقدمة لديوان الحويزي، جمع وتعليق حميد مجيد هدو، منشورات دار مكتبة الحياة، بيروت 1964م، ص 14.

فمي أدب العراق الحديث

ما لعلياك غاية للأماني حيين تسجيري ولا لسمجندك حبد ولسهسا مسن وفساك يسبسوم عسهسد وبعين الحفاظ نحوك مذت وبحجر الفخار ضمك مهد قسد تسغسذيست بسالسم كحسارم طسفسلأ أول السقسوم أنست فسيسهسم تسعسد ومستسى عسدت السكسرام عسهسدنسا مستطيل من الزعامة برد ومللی ماتقیک فی کل ناد ما له بالندى بروق ورعد فضلك الغيث فاض في كل محل فيه يحيى من الشرى كل ميت ولبهما الخصب بنعبد جندب يبرد ما عرا مد بحر جودك جزر وأرى السبسحسر فسيسه جسزر ومسد أعين الحقد منهم وهي رمد(264) ليت حساد شمس مجدك أضحت

ومن طبيعة هذا المدح ما يقوله في السيد ميرزا القزويني الحلي وعلي ممتاز الدفتري<sup>(265)</sup> وإذا كان لا بد من ملاحظة في المدح التقليدي، بعيداً عن مدح الأئمة، الذي نحيله هنا أيضاً على الموضوع العقيدي فإنه يبقى أن الذين مدحوا النبي (ص) في القطاع الشيعي كثيرون، ولكن اهتمام القطاع بما يحفظ على المذهب حياته في ظل الجفاء الذي كان يتحسسه نبزاً لمعتقداته، وملاحقة لمعتنقيه أشاع وهماً بأن المدح النبوي غرض قاصر على القطاع السني وحده، وفي تأكيد هذه الحقيقة يلاحظ أن دواوين التقليديين من شعراء الشيعة لا تخلو من هذا المدح وإن كان ذلك من حيث حجمه لا يصل إلى ما يعرف للقطاع السنِّي فيه. يقول محمد السماوي في هذا الصدد وراء مقدمة الغزل التقليدية التي عرفت في مدح الرسول الأعظم منذ لامية كعب: منتزه من عبارضات النشيبات صبوره البرجيمين من جبوهير قدّسه اللّه بأسنى الصفات ضاء السنا منه على هيكل يسكسن لسه فسي يسوم عسز تسبسات عـز الـهـدي فـيـه ولـولاه لـم غادره أثببت مسن سيفه فسى كسف إن راعت السحسادشات

فسقسل لسغساو لسم يسطسع قسولمه ليس ورا السحق سوى الشرهات قسد جساء بسالسقسر آن أعسظسم بسه من معجز حين تسحدى الغواة كستسابسه السمسنسزل مسن ربسه وقسوليه السمسادع السمسحكمات لسلسه مساجساء بسه أحسمسد وللمعاني الغر بالمعجزات

(264) م. ن، ص 125-126.

(265) م. ن، ص 127-128.

أميات أحبيناء وأحبيننا مبوات مسا زلّــنا مــيـلاده عــن هــدى وكـــوكـــب أهـــوى وداع أصـــات نسار خسبست فسيسه ومساء جسرى تطايحت بعد ثبات ثبات وانـــشـــق إيــــوان فــــأبــــراجــــه للمتحدي من جميع العتاة هل بعد هذا معجز معجز ومعجز الرسل لحين الممات(266) يبقى حياة الدهر إعجازه وفي غير مقدمة تقليدية هذه المرة يقول السيد رضا الهندي في المناسبة نفسها : لأمر بنه تبيران فبارس تنخبمند أرى الكون أضحى نبوره يبتبوقيد بأن بسناء الديسن عساد يسسيد وإيوان كسرى انشق أعلاه مؤذنا فهل حان من خير النبيين مولد أرى أن أم الشرك أضحت عقيمة فأقبل يهدى العالمين محمد نعم كاد يستولى الضلال على الورى نسبسي يسراه السلَّسه نسوراً بسعسرشسه وما كان شيء في الخليقة يوجد ليسترشد الضلال منه ويهتدوا وأودعــه مــن بــعــد قــى صــلــب آدم إيما قال قدماً للملائكة اسجدوا ولـو لـم يـكـن فـي صـلـب آدم مـودعـاً عملي رأسه تباج البنبيوة يبعقد له الصدر بين الأنبياء وقبلهم تحطالمك يموم المديمن إيماك تمعمهمد ولمولاه مسا قسلسنسا ولا قسال قسائل ولا أصبحت أوثانهم وهي القي كرالها سكدوا تهوي خشوعاً وتسجد ولكنما حظ المعاند أسود لعمرك إن الحق أبيض ناصع فسيفك عن هام العدى ليس يغمد أبا القاسم اصدع بالرسالة منذرأ فإن علياً بالحسام مقلد ولا تخشّ من كيد الأعادي وبأسهم وهل يختشي كيد المضلين من له أباو طالب حنام وحيندر مسعند لوالده الزاكي عبلي أحبمند يند عليّ يد الهادي يصول بها وكم وخل علياً في فراشك يرقد وهاجر أبا الزهراء عن أرض مكة إليه حديث العز والمجد يسند(267) عليك سلام الله يا خير مرسل وواضح أن المديح هنا يحمل بالإضافة إلى الطابع الإسلامي العام طابعاً مذهبياً خاصاً ولكن ذلك لا يعنى أن هذا الخاص شرط أساس في «المدحة» الشيعية فكثيراً ما خلت هذه المدحة منه.

- (266) شعراء الغري، الجزء العاشر، ص 485.
- (267) شعراء الغري، الجزء الرابع، ص 92–94.

ولأبي المحاسن الكربلاني<sup>(268)</sup> في مدح النبي (ص) قصائد كثيرة يطول بعضها حتى يوشك أن يكون معلقة ويقصر بعضها حتى يوشك أن يكون من الخاطرة التي تعرض للذهن في مناسبة عابرة ثم تختصر في أبيات. فمن مطولاته ميميته التي ينحو بها منحى البوصيري:

ريم الصريم إذا رمت العقيق ففى عقيق دمعي غنى عنه فلا ترم ضلّ الفؤاد فظل الجسم حلف ضنى فالجسم في مرض والقلب في ضرم إنبي أببحت دمني عبمدأ فبلا قبود عليكم في الهوى إنى أبحت دمي وصلاً وذلبي عبزاً فب ودادهم رأيت جلورهم علدلأ وهلجرهم يا قلب هل لك أن يمحو الضلال هدى بمدح خيبر البراينا سيند الأمم طه أبي القاسم الهادي البشير رسول الله صفوة عبد الله ذي الكرم زاكي النجار كريم الطبع متصف بالجود والبأس والعلياء والعظم منزه الذات عن نقص يلم بها قد هذبت واصطفاها يارئ التسم سامي المعارج مهدي المناهج فضاء الحوائج غوث الناس في الأزم إن كـان آنـس مـوسى الـنـار مـن بـعـ فالمصطفى آنس الأنوار من أمم إن كان أحيا المسيح الميت معجزة فتلكر أحمد يحيى بالى الرمم فاق البرية في خلق وفي تحلق ( وعملهم كرماً بالنائل العمم فجوده الببحر في إسداء عارفة وعلمه البحر يلقي جوهر الكلم ويمضي أبو المحاسن في معلقته على هذا النحو حتى ينتهي إلى آل النبي المطهرين

قد باهل المصطفى أعداءه بهم على ورى قبل خلق اللوح والقلم هم الأعاظم فارصف در وصفهم خضر وآمالنا بيض برفدهم<sup>(269)</sup>

قـد تـعـالـى مـحـلـه أن يـسـامـى غــايــة فــات شساؤهــا الأوهــامــا فيقول: وآله الغر أصحاب العباء ومن هم بعده خير خلق اللَّه شرفهم هم الخضارم فارشف در عرفهم سيوفهم في الوغى حمر وأربعهم ومن خطراته قوله: من مراقي العلى سموت مقاما قـاب قـوسين قـد دنـوت وهـذي

- . 1926-1876 (268)
- (269) ديوان أبي المحاسن الكربلائي، ص 200-202.

هدى إسهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

فحباك السلام منه سلاما كنت للعالمين فيه سلاما أين سيناء من معارج قدم جلّ تخصيص نيلها أن يراما فزت بالرؤية التي لم تكيّف والكلام الذي يفوت الكلاما جئت بالصلق مظهراً معجزات تبهر الجاحد الألد الخصاما ويسيلادك الوجود تحلّى جوهراً كان للوجود نظاما<sup>(270)</sup>

وطبيعي أن يكون الهجاء غرضاً آخر يحتك به التقليديون على نحو ما يحتكون بالمديح. لقد كان المديح والهجاء منذ البدايات الأولى لمعاناة الشعر يتلازمان تلازم المتضادين في الطبيعة ذلك أنه إذا كان لا بد من الإشادة بالخصائص الممدوحة كان لا بد كذلك من التشهير بما يقع مذموماً منها. ولكن الذي يلاحظ أن الشريحة الدينية في القطاع – وكانت تمثل في المدرسة التقليدية ثقلها الشعري – لم تسقط في حماة الهجاء. ثم إذا أحلنا ما يقع منه في إطار المذهب على الموضوع العقيدي فإن التطبيق الصارم للقيم الدينية – ونحن نتحدث عن المتميزين في الشريحة – هو الذي يعلل ظاهرة الانصراف عن المهارشة بالشعر إلا في ضرورة. والحق أن الذي يعلل ناهرة الانصراف عن المهارشة بالشعر إلا في ضرورة. والحق أن الذين يمثلون النشاز في الشريحة من حيث احتكاكهم بالهجاء الواطئ لا يسلمون من التشكيك في سمو انحدارهم الطبقي. وفي القطاع الديني، ستية وشيعية، كانت الفترة تتسع لمثل هذه الأفكار الطبقية. ولعله من هنا كان النيد مهدي العجاء. ونحن نضرب مثلاً – ينبز انخدارهم الطبقي. وفي القطاع الديني، ستية وشيعية، كانت الفترة تتسع لمثل هذه المؤلكار الطبقية. ولعله من هنا كان النيد مهدي العجاء. وتلك حقيقة أشار إليها أبرز الأفكار الطبقية. ولعله من هنا كان النيد مهدي العجاء. وتلك حقيقة أشار إليها أبرز الأنكار الطبقية. ولعله من هنا كان النيد مهدي العدادي – ونحن نضرب مثلاً – ينبز الأنكار الطبقية. ولعله من هنا كان النيد مهدي العدادي – ونحن نضرب مثلاً – ينبز الأنين أرخوا للشعر الشيعي من أعلام المذهب<sup>(271)</sup>.

والواقع أن البغدادي بعيداً عن هجائه المبدئي، الذي كان يخص به الاستبداديين وهو هجاء مقبول على الجملة يبدو رخيصاً جداً في هجائه الشخصي، حتى ليتعذّر أن تتلاقى صرامة المنبت في التعويد على ممارسة الأنماط العليا من السلوك وهذا الولوغ الواطئ في أعراض الناس!

في هجاء نفر من آل دارم يقول البغدادي:

- (270) م. ن، ص 206.
- (271) العلامة الشيخ علي كاشف الغطاء، مخطوط الحصون المنيعة، الجزء الثاني، ص 69؛ والشيخ جعفر النقدي، مخطوط الروض النضير، ص 222؛ شعراء الغري، الجزء 12، ص18.

يسا آل دارم لا أصلاً ولا حسب عاراً وخزياً عليكم جلكم جلبا أما أبوكم فقد ما كان ذا "ميد" سل إن تشأ عنه عجماً أو فسل عربا وواضح أن (الميد) في النص من أبشع ما يعاب به الرجل. وهو وإن وقع كناية سترت بشاعة الصراحة في النبز ظل استمراء الشاعر للقذف في معايشة طويلة له فيما يبدو يغلبه على أمره ويدفع به إلى أن ينزع بالتعبير إلى الصراحة فيقول:

وذا أبــوك الـــذي قـــد كـــان امـــرأة لـكـل أعـزب لــوّاط مــتــى نــدبــا<sup>(272)</sup> ثم إن اعترافه بأنه قادر على أن يثأر لنفسه بهجاء من هذا القبيل يؤكد هوية لم تتمرّس في منابت السمو بفضيلة الحديث المتعفّف:

سأطلب الشار إن يمتد بي زمني والشار يدرك الموتور إن طلبا وكان الذين أرخوا لسيرة البغدادي قد أشاروا إلى هذه الحقيقة مؤكدين أن الرجل لم يكن في الصفوة من حيث انتمازه الطبقي. وقد ظل البغدادي يتهم مهجوّه أبداً بمثل ما يتهم به شيخ دارم حتى كان الخيال لا يقوى على أن يبتدع غير هذه الصورة الهابطة في الهجاء وحتى كان ذلك ليس مما يجري على ألسنة العامة في ذم رخيص وسباب ساقط<sup>(273)</sup>.

ويخطر في البال هنا أن التمرس بفضيلة الحديث العفّ هو الذي يحمل الشرقي في القطاع على أن يبالغ في أدب الدفاع عن النفس فيرة على من غمز من قناته في موقفه السلبي من ثورة العشرين، وتهكّم على ما كان يكتبه في «طبقات النجف» وتجاوز إلى التنديد بمسعاه في الحصول على وظيفة في القضاء الشرعي<sup>(274)</sup>:

(274) . هو الخطيب المشهور محمد علي اليعقوبي. انظر ترجمته في : شعراء الغري، الجزء التاسع، ص 505–515. مدى إسهام الشعر الشيعي فمي الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

يا رامي الشجر العالي بأكرته العلمت أخلاقاً من الشجر ترميه بالحجر القاسي بلا خجل وإنه دائماً يرميك بالشمر (275) والواقع أن اليعقوبي نفسه وهو الذي ينسب إليه هذا الهجاء الذي يردّه الشرقي بهذا النمط العالي من أدب المتعففين عن التبذل في القطاع الديني يتعفّف هو الآخر فلا يسقط في حماة البغدادي. ففي التعريض بمسعى الشرقي في الحصول على وظيفة في القضاء الشرعي يقول اليعقوبي: تسسعنى لسغناينات شبرينفنه قيالسوا سيعسيبت وريسميا إلا وذكرك فسي المصحميه لــم تــأتِ قــط صــحــيــفــة غيبر البحبصول عبلي الوظيفة فسأجسبست مسالسي غسايسة فلربما كشفت جيفه(276) وفي التنديد بموقفه من ثورة العشرين يقول اليعقوبي: بالمسعمة فسازت والمسشموف ي\_\_\_ا ث\_\_\_ورة زع\_\_\_م\_\_اؤه\_\_\_ا ثــمــراتــهـــا تـــجــنـــى بــأيكفي الـــغــارســيــن وتـــقــتــطــف نيقهمت عباليسها عنصباني اضحت تبهان وتسستنخف لالي\_\_\_\_دي الأس\_\_ف<sup>(277)</sup> واليوم باتوا يأسفون بحيث ويتهكم اليعقوبي مما كان يكتبه الشرقي في الصحف المحلية عن «طبقات النجف» فيقول: يسكستسب السكستمساب عسن أطسوار هسذي السطسبسقسات ليستسنسى أعسرف مساذا تسبستسغسيسه السطسيسقسات أيسهسا السكستمساب شسوهستسم وجسوه السط بسقسات ارتـــقــــى الــــنـــاس ومـــا زلـــتـــم بـــأدنــــى الـــطـــبـــقـــات<sup>(278)</sup> ويلاحظ بوضوح أن هذه الصور من الهجاء بالرغم من افتقارها إلى مضمون إنساني نبيل ظلت تدور في حدود المقبول من المهاترات. والحق أن الذي يلاحظ في هجاء

- (275) م. ن، ص 510. وديوان الشرقي، ص 157 ترد (لترجمه) بدلاً من (بلا خجل).
- (276) شعراء الغري، الجزء التاسع، ص 509، تقلاً عن المرحوم عبد الكريم الدجيلي، مخطوطة النوادر. والبيت الأخير مضمن من قصيدة لابن قريعة البغدادي.
  - (277) الصفحة نفسها في م. ن.
  - (278) م. ڻ، ص 509–510.

البغدادي بعيد جداً غن هذا الذي يلاحظ في هجاء الشرقي واليعقوبي ومن طبع على غرارهما في هذا الغرض. ثم يكون في هجاء التقليديين الكبار ما يقع في باب «الدعاية، وفي آثار الشاعر الكبير السيد محمد حسين الكيشوان شواهد كثيرة عليه لعل من أطرفها لاميته التي يقول فيها مخاطباً شيخاً من أصدقائه العامليين (279): أقبطرت في رمضان لا تخشى من التأنيب في الأخرى ولا في الأولى وحملت بطنك للقرى بين القرى محرضاً تجوب بها الفلاة وطولا مهما رأيت جماعة في دعوة اقحمت نفسك بينها تطفيلا وإذا سمعتَ بأكلةٍ أسرَعْتَ بالْقَصوا<sup>(280)</sup> وجيفاً نحوها وذميلا فكأنما بالأرض كنت موكّلاً لتقيسها بالذرع ميلاً ميلا ما كنت صواماً ولكن كنت قواماً تهب إلى الطعام عجولا هذي سجيتك التي لم تتخذ يوماً بها بدلاً ولا تحويلا(281) ويكون فيه كذلك ما يقترب أحياناً في إقداعه من بعض صور البغدادي وفي خواطر الشاعر الكبير آغا رضا الأصفهاني (282) شواهد كثيرة عليه لعل من أقدَّعها قوله في رجل خبيث أسمه محمود: كيف المعيشة في أرض الغري ولي من الذلك المناس تموعيد وتمهديد ما كنت أحسب أن أبـقمي إلى زمن يسيء لي فيه اكلب» وهو محمود<sup>(283)</sup> وقوله في هجاء طويل مستغلاً ثقافته العروضية: طويل ماله فيضل وطول صحيح الجسم ذو دبر عليل دخول الكف في (حشو) الطويل(284) يجوز (الكف) فيه وليس بدعاً وبالرغم من أن إحالة ذلك على التظرف يمكن أن يبرئ الذمة من وجهة نظر

- (279) هم الذين يسكنون جبال عاملة في جنوب لبنان ومعظمهم من الإمامية والمهجو هو الشيخ حسن عبد الله العاملي.
  - (280) شعراء الغري، الجزء الثامن، 1955م، ص 55–56.
    - (281) 1278-1262 (281هـ.
    - (282) شعراء الغري، الجزء الرابع، ص 59.
      - (283) م. ن، ص 77.
  - (284) أنذر عمر بن الخطاب (رض) الشعراء بالجلد على التشبيب بالمرأة انطلاقاً من هذا الأصل.

مدى إسهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

سنعرض لها فيما بعد، فقد ظل في الوسط الديني بخاصة يحمل على تشكك بنقاء السيرة ورصانة الشخصية وكانا يقومان معاً في أساس الطموح المشروع إلى مراكز القيادة الدينية في القطاع. والحق أن الذين نظموا الشعر، ولو في أغراض خيرة، ممن يعدون في النخبة من الشريحة لم يصلوا إلى هذه المراكز على سعة ما توافر لهم من علم وسمو ما تميزوا به من خلق إلا في استثناء، وكنا من قبل وما نزال من بعد نعزو ذلك إلى صرامة دينية مفتعلة لا تربط بأصول مذهبية مقررة قدر ما تربط بإسقاط مرجع يمكن أن يدفع بعربي في القطاع إلى ما يعرف عند الشيعة الإمامية الكبرى وكان غير العرب في المذهب قد استطاعوا أن يحتكروه طويلاً لأنفسهم.

وكان لا بد للتقليديين أن يتغزلوا انطلاقاً من أن الغزل في طليعة الأغراض التي تحتل مساحة واسعة في دواوين الشعر بعامة. وفي تأريخ الشعر العربي تلاحظ ثلاثة أنواع من الغزل: نوع عفيف وقد نسب في البدء إلى بني عذرة ثم اتسع بعد ذلك مفهومه فانسحب على كل تجاربه التي تتميّز بالنقاء. ونوع إباحي يحوّل التجربة الرخيصة في الحب إلى معاناة غزلية واطنة، ونوع ثالث وهو في غير القصيدة الجاهلية التي تحدثنا عن وحدتها العضوية أقرب إلى أن تكون من المواضعات التي اصطلح على أن تستهل بها القصائد انطلاقاً من نظرة التقديس للقديم! والواقع أن التقليديين على الجملة اصطنعوا كل هذه الأنواع، ولكن النخبة منهم وهم الذين تميّزوا بصحة العقيدة ورصانة الخلق لم يسقطوا في الإباحية على نحو ما سقط المتحررون من الضوابط في القطاع فقد تغزلوا موطئين وتلك ظاهرة تقليد لا تعنى شيئاً في حدود صورها المحنطة، وأفكارها المعدّة مسبقاً للاستعارة! حتى إذا تغزلوا في أصالة لا في توطئة وفي موضوع الغزل الطبيمي، وهو المرأة، بغير تخصيص، ولم يقع ذلك كثيراً فيما يبدو، طبعوا على غرار العذريين والتجأوا مرة أخرى إلى استعارة الأفكار والصور الجاهزة. وواضح هنا مع الذي افترضناه من نقاء السير واستحالة المعاناة الحقيقية لتجربة الحب ولو في حدود المشروع من صوره أن يقع الغزل تقليدياً. ولكن الذي يلفت النظر في حدود هذا الغزل المصنوع أنه، في ظاهره على الأقل، يتجه شطر كبير منه إلى المذكر!!

فما الذي دعا ... ونحن نتحدث عن الشريحة الدينية في القطاع الشيعي ... إلى شيوع هذه الظاهرة في الغزل التقليدي؟ بالمات أن المتالية المسترة ما المذانية ما منتاب المحذ من المسأتر من انه الك

الواقع أن التقاليد العربية في الحفاظ على نقاء العرض ــ والمرأة عنوانه الكبير ــ

ظلت حتى وراء ظهور الإسلام شديدة الصرامة. ولعله من هنا يكون تشبيب بريء بامرأة مسؤولاً عن خروج على عرف اجتماعي قائم وعلى أصل ديني مقرّر يحظر التشهير ويعاقب عليه<sup>(285)</sup>. ويبدو أن مأساة العذريين من شعراء البادية بدءاً بإهدار دمائهم وانتهاء بتشريدهم في الأصقاع النائية شديدة الصلة بهذه الحقيقة. وفي هذا الضوء يكون تشبيب عابث بامرأة أولى بأن يجرّ إلى أقسى من هذه المصائر التي انتهى إليها العذريون لأنه يكون أخطر في خروجه على ما ألف الناس من أعراف واطمأنوا إليه من ضوابط. وإذن فليس بعيداً للتخلص من مسؤولية التشبيب بالمرأة في الظاهر على الأقل أن يلجأ الشاعر إلى الرمز. وكان معقولاً جداً أن يصطنع التقليديون ما كان يصطنعه حميد بن ثور الهلالي في هذا الصدد وراء التهديد بالجلد فقد تغنّى بـ «الحمامة المطوقة» وتعلّل بـ «سرحة مالك» ولم يكن في الحالتين إلا متغزلاً على تستر ومداراة:

أبسى الله إلا أن "سرحة مالك" على كل أفنان العضاء تروق<sup>(685)</sup> فقد ذهبت عرضاً وما فوق طولها من السرح إلا عشة وسحوق<sup>(787)</sup> فلا الظل من برد الضحى تستطيعه ولا الفيء من بعد العشي تذوق فهل أنا إن عللت نفسي بسرحة من السرح موجود عليّ طريق<sup>(888)</sup> ولكن الذي وقع أن التقليديين المتادوا ضرباً آخر من الرمز هو اصطناع اللفظ المذكر في دلالة لغوية مشروعة على المؤنث<sup>(289)</sup> وإذا صحّ أن تكون فترة ابن ثور صارمة في تطبيق العرف الاجتماعي والأصل الديني ثم يظل غزلها يدور في فلك المؤنث الرمزي فإن فترة التقليديين – وقد خلت إلاّ من مسؤولية الضمير الديني، وهي مسؤولية لا تسقط باصطناع المذكر اللفظي في قصيدة الغزل – جديرة بأن يدور غزلها مسؤولية لا تسقط باصطناع المذكر اللفظي في قصيدة الغزل – جديرة بأن يدور غزلها

- (285) العضاه: كل شجر يعظم وله شوك واحده عضاهة وعضه.
- (286) العشة: القليلة الأغصان والورق. والسحوق: الطويلة المفرطة.
- (287) القصوا: أصلها القَصواء: الناقة المقطوعة الآذان، وقد قصرها الشاعر لضرورة الوزن، والقصواء: اسم ناقة النبيّ محمد صلعم، ولم تكن أذنها مقطوعة.
  - (288) الأغاني، المجلد الرابع، القسم الثالث، منشورات دار الفكر 1955م، ص 192.
- (289) بدأ اللفظ المذكر في الغزل حين كان الشعراء يرمزون إلى المرأة بالحبيب ويصطنعون الحديث عنها بالتذكير ويخفون اسمها لثلا تشتهر وتقع الفضيحة». سلسلة فنون الأدب العربي، الجزء 2، التي أصدرتها دار المعارف المصرية، بلا تاريخ، ص 11.

هدى إسهام الشعر الشيعي فمي الحباة السباسية والوطنية والاجتماعية

هي الأخرى في فلك مؤنث من هذا النوع على الأقل<sup>(290)</sup>. والحق أنه حتى حين نسرف في الغزل بالنساء ونتجاوز به ضوابط الخلق أو الدين (فليس في هذا الإسراف خروج على الطبيعة أو تجاوز لها وإنما هو جزء من الطبيعة أو قل إنه هو الطبيعة بنفسها يجيء الدين والأخلاق لتقييدها وإصلاحها)<sup>(291)</sup>. ويبقى – وتلك وجهة نظر لا ندري إلى أي مدى يمكن أن تصح – أننا حين نكون في صدد تقليد نكون في صدد لغو من الكلام الذي لا نؤاخذ به<sup>(292)</sup> وإذا صح أن تنتمي سيرنا الدينية إلى النقاء نكون في وصف الخمرة والتغزل بالمذكر شعراء من حق هذه الأعراض علينا أن نطرقها وأن نأخذ منها بنصيب توثيقاً لهوية الشعر وكان دليلها أبداً قدرة الشاعر على أن ينظم في جميع الأغراض المعروفة إلى زمانه.

ثم يضاف إلى هذا بعيداً عن الشريحة الدينية في القطاع وبين يدي صور من الغزل العابث في المذكر والمؤنث على السواء أن التقليد يمثّل أوطأ صوره وأقربها إلى معنى التحلل. وبصدد الشواهد يلاحظ أن غزل التقليديين بالمرأة يقع شديد التكلف. ولعل أرقى نماذجه لا يحمل من طبيعة التجربة الحارة قدر ما يحمل من طبيعة الرخام البارد. وفي الشعر يبدو ذلك منطقياً جداً تأكيداً للفارق الذي ينبغي أن يقع بين معاناة الانفعال على معنى الحقيقة ومعاناته على معنى التكلف...

يقول الشبيبي الكبير، وكنا قد ألمحنا إلى أنه من أساطين التقليديين وشيوخهم: عودي ليخضر يا ريحانتي عودي وروحي النفس في تلك الأغاريد أنا الخليل الذي حامت مراشفه من وجنتيك على نيران نمرود حبي لحاجبك المقرون قوّسني وابيض فودي من أحداقك السود

- (290) يظل من التلاعب بالألفاظ أن تعزل هذه القصيدة عما يقع في إطار المحظور من الغزل بالمؤنث بحجة أنها لا تشبّب في الظاهر بامرأة وعما يقع في إطار المحظور من الغزل بالمذكر لأنها لا تشبّب في الواقع بالغلام.
- (291) الدكتور طه حسين، حديث الأربعاء، الجزء الثاني، طبعة دار المعارف بمصر 1951م، ص 111.
- (292) اعتماداً على الآية الكريمة التي ترد في سورة البقرة: ﴿لَا يُؤَاخِنُكُمُ اللَّهُ بِاللَّفَوِ فِي أَيْنَنِكُمُ وَلَكِن يُؤَاخِذُكُم بِمَا كَسَبَتْ قُلُوْيَكُمْ﴾. فالعقاب إنما يكون على إثم القصد إلى الكذب دون الساقط الذي لا يعتد به من كلام وغيره. الزمخشري، المجلد الأول، نشر دار الكتاب العربي، ص268.

يا عطفة الصدع كم من مهجة بعثت لها الجوى عطفات الخرد الغيد سيان في الحب ماضيه وحاضره فأنقضي فاضل الأردان أو زيدي<sup>(293)</sup> وواضح أن هذا الشاعر الكبير لا ينفعل هنا قدر ما يتلاعب بأصباغ البديع. ومرة أخرى يتغزل بفتاة مسيحية فيقول: حدیشی عن صدودك ذو شجون سيسند عن حنيني عن أنيني من النزفيرات تبوقيد في ضيلوعي عن العبرات تسكب من عيوني غرست الشوك منه على جفوني وضعت الشوك في خديك لكن أغار على جمالك أن تنضلّى ولم تستوضحي صبح اليقين أبحتك يا ابنة البطريق روحي بسلا ثسمن ومسا أنسا بسالسغسبيسن تشغلنا عن العقل الرصين وليس الحسن فيك سوى طباع رهيئاً بالمضارب من قرين أسيف اللحظ ما لك في المواضي يخط عليك عندوان المنون أمن ورق الحديد صقلت حتى يـد لـلـكـحـل عـنـدك لا تـكـافـى فقد أغناك عن مسّ القيون (294) ويبدو أن شاعرية الشبيبي الكبير هي التي تدفع عن خواطره في الغزل غثاثة التصنيع ولو في مطاوي المضمون هذه المرة. وقصائد الغزل في ديوان الحويزي لا تستطيع أن تنهض بأية دلالة على انفعال صادق بتجربة حب. ولعل من الواضح أنه بالرغم من كثرة المنظوم في التشبيب بالمرأة ظل من غير المستساغ إلا في تصنّع أن تصبّ خواطر الغزل في روي ينتمي من الناحية الصوتية إلى حروف الحلق! وهذا يؤكد هو الآخر ما نذهب إليه من أن التقليديين \_ والحويزي من مشاهيرهم \_ اصطنعوا قصيدة الحب اصطناعاً: تبذت لنا هيف الرصافة والكرخ تميس بريعان الشبيبة والشرخ تخايل بالأبراد كبرأ وتنشنى معاطفها بالدل والتيه والبذخ تهادت بها خيل الشباب وأعيني أعنية دمع إثرهما بمالمهوي تبرخمي وقد أمسكت مني الفؤاد بلا فخ بلا شرك قد صاد قلبى سربها قد اشتبليفيت آرام رامية ربيرياً لهن وقالت سنخ ذا جاء من سنخي هناك عظاماً خاليات من المخ مها سلبت عقلي وجسمي تركته

- (293) الشهيمي الكبير، ص 305-306.
  - (294) م. ن، ص 306-307.

مدى إسهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

من الجعد حيث العقد كان بلا فسخ تماثيل في المحراب بالنقش والنسخ<sup>(295)</sup>

ويفيه حبة القمع مضغ ليفواد الصب كل قد لدغ منهما في العمر آناً ما فرغ لقصارى منتهى الحسن بلغ خده الوهاج والروض مرغ ولها ماء الصبا الغض صبغ نفث شيطان بقليي قد نزغ وهو بالحسن كلانا قد نبغ<sup>(296)</sup> عقدن قلوب العاشقين يفاحم لها صور مثل النعى قد تشكّلت ويقول متغزلاً على هذا النحو: يا غزالاً في النقا غازلته عقرب الصدغ وأفعى فرعه ملا قسلبي وجداً وشجى وغلام رهن ريعان الصبا مصح الورد بخذيه على فاكتسى الحمرة من وجنته وبوسواس الحلى حين شدا أنا بالشعر بمعنى وصفه

وأبو المحاسن الكربلائي يتغزل هو الآجر على نحو ما يتغزل زميلاه في القطاع وإن كان يلاحظ أحياناً أنه أقرب إلى الطبعية وأبعد عن التكلف: محطلامستسى فسي السهسوى وفستسد ولائـــــم قـــــد عـــــداه وجــــدي بيت شيجيباً وبيات خركتيتوا المراجين للوعية السهائيم المستهيد ط\_\_وراً بـ\_ح\_اد وت\_\_ارة ص\_\_د ي\_\_\_ق\_\_ول: إن ال\_\_\_ه\_\_وى ه\_\_وان وذو السهوى بسالسغسرام يسسعند قسلست عسذاب السغسرام عسذب كم بين سال وبين مكمد دع الــمــعــنّـــى ومسا يــقــاســـى لستسعنذر السمنغسرم السمنفسنند ذق ليذة السحب والستسصابسي والبنبوم عنن متقبلتني منشرد كــم لــيــلـة بــتّ فــى دجــاهــا غمضاً بنجم السماء يعقد كأنسمنا السجسفن وهسو يسأبسي خــاف عــتــابــي لــه فــأبــعــد كسأنسمنا النصبيح إذ جنفنانسي تبحبمنل تنشبر البعيبيس والبنبد يها نسفسحسة السشسيسح مسن زرود والركب دون الخوير هجد عرفت عرف الحبيب منها

- (295) ديوان الحويزي، ص 99–100.
  - (296) م، ن، ص 104.

إلى الحمي والعقيق يسند(297) فسحسد شيسنسي حسديسث شسوق ثم يغلبه التصنيع على أمره أحياناً فيلتزم في الغزل ما لا يلزم ويعود بقصيدته إلى الطابع العام الذي عرف به العاشقون بعقولهم فيقول: مضى الشباب بعيش غير مرتجع فسلا وصسال ولا إنسجساز مسوعسود وخط المشيب وجف الماء في العود وصوح السبت من نار يوججها يا بهجة العيش يا كل المني عودي قل للشبيبة والأيام تسلبها أعائد وأحاديث المنى خدع عصرية كنت أمشى ناضر العود أيام تجلى شموس الحسن مشرقة عليّ في طالع بالوصل مسعود إذا تغزلت فيها كان من غزلى لحن تردده في نغمة العود<sup>(298)</sup> والشيخ عبد الحسين الحلي وكنا قد أكدنا شهرته الأدبية الواسعة في القطاع الشيعي يتغزل غير بعيد عن النهج الذي يتكرّر أبداً في آثار التقليديين: أيها البدر لا عدمنا لك التم ولا زلـــت عــــن دعـــاء غــــنـــيـــا وتبقرطت زيسنة بسالمشريسا بنطاق الجوزا توشحت حسنا أي عــــذر لــــمــــن رآك وأمــــســــى فباره السبال عن غرام خليا يسمسراض الأجسفسان أعسدمست قسلساتا 🔜 مـا كـان عـن هـواك بـريـا وبشلك الجعود قدت وقير تتركي وتركي وتركي مناكان صعباً عصيا غلبت مقلتاك في الحب صبري (وضعيفان يغلبان قويا) يا عـذولين لـمـتـمـا أريـحـيـا بهوى الغيد يحسب الرشد غيّا خلياني وحدي لظي وجنتيه أنسا أولسى بسهسا وأولسى صسلسيّسا كملما ششت بكرة وعشيا حبذا لو يكون فيها عذابي زعموا أنبنى سلوت وهبل يعقوب يسلو جمالك اليوسفيا ـ فضّ فوهم ـ قد کان شيئاً فريّا<sup>(299)</sup> لا وعينيك إن ما فيه فاهوا وكان أقرب من هذا إلى التقليد ما يلاحظ في غزليات الحلي أحياناً من الانتقال ولو ببراعة المتمرس طويلاً بدقائق مهنته من حديث في الغزل إلى حديث في الخمرة:

- (297) ديوان أبمي المحاسن الكربلاني، ص 70.
  - (298) م. ن، ص 74.
- (299) شعواء الغري، الجزء الخامس، ص 298.

ممثلاً وهو بعض من معانيها

لما غدا عنك مروياً تشنيها

خدأ فبالشميه إفبكمأ وتبصويهما

طوقاً لمي به زينت تراقيها

وظل غصن أراك الغصن يطريها

وليس يجدي المعنى قوله إنها

برود لهو يجرّ الشوق ضافيها

تحكيه في رقة المعنى ويحكيها

أستغفر الله الاخته ساقيها

أم كاسها لصفاء أودعت فيها

والصلب من حولها في الدير تحميها

كمثل أيامها ضوءاً لياليها (300)

يا من جلت لي معنى البدر طلعته إني لأصبو إلى الأغصان مائسة وأعشق الوردة الحمراء أحسبها وأستبهل هلال العيد أحسبه مرّت بنعمان فارتاح الشقيق لها إنها لأيام وصل باللوى سلفت أيام أسعى إلى اللذات مرتدياً يجلو السلافة لي في خده رشا وردية لم أخلها في زجاجتها رقت فلم أدر في كاساتها جلبت عذراء باتت وبات القس يحرسها شمس تفوق شموس الأفق إن بها

وطبيعي أن يكون الغزل الموطأ به إلى غيره أوغل في التقليد فهو في القصيدة التي تنتمي إلى عصر الحضارة بعيد أن تعتقد به أصالة لأننا نكون قد ابتعدنا كثيراً جداً عن العوامل البيئية والثقافية التي كانت تقتضيه

والتقليديون سواء أحسبوا على التربيعية اللبينية في القطاع أم حسبوا على شرائح أخرى فيه، اصطنعوا هذا الضرب من الغزل. وكانت شواهده كثيرة فيما عرضنا له من الأغراض التي تقع في إطار الموشحات. وبصدد الشواهد التي تؤكد أن التقليديين تجاوزوا بالغزل إلى العابث منه أحياناً وإلى الشاذ منه أحياناً يلاحظ أنها على ندرتها في الشريحة الدينية لا تدل على معاناة عاطفية قدر ما تدل على براعة في التقليد! وكان يرجح ذلك أنها تصاغ للمفاكهة بها في ندوات الأدب، وبغير تحكيك في الغالب. وفي النجف بخاصة وراء ما يستهلك من طاقة العصب في حديث الفكر المفترضة في الشخصية الدينية. وقد اعتقد فيما يبدو أن حديث الفكر المفترضة في الشخصية الدينية. وقد اعتقد فيما يبدو أن حديث الفكر المفترضة في الشخصية الدينية. وقد اعتقد فيما يبدو أن حديث الشعر المتسمح ببعض المواد جلير بأن يعيد للعصب حيويته التي اعترضها الجد وصرامة البحث في فكر المذهب. وليس لازماً أن يكون هذا التوجيه لغزل الشريحة الدينية في مستواه الهابط المابع

(300) م. ن، ص 299–300.

بالضوابط الدينية، وفي هذا الضوء لا مفرّ من أن تحمل على الصحة ــ ونحن نضرب مثلاً ــ خواطر الغزل الواطئة التي تنسب إلى الشاعر الكبير السيد محمد حسين الكيشوان. ذلك أن سيرة نقية ملتزمة يتعذر من الزاوية الدينية أن يقول صاحبها على الحقيقة:

وغمسادة نمسياده مستمسهمها الحمل فسي غسلس السلميسل السدجسي لــــم أدر إذ تـــكـــســر جـــفــنــيــهــا لــكـــســر الـــمــهــج أمــــن حــــيـــاء أم نــــحـــاس فــــيــــهـــمـــا أم غـــــنــــج؟ لسهسوت فسيسهسا أجستسلسي ووض مستحسبيسا بسنهسيج دبِّــــجــــه الــــبــــهــــاء مـــــثـــل الــــمــــدس الــــمـــدبَّــــج أرخبت عبليه صدغها منعطفا فاعبوج ومسنسبسر السخسال بسه مجيدكسو بسطسيسب الأرج داعـــبـــتـــهـــا ومـــا عـــلــــي 💽 أهمــل الــــهـــوى مــــن حـــرج حستسى الاستسليسيت رشيفية تحسن ريسقيها السميثيليج -ثــــم عــــضــــت خــــد*ه کمی کمی خطک*ـــة حــــدان شـــــجـــــی فسمساج حسسنساً فسوق مسا فسيسسه مسسن الستسمسوج ولاح مسشسل السذهسب السمسنسقسوش بسبالسفسيسروزج أو ثـــمـــر الـــتـــفـــاح بـــيـــن طـــاقـــتـــي بـــنـــفـــســـج ويسمعهد ذا حسنسوت فسوق ردفستهما المسمسنسدمسج حسيض فيستبسبه وهيسو مسن السبليسيين يستروح ويستجسني عـــبـــل بــــه ضــــاق مــــجـــال حــــضـــنـــي الــــمــــنـــفـــرج وأن يقول على الحقيقة كذلك: يا ظهر يه السبان الستي تسعطو بسجيد أجسيد وغسادة السحسسن الستسي تسرنسو بسعسيسنسي أغسيد

(301) شعراء الغري، الجزء الثامن، 1955م، ص 29–30.

مدى لمسهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

ودمية الـقـصـر الـتـي تـــبـــم عــــن ذي بـــرد إلـــــك أشـــكـــو مـــنــك مـــا أجـــتــه مـــن كـــمــد واظـــــمـــــاي لـــــمــــرشــــف يـــــســــوغ مـــــنــــه مــــوردي ويسما حمسرارة المسحمسمسما المسريسة فسك المسمسمسيرد فسنسوّلسيسنسي رشيفة أبسل فسيسهسا كسبيدي وكــــــرُويــــــهـــــا مــــــرة ومــــــرة وزوّدي ومصصة مسن شسف تسبيك تسنسقسع السقسلسب السصيدي أمــــتـــمــــهــــا فــــأبـــدل الــــعــــقـــيـــق بــــالــــزمـــرد فسأنسقسش الستسفساح فسي بسنسف سسج مسنسضه وأعصصر السرمان مسن فتهم ليسك غسمسزأ بسيسدي فيا منى النفس اقصرتني أراد سلكغ يسنسي مسقسصدي ورأيصي قـــرطـــيـــك فــــي ســــالــــفـــتـــي ذي غــــيـــد وهــــزهــــزي عـــــطـــــفـــك لـــــي هــــزة غــــصـــــن أمـــــلــــد ثيم اميلاي حيضيني بيه يسميوج ميثيل البربيد ووســـــدي خـــــدك فـــــي صـــدري أو فـــــي عـــــضـــدي ونـــقـــلــــيــــتــــي مــــنـــك بــــيــــن غــــاتــــر ومــــنـــجــــد فــــي الــــخـــصــــر فــــي الـــردف أجـــول رائــــحــــاً ومــــغــــتـــدي كسيــمــا أقـــضـــي وطـــري مـــنـــك بـــيــومـــي أو غـــدي<sup>(302)</sup> وأن ينقل واقع نزوة مسرفة في التحلل فيقول: أنا ظامي الحشا فماذا عليك لو ترشفت ما على لشتيك

(302) م. ن، ص 27–28.

بكؤوس العقيق من شفتيك أشتهي منك خمرة أحتسيها كـرريــهــا عــلــيّ رشــفــاً وزيــدي بسعندها قببلة عبلى خنديك ما صنيعي وكلما ذقت منها بارداً زدت في ظـماي إلـيـك أهي نار تشبّ بين ضلوعي أم هـيــام أحــوم مــنــه عــلــيــك فاجتليها من الثنايا سلافاً فهي أحلى من التي في يديك وأديــري عــيــنــيــك لــي لــيــس إلا فسهما تخشيان عن قدحيك ودعسينسي أضم قستك غمصنا بين دمصين من تقا ردنيك أقسطيف البجسلينار منن روض خيديك وأجبنني البرميان مين نيهيديك وأشبة البعبيير في صدغييك وأعمض المتماح في وجنتيك أن تسهرزي ردفسيك أو عسط فسيك أنسا أهرواك يسا فستساة وأهرى والتصاقأ بملتقى كشحيك ما ألذ احتضان ردفك ضماً وانعطافأ أجول بين وشاحيك أدانى حجليك من قرطيك (303) ويلاحظ أن جملة من خواطر هذا الغزل العابث تتكرر في القصائد الثلاث حتى كأن الشاعر لا ينفعل قدر ما يصطنع، ذلك أن الأصالة في الفن تجدّد نفسها أبدأ. ثم أنه لا مفر من أن يحمل على الصحة كفلك ما يصوغه آغا رضا الأصفهاني من خواطر الغزل الساقط. وبالرغم من أن الأصفهاني لا يتسمح في تحلله قدر ما يتسمح الكيشوان يظل ما يفترض من ضرورة التناسق بين السيرة النقية وحمل ظاهرها الناشز على الصحة قائماً هنا أيضاً. يقول الأصفهاني: مستسحسمسلأ لسلسردف وقسرا وضبعسيسف خسصر قسد غيدا ونستسيبجسة السهسم السطسويسل هسمسا لسه صسغسري وكسبسري لــــلّــه لــــيـــلـــة زارنــــي فهصرت غصن القد هصرا وفستسحست ضسمسة تسغسبره ورشـــفـــتـــه وهـــلــــمَّ جــــرًا جـــاهـــدت فسي ديـــن الــــغـــرام وقـــد فــــتـــحـــت الـــيـــوم «ثـــغـــرا» مـــن شــــعـــره وشـــهـــدت «بـــدرا» وشــــهــــدت «ذات ســـــلاســــل» فأنا السشهيد فلاتسرى لــسـواي فــى الــعــشــاق ذكــرا<sup>(304)</sup>

- (303) م. ن، ص 50.
- (304) شعواء الغري، الجزء الرابع، ص 69.

مدى إسهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

ولعل النشاز في القصيدة لا يجيئها من مضمونها الهابط قدر ما يجيئها من هذا التصنيع الذي يحمل التورية مسؤولية العبث بما اصطلح في تاريخ العقيدة على احترامه. فـ «الثغر» و«ذات السلاسل» و«بدر» لا يصحّ أن تعرض هذا المعرض الواطئ ثم يكون الشاعر محسوباً على شريحة دينية وسيرة نقية إلا أن يكون في المذهب ما يسوّغ كل ذلك.

وفي القطاع كان السيد رضا الهندي وعبد المحسن الكاظمي وآخرون من شيوخ الشعر المعروفين بانتمائهم إلى الشريحة الدينية يتورطون بظاهر غزل ناشز<sup>(305)</sup> ويتعيّن هنا أيضاً أن يُحمل ذلك على الصحة في ضوء ما قدمنا من مسوّغ يقتضيه. حتى إذا كنا بين يدي نصوص من غزل تقليدي لا يحمل صانعوه هوية دينية حقيقية سواء أكان انتماؤهم إلى شريحة أخرى «صليبية» كما يقولون أم كان «ولاء» اقتضاه انفتاح على المتغيرات لا يعود من اللازم أن يتلمّس المسوغ لتصحيح نشازه. وهو، وإن يصل بعيناته إلى «الظاهرة» نؤثر أن نتجاوز عن شواهده.

أما الوصف فقد أسرف التقليديون في تنويع موضوعه حتى انتهوا بحجم ما نظم فيه إلى حدود التخمة. لقد كان ذلك موضولاً فيما يبدو بالعزلة المزمنة التي كانت تنأى بهم عن أن يتحسسوا آلام المخاص الكبير في الطريق إلى ولادة مجتمع جديد فاحتكوا في إطار الشعر بالتوافه، وكان الوصف أقرب أغراضه إلى طبيعة الفراغ الكبير الذي كان عليهم أن يملاوه.

والحق أن الوصف في دواوين التقليديين لا يقع كله في حدود الاهتمامات الرخيصة فقد ظل فيه ما يحسب على انفعال صادق بلوحة رائعة في الطبيعة، وعلى تعاطف حار مع المجتمع في مأساته وملهاته. ثم يلاحظ وراء ذلك أن الشريحة التي انفتحت في التقليديين على طائفة المتغيرات في الفترة وسّعت حدود الوصف وتجاوزت به إلى كثير من معطيات الحضارة. ولعلنا لا نبالغ إذا قلنا: إن الغرض بعامة كان يتأثر بهذا الانفتاح ويمتد امتداداً طبيعياً إلى ما يوشك أن يحجب الخطوط العريضة التي يعرف بها التقليديون في القطاع.

ويلاحظ في الاهتمامات الرخيصة أن التقليديين تناولوا بأوصافهم جملة ما يقع في حدود الحياة اليومية مما يطعمه الناس ويشربونه ويلبسونه ويتوسلون به في جد أو في

(305) شعراء الغري، الجزء الرابع، ص 110؛ وعراقيات الكاظمي، ص 24، 27، 56.

لهو (306). ونحن وإن كنا هنا في صدد تحديد الغرض وحده نؤكد أن المضمون ــ وسنعرض له فيما بعد \_ ظل في هذه التوافه عادياً إلا في استثناء. يقول الأصفهاني في محاولة لاستبدال «البرتقال» بـ أمن السماء، من صديق له في القطاع: مسنسا يسفسوق عسلسي السضسوب تــبسغــي كــراتٍ مــن ذهـــب(<sup>307)</sup> بسمدوائمي مسمن فمسمضه ويقول مخاطباً خالاً له ليصرفه عن تفضيل «الباذنجان» على «الطماطة» (308): أيبها الخال دع طريق العناد واتركن أكل أسود كالمداد لا تفضّل على «الطماطة» شيئاً إن شـر الألـوان لـون الـسواد وفي «الساعة» يقول محمد حسن أبو المحاسن وهو من شيوخ التقليديين في كربلاء: سماعة تعجب ألحانها لسكسنها ليست يستماعه رقاصها طفل لدى مكتب يعقبوا في الجزء بشبّاعه (309) وفي «القلم» يقول محمد رضا المظفر (310). ولقد شققت حشا العلوم بمزبر فرب فسلاحت بسيسنسهما الأسسرار غصن تساقط إذ يميس تسركة في وجليك منه في الصرير هزار يستسدو وأطبراف الأنباميل دوحية أوليس منها تجتنى الأثمار يبكى فتبتسم الطروس وتنثني يشدد فتطرب عنده الأفكار لكن أطراف البنان وجار(311) صل إذا ما ساب ينفث سمه وفي الموضوع نفسه يقول محمد رضا الزين<sup>(312)</sup>:

- (306) كالبرتقال والعنب والتفاح والشاي والقهوة والعباءة والفروة والساعة والقلم والسيجارة والنارجيلة والسماور والعصا والمسبحة... إلخ.
  - (307) شعراء الغري، الجزء الرابع، ص 51.
    - (308) م. ٽ، ص 59.
    - (309) م. ټ، ص 54.
  - (310) من مواليد 1904م. الشبيبي الكبير، القلم،، ص 316-319 من الشبيبي الكبير.
    - (311) فشعراء الغري، الجزء الثامن، ص 480.
      - .\_\_1296-1265 (312)

مدى إسهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

- (313) شعراء الغري، الجزء الثامن، ص 266.
  - (314) ولد عام 1829م.
- (315) شعراء الغري، الجزء الحادي عشر، 1956م، ص 298.
  - (316) شعراء الغري، الجزء الثاني، 1956م، ص 369.

فلاح الهدي منه على النور والنار(<sup>317)</sup> ضللنا سبيل اللهو والليل عاكف وللسيد مهدي البغدادي في القهوة: ويسنست بسن جماد فسيسهما لسنما مـــن آل حـــام فـــاحـــم أســـود خال مليح وجهه أغيد (318) كأنسنسي إذ ذقستسهسا لأثسم ولمجيد العطار<sup>(319)</sup> يصف عصا من عوسج أهديت إلى السيد محمد القزويني: وإن عصا من عوسج تثمر التقي وتورق معروفاً بيمنى محمد يذود بها عن حوضه كل ملحد<sup>(320)</sup> لتلك التي يبوم القيامة جده والواقع أن الأمثلة في هذه الحدود من وصف الأمور العادية تكاد لا تحصى، ويبقى أن التقليديين ينفعلون بالطبيعة جامدة مرة وينفعلون بها حية مرة، فيقول الحويزي في الربيع: فنصبل البربينع تبهبت فينه ورود ويطيب فيه من المعين ورود

وبسهما ممن الأغمصان يمورق عمود والأرض تسرع سن سنابت روضه ومن النسيم الغض في أزهارها مسنسهسا تسزان عسوارض وخسدود فكأن وشي البروض فبوق متبونيهما برد يطرّزه الخسمام جديد وتبخال طلع المنخل في أكمامة هو لـوُلـوْ فـى سـمـطـه مـنـضـود لولا الربيع لما تفرّع موتقا ير محتجر مثايمة دماً به العنقود فيه من الشمرات ما تهوى له كل النفوس بطبعها وتريد والسعسيس غسض نساعهم ورغسيه والسمساء عسذب والسنسسيسم مسروح وعلى الأنام بما تشاء تجود<sup>(321)</sup> وبه السنين تذيع بهجة حسنها وينفعل بها في الشفق مستغلاً ما يقع في هوامش العقيدة من ربط بين هذه الحمرة الطبيعية والدماء التي أريقت في كربلاء فيقول: أيها السائل عن أفق السما كيف أبدت حمرة فى الشفق

- (317) شعراء الغري، ج 12، ص 371.
- (318) شعراء الغري، ج 12، ص 53. وانظر في آنيتها المعروفة في العراق بــ (الدلّة)، ص 134-135 من الأنواء للسيد مير علي أبو طبيخ.
  - (319) توفي عام 1924م.
  - (320) شعراء الحلة (البابليات)، الجزء الرابع، 1952م، ص 287.
    - (321) ديوان الحويزي، ص 160.

مدى إسبهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

قال من لا يعرف الصبح إذا شعَّ ضوء من ظلام الغسر هذه السحمرة تبدو كلما تغرب الشمس بوجه الأفق وصحيح القول عندي أنها حمرة عن دمعها المنطلق لم تزل تبكي دماً اعينها لدم فيه ثرى الطف سقي<sup>(322)</sup> وكنا من قبل نتشكك في أن ينسب إلى أبي العلاء في ضوء ما يعرف من رأيه في العقائد الدينية قوله:

وعــلــى الأفــق مــن دمــاء الــشــهـيــديــن عــلــي ونــجــلــه شــاهــدان فــهــمــا فــي أواخــر الــلــيــل فــجــران وفــي أولــيــاتــه شــفـقــان وينفعل بها السيد مير علي أبو طبيخ<sup>(323)</sup> ذكوات بيضاً تحتضن مرقد الإمام الخالد علي بن أبي طالب وتتفايض بذكريات الكتائب العربية التي نهدت فيها وجالت عليها وخاضت أروع الملاحم فوق ثراها :

تلوح بها الأظعان في مهمه تخدو هي الذكوات البيض من جانب الحمي كحا يتجزا بيننا الجوهر الفرد تبجزأ من حصبائها كل لامع إذا لمرز مجتازاً وقد شهد الورد وهل ينكر الساري مساحب عرفها يضوع على حافاته الشيح والرند خمائل للنعمان كانت سرإدقآ وقابر أمير المؤمنين هو الخلد تطوف بهن الحور مثنى وواحكأ فكم ظللتها دولة عربية لها المجد عرش والحفاظ لها جند كواكب في ظلمائه حينما تبدو وآساد حرب يشهد النقع أنها ويعذب من ماء السدير لها ورد تبجبوم عبلبينهنا لبلبخبورنيق رايبة وكم نبهدت فيبها كتائب يعرب وجال عليها كل ذي ميعة نهد فلم يخب في قدح العلا لهم زند(<sup>(324)</sup> عسبساقسرة يسروون كسل فسضسيسلسة وينفعل بها الشبيبي الكبير كروماً ونخيلاً وظلالاً وخرير مياه وهديل حمام فيقول: والوقت في هجمات الأنس مقتول آه على القصر شرقياً حييت به

- (322) م. ڻ، ص 165.
- (323) ولد في غضون العشرة الأولى من القرن الرابع عشر الهجري وتوفي في 1361هـ.
- (324) السيد مير علي أبو طبيخ، الأنواء، ص 81–82؛ وانظر في هذا الصدد قصيدة أخرى للشاعر نفسه من ديوانه الآنف الذكر تحت عنوان الوبيع، ص 51.

وللكروم وراء القصر مثمرة عقص الجعود وللأعشاب ترجيل والورق تهدل والأغصان ساجعة وللعناقيد في الأوراق تهديل مباني الجسر ناجيني على بعد فالقلب عندك رهن الحب متبول هل السواقي كما كانت مناصلها فبعضها مغمد والبعض مسلول وهل عرائس ذاك النخل مرسلة على ترائبها تلك العثاكيل أحبابنا بالحمى إن ضنّ وابله عليكم فركام الدمع مبذول<sup>(225)</sup>

وينفعل التقليديون بالطبيعة الحية على نحو ما ينفعلون بالطبيعة الجامدة، وكنا قد عرضنا لصور من ذلك في حديثنا المفصل عن مشاركة الشعر الشيعي في الحياة الاجتماعية رفضاً للنشاز في سياقها وتصحيحاً للانحراف في مسيرتها.

ثم يلاحظ في جبهة التقليديين أن الوصف يتجاوز إلى موضوع جديد يؤكد ظاهرة تفاعل ولو سطحي بالمتغيرات. ومن أدلته فيما يظن وصف المعطيات الحضارية المادية، وكان التخلف الشديد في ظل العثمانيين يمهر هذا الوصف بدهش المأخوذ بغرابة هذه المعطيات وبغرقه بالمبالغات ويلاحظ أن الذين لم يعيشوا تخلف العثمانيين بحكم انتمائهم الزمني للفترة، وقل رافقوا هذه المتغيرات في ألفة لها اقتناعاً بضرورة وجودها وراء النهضة العلمية في الغرب لم ينفعلوا بها على هذا النحو الذي يلاحظ في موقف التقليديين منها وكان ذلك منيياً في أنها لم تجد مكاناً في دواوينهم. وحين وجدته، وهو نادر فيما نعتقده تحوّلت من ظاهرة حسية إلى ظاهرة تأملية، وتجاوزت أحياناً إلى حديث فلسفى يشكِّك بجدوى المعطى الحضاري المادي في إشاعة الطمأنينة والقضاء على القلق في حياة الجماعةا والذين وصفوا السيارة والقاطرة والباخرة والطائرة والبرق والمذياع والهاتف والحاكي كثيرون في القطاع التقليدي، وكان في طليعتهم الشبيبي الكبير الذي يوشك أن يحتك بجملة هذه المكتشفات مما انتهى إليه الغرب في إطار حضارته المادية. ففي الطائرة يقول هذا الشاعر الكبير: طير من الخلق الحديث تناسلت 👘 ومشت على سنن الحديد الأبدع تشساءل الأكبوان عبن تبكبويشها في أي معمل فكرة أو مصنع ويميس من ورق الحديد بمعجز يصبي ومن قطع الزجاج ببرقع وقفت على الزيات تطلب ريها منه فكال شرابها بالأضوع

(325) الشبيبي الكبير، ص 313.

هدى إسهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

أضناه عدوك للمغار الأشسع لمح السراب على اليباب البلقع إن كنت مسعدة الحزين فرجّعي (326)

وتسأله في الأفنق ما لمعاتبه لما غاب عن لوح الخيال بيانه ولم يشنه عن مقصد خفقانه قريب وفي الغرب البعيد لسانه(<sup>327)</sup>

ولم يحو كالإنسان روحاً ولا نفسا يسر إلى الآذان أنباءها همسا يراعى لنجواها فراتضها الخمسا بما يعجز المنطيق ناطقة خرسا فصاحتها إلا إذا اضطربت طقسا (328)

مرز تحت کے میز اس ک ويسصدئ مسرآة السسماء دخسانسه على لجّ بحر لم يفض فيضانه ونباء ببأعبداد البشبعبوب ليبيانيه وفوق مناط القلب يرخى عنانه<sup>(329)</sup> وبين الباخرة فيقول:

فسخصه اختبارأ واختيارا وأتسف فسيسه أمسواهسا ونسارا

اللَّه يا بنت البخار بناحل أشبهت حائمة القطاة يغرّها أحمامة الوادي بشرقى الحمى ويقول في البرق:

عذرناه عن نبض البروق يجمه وهذا ابنه في السلك أصبح محضرأ لدى ومضه يستوعب الأرض سيره يكلم من في الشرق منه مبلغ ويقول في المذياع:

يحدثهم في الغرب والشرق مطرق فيجهر بالأنباء حينا وتارة يراقبها الجمهور حتى كأنما إذا زاولت فصحى اللغات فقل أتبتا وما اضطربت في نطقها أو تلكّنك

ويقول في الباخرة: ومنبعث في البحر يفزع حوّته تحلق قصرأ من حديد صفاحه فقل فيه طرف لو ترخب متنه ركاباه فوق اليم يكتنفانيه ويصف الغواصة من خلال مقارنة بينها

أسيدة البحار ملكت سطح البحار وما ملكت له قرارا أتى من جس عرق القعر منه وفسرق بسيسن تسسسنساس وحسوت

- الشبيعي الكبير، ص 321. (326)
  - م. ن، ص 320. (327)
- الصفحة نفسها من م. ن. (328)
  - م. ن، ص 322. (329)

فتضحي الكهرباء لهم نهارا (<sup>(330)</sup> تغيب الشمس عنهم في ضحاها ويستعرض أبو المحاسن الكربلائي طائفة من هذه المخترعات في قصيدة يديرها حول العقل وآثاره فيقول: لــك خــل عــلــى الـوداد أمـيـن صادق المعهد بالوفاء قمين هذبت طبعه صروف الليالى مثلما هذب السيوف القيون فلهلو فلينهلن جلوهلر ملكنتون حـلّ فـى أشـرف الـمـعـادن طـبـعـأ فهو في مصره العزيز المكين أنزلته القلوب منزل صدق أوتمي المحكم فهو يقضي بعدل ولمه المعمز فميمه والمتممكيين كلما أنفق المشمّر منه زاد كسناز السمسعارف السمنخارون ملك في ممالك النفس يجزى بمصلاح قسانسونسه السمسستسون قسد تسجسلست آشاره لسعسيسان وتسوارى فسمسا تسراه السعسيسون هـ ف ف الهـ وي يـ صـ ق ويـ نـ هـ ي حئه والقلب بالهوى مفتون عند أهل الحجى نفيس ثمين أرخبص البجبهيل قيدره وهبو عيليق لميان سنا ألف له تريين همو والمسعملمم فسرقسدان وكمل وبمرآته الصقيلة تيبيدو صور الغيب تجتليه الظنون المحمان المصباح وهمو يقين إن دجا المليمل وهو شك جكاه من قليم له حليت مع الشقس ولكن ذاك المحليت شلجون أعجز القول وصفها المستبين قوة أظبهرت غرائب فعل فسأضساءت مسعسارف وفسنسون حمل العلم من سناه وميضاً ولسه بسعسد فسى السفسنسون شسؤون مسلسك السبسحسر والسهسواء فسأضسحسي منه أسرار حكمة لا تبين سل به الكهرباء تلق لديها يتهاداه سلكه الموضون قبس البرق منه لمعة برق أصبح الشرق عنده وهو غرب فـسـواء «بـاريـسـهـا» و«الـصـيـن» وسل البحر كيف خاض غمار البحر في قوة البخار السفين زاخــراً لا يــعــوم فــيــه الــنــون ماخرات من المحيط عباباً يستدرعن بسالسحسد ويسقسنغسن بسنسار بسهسا السحسديسد يسلسيسن

(330) الصفحة نفسها من م. ن.

هدى إسهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

وسل الجوكيف طار إليه بأساطيل حصنهن حصين هن فوق السحاب أدركن شأواً قصرت دونه السحاب الجون حلقت في السماء فهي نسور طائرات لها السماء وكون واستقل القطار يطوي من الأرض فجاجاً مزارهن شطون تنثني الريح مذ تجاريه حسرى وهي زيافة المهاب أمون ما تراه العيون إلا اختلاساً لمحة ثم يشكل التعيين أسد بالزئير يحمي حماه وله سكة الحديد عرين

والحق أن أبا المحاسن وإن افتقر إلى شاعرية عملاقة كشاعرية الشبيبي الكبير، حاول أن يتجاوز في الوصف إلى أكثر من النقل الحسي، أي حاول أن يربط بين الظاهرة الحسية وما يقع في هوامشها السطحية من خواطر تأملية، وهو الذي ظل يفتقر إليه زميله بالرغم من طاقته العجيبة على الصياغة البارعة.

وكان شعراء آخرون في القطاع يصفون هذه المعطيات في حدود المرئي من حقائقها الحسية<sup>(332)</sup> ثم لا يضيفون إلى ذلك ما يشعر بأنهم يتجاوزون الانفعال بِعَرَضِها السطحي إلى الانفعال بجوهرها العميق.

يقول السيد محسن القزويني في وصف السيارة منتفعاً، فعل الحويزي من قبل، بما يرد في هوامش المذهب من مأثورات تقع على معنى المبالغة الشديدة في حب «على»:

أمت لمرقد حيدر سيارتي وطوت أديم الأرض في خطواتها أحشاؤها احترقت بجمرة شوقها فتعجّ عند السير في أصواتها وعلى حشاشتها تحدّر دمعها فغلت مياه العين من زفراتها واستنشقت أرج الإمامة فانجلى عنها الشجى واستشعرت بنجاتها واستوقفت حركاتها في بقعة من قبل موسى قد رأى آياتها<sup>(333)</sup> والكاظمي على شهرته لم يكن يتميز في وصف المكتشفات التي قصد بها أن تخفّف من عناء الإنسان وتوفّر له الرفاه فهو كغيره من شعراء القطاع يقف عند حدود المنظور من حقيقتها ثم لا ينفذ إلى اجدليتها، وكان واضحاً للذين نشاوا في ظل

(331) ديوان أبي المحاسن الكربلائي، ص 260-262.

- (332) الخاقاني، البابليات، الجزء الرابع، 1952م، ص 325.
  - (333) م. ن، ص 224.

وعبجبنبا راكبيين اليبم فبلكبأ

بىواخىر مىن بىنيات الىمياء شىمّياً

تحلق كالعقاب بنا وتهوي

ولم يرع الحشا منا ومنها

تكف الموج وهو بها محيط

ومن عبجب عبلي الأمواه تبطفو

المتغيرات أن الظاهرة الحضارية في طبيعتها المادية تحمل أبداً بذور صراع بين المتناقضات! ولعلهم من هذا الملحظ استبطنوها ولم يستظهروها ذلك أن الاستظهار وحده كان يمثل انتماء إلى فترة سطحية الثقافة. ومع الشواهد يؤيد الكاظمي ما نذهب إليه فيقول في وصف الباخرة:

وهل أغنى الفوارس ذا الركوب على هام السحاب لها سحوب هويَّ الطود أوهته الخطوب صعود بالعواصف أو صبوب نزاع النفس لاقتها شعوب وبين ضلوعها أبداً لهيب<sup>(334)</sup> إتامات تباب

وفي وصف آخر لها ينتقل منه إلى وصف القاطرة يقول: صبائبيات قبلبيلية الأخبطياء وعلى تلكم اللواتي خطاها رائىحات بنسبرها غادياته شياغيلات الأصبياح والأميسياء قاطعات البحار طولا وعرضا في بين صيف يعودها وشتاء فكأنها في أخريات الليالي أولييات المخدور فمي الأحيياء كــل قــاريــة تـــوشـــح فُلَحَي حَسْمُكُراء جمساديــة وفسي صــفــراء وســمــاويــة تـــرضــع بـــالأنــجـــم فــي كــل لــيــلــة لــيــلاء وكأن البرايات حسمسر جسمال للخبن من فبوق قببة حسمراء أو طييبور خيضبر وحنمبر يترفرفن عبلي التوكير فتوق عنالسي البينياء أبسدأ تسنسطسح السريساح بسخسيسشسوم وتسغسري بسه عسبساب السمساء ما أحرر المضميسر منها وما أبرد ظمهرانها من الارتواء ينغبمن البمناء تنصيفها التشيقيل والأعبلني منجنال الأرواح والأتبداء وإلى هنا يكون قد انتهى إلى وصف القاطرة فيقول مغلباً ما تجرّه وراءها وهو

القطار:

مــن يـسـاوي بــه الــمــراكـب فــي الــسـيــر ومــا كــل مــركــب بــسـواء مــرعــد مــبــرق ولا رعــد فــي الــســحــب ولا بــارق يــلــوح لــرائــي بــأخــي الــبــرق لــقــبــوه وأيــن الــبــرق مــنــه إن مــرّ فــي الــفــيـفــاء

(334) مهدي البير، الكاظمي، مطبعة الزعيم، بغداد 1961م، ص 92.

مدى إسهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

ساحسباً خسلسف قسصوراً كسما ذاك وراه سسحا يسب الأنسواء من رأى قبلها المقاصير تسري هو ما في المفازة البهماء فسإذا جساز أو دنسا مسن ربسوع نساح نَوْحَ الحسزينة الشَّكلاء وإذا هسمَّ لسلسرحسيل دعما القوم فسكمان الجميسع طوع الدعماء<sup>(335)</sup>

وقد ظل هذا الوصف في كل مستوياته متهماً بسطحية التجديد لأنه ظل يسترفد لمضمونه أخيلة لم يغادر الشعراء متردماً فيما نسجوه منها لوسائط النقل العتيقة. ويبدو أن هذه التهمة لاحقت ما كان يصاغ من هذا الوصف في غير العراق فقد كانت ميمية الشيخ عبد الحسين صادق في السيارة وراثيته في الباخرة والقاطرة وهما من «عاملياته» تثيران عاصفة من التقد لعل الذي يعنينا منه هنا أن الذين تلمسوا التجديد فيهما أحالوه على سطحية الانفعال بالمتغيرات وكان دليل ذلك في نظر هؤلاء أن خيال الناقة ظل على سطحية الانفعال بالمتغيرات وكان دليل ذلك في نظر هؤلاء أن خيال الناقة ظل يتلامح في خاطر القصيدتين بالرغم من أنهما تساقان لضرب جديد من وسائط النقل<sup>(336)</sup>. والواقع أننا لا نذهب هذا المذهب في تقويم الظاهرة الشعرية وإن كان له ما يسوّغه. ذلك أن التقليديين وقد فوجتوا بهذا التطوير المذهل في آلة السفر لم يكن بد في إطار الوصف الشعري من أن تقع مقارنة منطقية بين ماضي هذه الآلة وحاضرها أو لم يكن بد من أن تتسرب أخيلة من هذا الماضي نتضع هذا الحاضر في بؤرة ضوء أوى.

ويبقى أن الذي يدعو إلى إحالة التجربة على التقليد هو أنها لا تتجاوز حدود المنظور من الظاهرة ويبدو أن مستوى الفترة لم يكن متخلفاً جداً من الزاوية الثقافية<sup>(337)</sup> وكان على هؤلاء الشعراء الكبار أن يوغلوا، ولو قليلاً، في الأعماق! لقد كان كل شيء مهيئاً لتجربة وصفية غنية وكان هذا وحده الذي يعوزها. والحق أن ما كان يشيع من معطيات الفكر الجديد على قلته في الفترة جدير بأن يمتد إلى تجربة الشعر بعامة ليغنيها وينقلها من حدود السذاجة إلى حدود التعقيد لولا ما يلاحظ في الوسط الديني ـ وكان يمثل كثافة القطاع الأدبية يومذاك ... من سلطة المأثورات التي

- (335) م. ن، ص 91–92.
- (336) على الزين، أوراق أديب، بلا تاريخ، ص 106–111.
- (337) أصدر آغا رضا الأصفهاني كتاباً نقد فيه فلسفة داروين وكان هذا يشير إلى أن الأفكار الجديدة تسربت إلى الوسط الديني ودفعته إلى أن ينشط لتقويمها ولو من زاويته الخاصة. ديوان أبي المحاسن، هامش 221، ص 119.

لا تقبل الجدل، وقد ظلت تفرض نمطاً معيناً من الاستيعاب ممهوراً أبداً بطابع السلب، وكان على نمط آخر منه ممهور بطابع الإيجاب أن تحمل له المتغيرات رخصة اجتياز عبر المسلمات الدينية. وفي هذا الضوء لم يستطع «دارون» أن ينفذ ينظريته إلى القطاع، وكانت المأثورات تحول دون أن يتسلل إلى الأذهان على حقيقته. بل كانت تعدُّ له على لسان آغا رضا الأصفهاني مثلاً نقداً مستفيضاً لفلسفته، وتعدُّ له على ألسنة الشعراء نقداً آخر ينطلق إما من فهم ساذج لقوانين النشوء والارتقاء، وإما من فهم ساخر بها.

يقول أبو المحاسن الكربلائي في الرد على دارون والطبيعين: نحن ننمى إلى الشريف ويأبى مجدنا نسبة الأصول الوضيعه «فلدارون» للقرود انتماء ولنا الفخر بالجدود الرفيعه صرعت منهم العقول وعاث الوهم في تلكم العقول الصريعه إن خلق الإنسان صنع حكيم جل أن تدرك العقول صنيعه لا يبغرنسك السراب وها منهل فامش في طريق «الشريعه» إن نسشو ارتقائنا هو قول

ويقول في تقريظ "نقد فلسفة دارون" للأصفهاني: أكبر الفيلسوف نقدك لمنا ألا رأى آية الكتاب الكبرى إن يكن عاد للطبيعة عبداً فلقد عدت بالشريعة حرا حجج صدّعت بنور هداها ليل شرك من الضلال اكفهرا كنت نعم النصير للدين لما هتف الدين قائلاً لك نصرا قال قوم بأن "شبلي شميل" ليث غاب فقلت صادف "بشرا" (339)

وواضح أن الكربلائي ينطلق في نقده لدارون من مسلماته الدينية والقبلية، وتلك في مناهج البحث العلمي ظاهرة سذاجة! وكان يبدو مقبولاً لو أن الكربلائي اصطنع في نقده لدارون ما اصطنعه الشيخ عبد الحسين صادق الذي يقول في الغرض نفسه: مسن شسباب إلـــى اكــتــهــال إلــى شــيـخــوخــة وهــي لــلــمـحـاســن نـحـس ذاك أمــر جــار عــلـــى ســنـــن الــفــطــرة لـــم يــجــهــلاه جـــن وإنــس

- (338) ديوان ≮أبي المحاسن الكربلائي»، ص 138.
- (339) م. ن، ص 119. واشبلي شميل؛ صاحب كتاب النشوء والارتقاء، وللشيخ آغا رضا رد عليه. وابشر؛ هو بشر بن عوانة قاتل الأسد في قصيدته المشهورة.

مدى إسهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

فه بوط الإنسسان للقد في الظاهر انطلاقاً من بدهية شديدة الوضوح في الحياة فقد ظل هنا ما يسوّغ النقد في الظاهر انطلاقاً من بدهية شديدة الوضوح في الحياة الطبيعية وهي أن الإنسان ينحدر إلى الأسوأ ولا يبدأ منه، ومع ذلك فنحن هنا أيضاً ما نزال بين يدي دليل هو أقرب إلى أخيلة الشعراء. والحق أن الذين انتفعوا بالمتغيرات الفكرية فيما بعد انتفاع تعميق، كانت لهم في معطى الحضارة المادية تجربة وصف بارعة تتجاوز المحسوس في الظاهرة إلى تهميشها بالفلسفة وإغنائها بالتأمل! والشرقي خير من يقدِّم الدليل على ذلك. وإذا كنا مضطرين لأن نستبق الحديث في غرض المجددين من شعراء القطاع فذلك لأن المناسبة تقتضيه. يقول هذا

تركيت منصر جازيات من السرب منساء وأصبحت في زرود في سواقي الفرات إغتسلت صبحاً وعصراً تيمّمت بالصعيد أطمأنت مجالس الغيد فيها 🚊 وهي تجري كأنها في ركود مشلما هن في جناح من القصر جلوس لولا ارتجاج الشهود قفص من بلابل عبر النهر زفرفاً 💓 أو مسملمه مسمن ورود روعة الفن حين يهبط في الوادي بأطيارها وحين الصعود معجز راكض على الأرض يحكى محكر بملقيس مقبلاً من بعيد عن سليمان هندهند من حدين مــر فــى تــدمــر يــريــد ســـۋالاً ـ وبسريمد ممن المحمديمد طموي الأرض بمعمدو يُستمسمي حممام المبسريمد وهمي تبطوي الأغبوار ببعد المنجود فرفر الريسم هارباً مذ رآها عساسيسه بسحسفسزة ووتسيسد هارباً من بلية تخبط الأرض وفحت مشل الأفاعي المسود ودواليبها تبطوت على الأرض واصطكاك الجلمود بالجلمود لأزيز الصحى الذي سحقته رقبصبت فنى منحبلية منن هندود جملمبة مشل غرفة من زنوج بباذلأ ليلشجياة أقبصني البجيهبود بعد أن فوزت به مستشيطاً ورأى الأرض كممضة مسن فسيسود ببربيرت خبليفيه فبطباحيت قسواه فارتبمي حاقرأ بنعين تنذيب النصخر مستعطفأ بلية جينا شــوهــة بــوهــة لــه شــر صــيــد لـعـن الـلّـه كـل صـيـد كـهـذا إن بعضاً من ذا التربص بالخشف قبيح حتى بصيد الأسود سائرات في موكب ابن السعود رعن نبجداً لنمنا رفيلن بستجند

ولتعبيد قومنا حقّزوها لتجوز الدهنا بلا تعبيد أرعيل من الشياطين غاز أرض عاد وناشد عن ثمود هي غول في العدو تنزو جبالاً وهي جن تخاطفت في البيد ذهبت دولة الذلول بصنعاء وولّت أيام خيبل زبيد خيلاء الميدان راحت وبادت حلبات الفرسان في كل عيد أين ذاك الرعيل في مرقب الثغر وأين انزوت سرايا الحدود ما أحيلى العقيد في أول الخيل ويا عظم موكب للعميد زينة الحي قد تلاشت وقد ودّع جيلي أحلى مزايا الجدود

فنحن هنا بين يدي وصف يمتح من الحياة بأكثر من رشاء. وواضح أن المحسوس في القصيدة، وإن مثل بعض أبعاد الموضوع، لا يبدو أنه يمثل بعده الكبير، وكان الذي يمثله فيما يظن، هذه اللمحة التي تستبدل الحديد بنبض الحياة في هدهد اجتاز الأفاق بين سليمان وبلقيس ذات يوم. وهذه العاطفة الإنسانية التي ترفض أن يُتربّص بآلة الحضارة حتى بالمفترس من وحش البادية فضلاً عن حيوانها الضعيف. ثم هذا الحنين الجارف للعودة إلى الهدوء ولو في ظل التخلف. وأخيراً هذا القلق المشروع على المصير العربي وراء ما يمكن أن يجرّه عليه التطور الكبير في الآلة من خطر!

وفي الغرض السعري غير هذا وذاك تمط كان قد افتتن به التقليديون حتى عاد لازمة للقادرين منهم على الربط بين الظواهر وتلك خصيصة ذكاء استطاعت أن تفرز في القطاع طائفة عرفت بقدرتها الفائقة على أن تستغل ثقافتها حتى في حدود الاختصاص الضيق وتنقلها في صياغة رشيقة والتفاتة بارعة إلى صورة فنية أو إلى نكتة أدبية إذا افتقرت إلى نسخ الحياة لا تفتقر إلى حنوط المومياء. وكان يلاحظ أن الذين تميزوا في القطاع بهذا الغرض كانوا يمتون بأصولهم إلى «الآرية». ولسنا ندري إلى أي مدى يمكن أن تصحّح هذه الظاهرة مقولة الاستشراق القديمة، وهي مقولة ظلت تؤكد أن هذه الآرية تحتكر وحدها دون السامية سعة الخيال وطرافة الابتكار.

ومهما يكن من أمر فإن الأصفهاني كان في طليعة الذين عرفوا في القطاع بالبراعة في صياغة النكتة الأدبية<sup>(341)</sup> وينبغي أن نؤكد أن هذه النكتة لم تقع نظيفة دائماً! وكان

- (340) الشرقي، عواطف وعواصف، ص 210–211.
- (341) شعراء الغري، الجزء الرابع، ص 46. ويظن الأستاذ الخاقاني أن ذلك مردود إلى توفر. على جملة ما في الأدب الفارسي من الطرائف. انظر الصفحة نفسها من م. ن.

مدى إسهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

ما فيها من نشاز أحياناً هو الذي يمنحها طاقة أكبر على أن تعجب وتطرب. وتلك مسلمة سيكولوجية فيما يبدو. وبصدد الشواهد يلاحظ أن الأصفهاني يستغل ثقافته العروضية فيقول موجهاً بل مورّياً: وردأ بسدا فسى روضسه السنساضسر مــن لــى بــان أقــطــف مــن خــدّه والقطف قد يلزم للوافر (<sup>342)</sup> السورد فسي وجسنستسه وافسر ويستغل ثقافته البلاغية فيقول مجنساً ومورياً معاً: ذات ثــغــر بــه لــذي الــجــوى ري ويستسفسسي مسن السجسوار فستساة لم أزل راعياً حقوق الجواري (<sup>343)</sup> قد رعيت الحقوق منها وإنبي ويستغل ثقافته النحوية فيقول: سلطان حسسن طرف عامل بالكسر في قلبي فكيف الحذار ضعفاً فقواه بلام العذار (344) أدرك فسى عسامسل أجسفسانسه ويغنى التورية بثقافته المنطقية فيقول في يجل أرسل له صورته: يتزول به هممي ويكمل لي أنسي لقد كنت مشتاقاً إلى وجهه الذي فها أنتجت تلك القضابا سوى العكس (345) فرتبت من فكري قضايا كثيرة مصطلحات المنطق و«العكس» في العراق هو وواضح أن القضية وعكس القضية من صورة الرجل. . ويكتب إلى صديقة الشيخ على كاشف الغطاء طالباً كتاب دالجاسوس، على القاموس فيقول مورياً أيضاً: أغنى الورى طرأ عن القاموس يا من بغيض أكفه وعلومه فابعث إذا كلبت بالجاسوس (346) ما في فؤادي غير حبك قاطن وفي سياق النكتة الأدبية يتغزل أحياناً فيقول مستغلاً هذه المرة مصطلحات مذهبية: وحبأ يزد بالرغم بغضأ على بغض عذيري ممن كلما ازددته هوى فقلبى فيه قد تديّن بالرفض لئن كان أضحى تاصبياً فزاده

- (342) القطف هو إسقاط السبب الخفيف مع إسكان ما قبله. «شعراء الغري»، ج 4، ص 65.
  - (343) الصفحة نفسها من م. ن.
  - (344) العامل الضعيف قد يقوّى باللام. انظر الصفحة نفسها من م. ن.
    - (345) م. ڻ، ص 71.
    - (346) م. ن، ص 71–72.

في أدب العراق الحديث

سأقـطـعـه والـمـرء يـقـطـع بـعـضـه إذا كان حفظ الكل في القطع للبعض وكان أخطر ما في طرائف الأصفهاني أنه لا يتورّع من استغلال الرمز الإسلامي الذي ألف المسلمون احترامه ولو بعيداً عن المذهب وصولاً إلى الصيغة النموذجية للطريفة<sup>(347)</sup>.

وفي القطاع كان آخرون غير الأصفهاني يحتكون بهذا الغرض ويظهرون براعتهم في تصيد فرائده، فالسيد مهدي البغدادي مثلاً، وقد سبق أن عرضنا لهجائه وحاولنا أن نتلمّس تعليلاً لصوره الهابطة ينتمي إلى هذه الفصيلة من شعراء النكتة الأدبية. يقول مثلاً حين يرى طيراً يرفرف على رأس السيد محمد القزويني وكان من زعماء الشريحة الدينية في النجف:

أتسعسجب لسلسطيسر إذ رفسرفست مسمنسناك مسمسية منصبحة رأتسك مسلميسمان هسذا السزمسان فستصفّست عسلس رأسسك الأجسنجيه<sup>(348)</sup> ومن طوائفه ويبدو أنه يستعير المعنى هذه المرة من الفارسية:

وس عرب ويبدو إنه يستير المنتى منه المرة من الفارسية. عرج النبي إلى السماء وعرشها وعلا علي كتفه في المسجد فلتنصف الحالين من أعلاهما وطء السما أم وطء كتف محمد<sup>(349)</sup>

وواضح هنا أننا بصدد غلو مصطنع لا يقع في صلب العقيدة قدر ما يقع في هوامشها بل قدر ما يقع في «ميثيولوجيتها» إذا جاز التعبير. وإذا كان البغدادي، في الهجاء، يستمرئ الفحش، ولا يجد فيه ما يغض من انتمائه إلى الشريحة الدينية فقد كان يستمرئ هنا أيضاً ولا يتورع من أن يقول لصديقه السيد حسين القزويني الذي تجاهله مرة فلم يدعه إلى وليمة أقامها لنفر من أصدقائه:

فلا تلجدي للشلر أو للخير مناعب اليلوم عن وزّ وطيسر بذا مني وعن طير «الخضيري»<sup>(350)</sup> فإنك والمخاصي عند...

أراك قـطـعـتـنـي ووصـلـت غـيـري أتـعـلـم يـا لـحـاك الـلّـه أنــي خصيت عن «الـمخاصي» لا لـذنب فــإن أرسـلـتـهـا عــجـلاً وإلا

(347) - سبق أن أشرنا إلى هذا من قبل.

- (348) شعراء الغري، الجزء الثاني عشر، ص 47.
  - (349) م. ن، ص 53.
  - (350) هو نوع من الطيور يكثر في العراق.
  - (351) قشعراء الغري»، الجزء الثاني، ص 66.

مدى إسهام الشعر انشيعي فمي الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

ونمسك عن أن نملأ الفراغ فالكلمة معروفة، ويتكامل معها التعبير فيدل في العراق على عدم المبالاة! والواقع أن البغدادي لم يكن بدعاً في استمراء الفحش هنا أيضاً وإنما كان يستمرئه معه جملة الذين حسبوا على غرض الطريفة أو النكتة المستملحة في القطاع.

والطالقاني يداعب هو الآخر بالخاطرة الذكية فيقول مستفتياً بعض أصدقائه من علماء النجف:

افتينا يا أيها الشيخ فقد أشكل الأمر وقل لا تختش نال رقي خال سلمي هل ترى يملك الحر غلام حبشي<sup>(352)</sup>

ويستغل ما يقع في اختصاصه من «مقولات» فقهية في صياغة النكتة فيقول: قـد بـان لـي أن ابـن قــاسـم قــاتــلـي إذ لــم يـكــن لـي مــن هــواه مـنــاص جـرح الـفــؤاد يــلـحـظــه فـجـرحـتــه في وجـنـتيـه والـجروح قـصاص<sup>(353)</sup>

والشيخ مهدي الحجار وهو في القطاع من كبار الشعراء ومشاهيرهم يصطنع النكتة الأدبية أحياناً ترشيحاً لقضاء حاجة أو تلميحاً يلطف من قسوة التذكير بالنشاز. فعلى المعنى الأول يكتب الحجار أو أستاذه المجتهد الكبير الشيخ أحمد كاشف الغطاء طالباً «سفينة النجاة» وهي رسالته العملية التي تشتمل على آرائه فيما تمسّ إليه حاجة الناس من معرفة للحكم الشرعي في شؤونهم الخاصة والعامة: يا أحمد الفضل الذي أخلصته ودي فأسعدنني عملى حاجاتي أنا قد غرقت ببحر علمك والندى فابعث إليَّ سفينة «لنجاتي»<sup>(354)</sup>

وعلى المعنى الثاني يكتب إلى مرجع الإمامية في زمانه السيد أبي الحسن الأصفهاني فيقول: يا أيها المولى الذي لم تزل أخلافه تنزري بننشر العبير إنبي أخلصت لكم بالولا مذكنت شيعياً بحب «الأمير» لكن من وذكم منخبلصاً فأكله الملح وخبز الشعير<sup>(355)</sup>

- (352) م. ڻ، ص 188.
- (353) الصفحة نفسها من م. ن.
  - (354) م. ن، ص 209.
- (355) م. ن، ص 210؛ و«الأمير» تورية بصهر الأصفهاني الذي كان يعتمده في توزيع الأعطيات.

وحتى أبو المحاسن وهو شخصية عرفت بالرصانة في القطاع سقط في شراك النكتة وتجاوز بها إلى صورها الواطئة. وكان يبدو أن ما يلاحظ من إقبال شديد عليها مردود إلى أنها ظلت تقترن بأعلى مستويات الشاعرية. ولعله من هنا كان أبو المحاسن يحتك بها وإن متحلّلة من الضوابط الخلقية انتساباً بشاعريته إلى هذا المستوى! يقول أبو المحاسن مستغلاً ثقافته النحوية في توجيه بارع وإن عدّ في الطرائف الهابطة:

قالت أرى عضوك مسترخياً وكنت فا طعن وذا وخزه قسلت الهممزية إنه لازم وقد يعدي فيك بالهمزه<sup>(356)</sup> وأخيراً فإن الغرض التقليدي بعامة لم يكن قريباً من هموم الناس وهم في الطريق إلى صياغة جديدة لمجتمع المتغيرات. لقد كان التقليديون ـ ولا مفرّ من الاستثناء ـ يعيشون في غير زمانهم. وبعيد جداً أن يتلاقى انتماء إلى مجتمع يعاني مخاض ولادة جديدة لذاته وتيار شعري يدفع بالسبد رضا الهندي مثلاً أن ينثر أفكاراً في عتاب الأصفهاني وكان من أقرب الناس إليه ثم يكون في هذه الأفكار من دقة التصنيع أن تتحوّل كلها إلى شعر ينتظمها من بحور الخليل مجزوء الكامل! ونحن نؤثر أن نضع الشاهد في مدى النظر تأكيداً لما يتطلبه التصنيع على هذا النحو من فراغ يشير هو بدوره إلى عزلة التقليديين عما كان يضطرب في الحياة من أحداث كبار. يقول الهندي نثراً:

<sup>قلو</sup> كنت يا كلمي، تطيق الوصف عن ألمي، وتنبي عما أقاسيه بكيت لما ألاقيه، وحسبي من موجع الآلام، أن تجري مع الأيام، صحبي وأقاربي، ومباعدي ومقاربي، فالكل حربي من بعد سلم، هل فؤادي طود حلم أم لقلبي صبر على هجر (الرضا) وجفاه، بعد زوال كربي بوفاه، لا أدري تناسى عهده ليكون عتبي إياه ينجز وعده، أم مال عن عهد المحب، فيضيع فيه العتب كيف ودأبه الحب، دأبي فيه، وليس يحول عما يصطفيه، فإن حبي إياه، لو لم يقترن بوفاة، كنت قضيت نحبي هما، وذابت مهجتي غمّا، وها قد جنت أنبي رب المعالي، مجملاً من شرح أحوالى وربي بالحال

(356) ديوان أبي المحاسن، ص 123.

مدى إسهام الشعر الشيعي فمي الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

أعلم، وهو أرحم وهو أكرم وهو حسي،<sup>(357)</sup> ويتحول هذا كله إلى مجزوء الكامل على النحو التالي: لو كننت يا قلمي يتطيق الوصف عن ألمي وتنبي عما أقساسيه بكيت لسما ألاقيه وحسبي من موجع الأيام أن تسجري مع الأيام صحببي وأقاربي ومباعدي ومقاربسي فسالكل حرربي من بعد سلم هل فؤادي طود حملم أم لقسلبي صبر على همجر الرضا وجفاه بعد زوال كربي إسوفاه، لا أدري تناسي عهده ليبكون عنتبي

ولم يكن الهندي واحداً وإنما كان عينة وكنا قد أكدنا من قبل أن التقليديين في القطاع نموذج واحد تتكرر صورته ويختلف إطاره.

2 ــ وحين ننتهي إلى «الكلاسيكية المجددة» أو إلى «التجديدية المحافظة» ننتهي إلى غرض شعري يتغير تغيراً جذرياً فيما يبدو. وحتى الذي ظل يحمل طابع القديم منه قهرته المعاصرة، في الغالب، على أن يتحول إلى غرض (وسيلة) وكان من قبل غرض (غاية). ولكن الواقع أن الذين يمثلون هذا التيار في القطاع نمطان:

أ ــ نمط يمثله على الجملة لأنه لم يستطع بالرغم من انفتاحه على الجديد أن يتحرر تحرراً كاملاً من تأثير القديم في غرضه، وكان بين المنسوبين إليه طائفة واسعة الشهرة يجيء في طليعتها: الشبيبي الكبير، وعبد الحسين الحلي، ومحمد حسين كاشف الغطاء، وعبد المحسن الكاظمي، وحميد السماوي، وعبد المنعم الفرطوسي، وعبد الحسين الأزري، وأبو المحاسن الكربلائي، ومحمد علي اليعقوبي، ومحمد رضا كاشف الغطاء، ومهدي المحاسن الكربلائي، ومحمد علي اليعقوبي، ومحمد حسين رضا كاشف الغطاء، وعبد المحسن الكاظمي، وحميد السماوي، وعبد المنعم الفرطوسي، كاشف الغطاء، وعبد المحسن الكاظمي، وحميد السماوي، وعبد المنعم الفرطوسي، وعبد الحسين الأزري، وأبو المحاسن الكربلائي، ومحمد علي اليعقوبي، ومحمد رضا كاشف الغطاء، ومهدي المحاسن الكربلائي، ومحمد علي اليعقوبي، ومحمد مد مد رضا كاشف الغطاء، ومهدي المحاسن الكربلائي، ومحمد علي اليعقوبي، ومحمد مد رضا كاشف الغطاء، ومهدي المحاسن الكربلائي، ومحمد علي اليعقوبي، ومحمد مد رضا كاشف الغطاء، ومهدي المحاسن الكربلائي، ومحمد علي اليعقوبي، ومحمد مد رضا كاشف الغطاء، ومهدي المحاسن الكربلائي، ومحمد علي اليعقوبي، ومحمد مد رضا رضا كاشف الغطاء، ومهدي المحاسن الكربلائي، ومحمد علي اليعقوبي، ومحمد رضا رضا كاشف الغطاء، ومهدي المحاسن الكربلائي، ومحمد علي اليعقوبي، ومحمد رضا رضا كاشف الغطاء، ومهدي المحاس الكربلائي، ومحمد علي المغرون المغرون رضا كاشف الغطاء، ومهدي المحاس الكربلائي، ومحمر لا يمثل في صلب البحث ضرورة.

وبصدد الشواهد نلاحظ أن الشبيبي الكبير مثلاً يمدح ويهنئ، ويعزي، ويبكي

(357) فشعراء الغري»، الجزء الرابع، ص 85. وانظر في تأكيد هذه الظاهرة قصيدة السماوي في مدح النبي (ص) من شعراء الغري، ص 487–488. فقد التزم فيها الحروف المهملة ومطلعها : أهواه سمح الوعود أمرد أعطى مرام الورود أم رد. الحسين ويستنهض المهدي، وتلك ظاهرة نزوع إلى القديم في إطار الغرض ثم ينتقل بموضوعه إلى المجتمع المغلوب على أمره مستشعراً واجبه في التوعية والتعبئة فيقول: ماذا دهى هذي البلاد أما بها أذن تــصــيــخ لــمــنــذر ومــوذَن أخذوا بظلماء الشكوك وجانبوا بلج الصباح ويقظة المتيقن كالركب تاه وحوله شمس الضحي فانحاز عنها للظلام المردن<sup>(358)</sup> غرسوا البقاع الطيبات فشوكها بعيونهم وثمارها للمجتنى ماذا جنى أهل العراق فأصبحت جناتهم نزهأ لجيرة لندن ومن الخرائب أن دار نعيمها لهم ونار جحيمها للمؤمن أوطانىنا البلاتسي إذا بسعينا لسهما هذي النفوس عزيزة لم نغبن مهما أسلنا في ثراها من دم غلب الشقيق على بنات السوسن طــولــي عــلا فــبــنــوك آل رزانـــة ما روحموا في آل قوم أو بني<sup>(359)</sup> ويتجاوز به إلى النشاز الذي يلاحظ في إطار الحكم عمالة، وتسلطأ وإفقاراً فيقول: من للشغور التي جفّت وموردها فيسرشنف تسه أبساريسق وأكسواب يهنى الجباة \_ فلا خفّت جبايتهم \_ ثقل العياب وفيها الخزي والعاب ما أن أراحوا مطاياهم وأنفسهم إلا غدت تعقب الراحات أتعاب أبقت مآتم في الأكواخ تنتبها وقلى التقصور لمها عزف وإطراب اللَّه يا سالبي العريان جلدته ففي قضايا القضا سلب وإيجاب ماذا يكابده المظلوم من جنف تفنينت فبه حكام وكشاب تلك الدوائر كم تبقى وما ثبتت فيها من العدل والإنصاف أقطاب دبتت عقاربهم واللسب شيمتها ورقش أقلامهم في السمّ تنساب<sup>(360)</sup> ويحاول أحياناً أن يغني تجربته الوصفية بالتأمل، وقلما أضاف إليها من قبل هذا البعد الحضاري الذي يمنحها هوية تجديد(<sup>(361)</sup> فيقول في الطائرة: رحى بأعالي الأفق لكن دقيقها جسوم شعوب في الثرى وقبائل إذا أرعدت ما بشرت بإغاثة وغيث ولكن أندرت بالزلازل

- (358) المردن: المظلم.
- (359) الشبيعي الكبير، ص 479.
  - (360) م. ن، ص 480–481.
- (361) انظر ما أكدنا في تناوله للمخترعات في حديثنا عن غرض الوصف عند التقليديين.

حدى إسبهام الشحر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

من القاذفات الموت ما صعدت بها 👘 قوى الفن إلا للخطوب النوازل رات باطلاً حق الحياة لغيرها فصالت بلاحق وجالت بباطل(362) وذلك كله من أدلة الانفعال بالمتغيرات والنزوع بالغرض إلى الجدة.

والغرض في آثار الحلي يحمل كذلك هويتي انتماء فبينما هو يتطرح على الاهتمامات الرخيصة تهنئة وتعزية وتغزلاً يتحول إلى رحاب «القضية الشاغلة» في إطارها الاجتماعي أو القومي أو الفلسفي وتلك بغير شك ظاهرة تفاعل عميق مع الجديد في الفترة. وفي الإطار الاجتماعي لهذه القضية الشاغلة يصور الحلي بمرارة المخزى جملة الأمراض الاجتماعية التي تمسخ الصورة النقية للعراق في ظل اليقظة الحضارية القديمة فيقول:

ما كان فيه ولا يكون ثوائي أبدأ وتسلسك سسجسية الأمسنساء وعملى الكمال عقدت فيه ردائي غيم البصدييق وفسرحية الأعبداء كحلته كف الجهل بالأقذاء عنهم وما احتجبت ببرد خفاء ضلوا وسار يؤمها مسته يتأ الجلجه رباء فطاحل العلماء السبساء وهمي بسه أمنض بسلاء أنسبساءه مسن حسالسة الأبسنساء ورأيت أفسضح ما يسراه السرائسي من ساكنيه مراجل الشحناء ليكننه متتمرة بسريناء مستسلسونسون تسلسؤن السحسربساء. هو ليلبينين ذخيرة الأباء مسنسهسم ومسن أعسداتسهسم بسدمساء شماء تستبطح قسمة السجبوزاء منهم به أثر اليد البيضاء

لبولا هبوي وطبنني وحبسن وفبائني حب له ما انفك حشو حشاشتي حلّت به أيدي الشباب تماتمي ولسقىد يسعبة عسلسي أن يسغندوا وهسم نظروا إلى العلم الصحيح بأرما أيبن البحقيقة لاتزال خيفية آه عبلي البوطين الأغبر تبحبوطيه كم قد وقفت برحبه متطلعاً فسمعت أفظع مايعيه سامع قيفير وليكن قيد غيليت ببربيوعيه بنفوسهم بغض لكل ذوي حجى متنقلون تسنسقمل الأفسياء دفنوا بمقبرة البطالة خير ما رفعوا لنا فيه الصروح مشيدة بسسواعد لم تشن قبط وهمية ما كان قيد يد به إلا بدا

(362) م. ن، ص 481.

فيبه النبعيبم وقبد تبدقق صوبيه يغذو الجحيم بوابل الأنواء(<sup>363)</sup> وإذا تجاوزنا الإطار القومي اللقضية الشاغلة» وكنا قد فصلنا الحديث فيها من قبل وكان الحلي واحداً من الذين انفعلوا بها في حدوده يبقى أن هذا الشاعر الكبير يقدم في الإطار الفلسفي لهذه القضية دليلاً آخر على نزوعه بالغرض إلى التجديد: يا غارس الورد ما هذي الأزاهير أصنعة هي أم خلق وتقدير بالله هل هي أجساد مصورة من جوهر اللطف صيغت أم تصاوير ماذا به لقحت أم لا لقاح لها وهل لها فيه تأنيث وتذكير زهت سناء فيا سبحان بارتها وهبكذا النبور ينبشا فبوقه البنور منشورة ما اغتدى من قبلها أبداً أزهى وأبهى من المنظوم منثور تخالفت صيغاً فيها قد انتلفت كأنما الخلف للتوفيق تثمير(<sup>364)</sup>

وفي ديوان أبي المحاسن الكربلائي ظاهرة تلفت النظر فقد انفعل هذا الشاعر الكبير بأحداث الفترة السياسية والعسكرية ونقلها مؤطرة بحماسة المسلم الغيور على دينه في ظل الخلافة وبحماسة العراقي الغيور على حريته في ظل الاستعمار. وواضح أن هذا وحده جدير بأن يمنح غرضه هوية انتماء إلى المجددين في القطاع. ثم يظل في ديوانه وراء ذلك ما يشدّه إلى جبهة التقليديين مما يلاحظ أنه غرض متخلف في فترته. وبصدد الشواهد يستغل أبو المحاسن هزيمة الكافرة في معركة الدردنيل<sup>(363)</sup>

ما الذي تبتغيه منك العداة ومن الأسد في حماك حماة<sup>(366)</sup> أقبلوا والرجاء طلق المحيا ووجوه المنى لهم باسمات وانشنوا عنك والفناء ينادي فيهم أين يا جناة النجاة وقفوا موقف النضال وصفّت سفن الحرب واستمر الرماة لم ترل ترتمي صوالجها النبار كررات في إثرهن كرات

- (363) شعراء الغري، الجزء الخامس، ص 273-274.
  - (364) شعراء الغري، الجزء الخامس، ص 285.
- (365) كان ذلك في 6 شباط من عام 1912م حين بدأت السفن الإنكليزية والفرنسية بضرب الدردنيل وفي 5 آذار من العام نفسه أغرق العثمانيون أربع مدرعات ضخمة من هذه السفن وانهزم الباقي لاثذاً بالفرار.
  - (366) القصيدة ترد في الديوان تحت عنوان اأيها الدردنيل، .

مدى إسهام الشعر الشيعي فمي للحياة للسياسية واللوطنية والاجتماعية

غرضأ بل أصيبت الراميات وبأقواس تسارهما مما أصبابت ما وقتها دروعها السابغات تستقمى السرمسي بسالمدروع ولسكسن وغسريسق أودت بسه السغسمسرات ذهببوا بسيسن هسارب وجسريسح بقرار الخضم كان الشبات لم يطيقوا الثبات في البحر لكن فمنيئاً لأهلها الخرفات سكمنسوا مسن قسرارة السيسة دارأ كسرم قسد روتسه عسنسك السرواة ليك يبا أكبشر البكرام ضيوفياً من ليحدوم البعيدا ليهيا أقبوات كل حيتانها عليك عيال والقناة العذراء تلك القناة هدرت كالفنيق هدرأ وعادت وحمت خدرها المنيع الكماة تلك بكر على الفحول تسامت وذورها الأراقم الحميات (<sup>367)</sup> فهي ليلى بنت المهلهل عزأ «الكوت» بعدما أوقع به الجيش التركي في ويستغل اندحار الجيش البريطاني إلى اسلمان باك، عام 1334هـ فيقول ونحن هنا ما نزال مع أبي المحاسن في حدود الحماسة الدينية وما يتصل بها من مشاعر الشماتة بهزائم العدو الكافر: البوم عسم المسلمين سرور السيسوم أدرك وتسره السمسوتسوو للمسلمين من السرور ثغور يا يوم اسلمان؛ الذي ابتسمت به صاحت مدافعنا بكم فخرقتم أرجاعهم الأنكار كيف الصور ليفض فضل عنانه المغرور أنذرتكم بأس الأسود فلم يكن أضحى بأجنحة الفرار يطير حملوا فلذتم بالفرار وكلكم كبادت لبهبا أرض البجبلاد تبمبور كروا عسليكم كرة دينية والسنسهروان مسصارع وقسبور (<sup>368)</sup> بقيت لكم ما بين نهري دجلة وفي إطار الغيرة على استقلاله وراء الثورة الكبرى في العراق ومماطلة الإنكليز في الاعتراف به يقول أبو المحاسن: والشعب متفق على استقلاله وثيق البعبراق ببزاهير استنقباليه يا رب أوصله إلى آماله أضحى يـزمـل نـيـل أشـرف غـايـة

- (367) ډيوان أبي المحامىن، ص 57. وليلى هي بنت المهلل بن ربيعة أخ كليب وائل يضرب المثل بعزتها ومنعتها.
  - (368) ديوان أبي المحامن، ص 123.

فله إلى التحرير وهو حبيبه قالوا له صبراً وقد غلب الهوى ضربوا لأيام التلاقي موعداً قد أطلق العاني وفك إساره إن السعادة في الحياة لمفتد عز الذليل هو الممات وموته وألذ ورد المرء في ظل القنا يا عنصر العرب الذي فاق الورى ليست نجوم الأرض وهي زواهر

وعبد المنعم الفرطوسي، بعيداً عما يملأ جزئي ديوانه فيما يشبه أن يكون من التظاهرة الضخمة لموضوع العقيدة موزعاً على حشد من مناسباته يتحول إلى غرض جديد تحولاً واضحاً في أكثر من إطار وإن كان ذلك شديد الوضوح في الوصفيات والتأملات.

في «محاريب الطبيعة» مثلاً يلاحظ أن النجربة الوصفية لا تقتصر على المرئي وحده وإنما تتجاوزه إلى استبطان روحه وتهميشه بعلامات استفهام عريضة تتصل بظاهرة التخلف وعجز الدولة عن تحجيم اخطارها، في واحد من هذه المحاريب يقول الفرطوسي في نهري دجلة والفرات طاغيين مدمرين:

قد أضرمت فيه كشعلة الذهب تصبّ من نقمتها سوط الغضب من جاترين وهما أم وأب تنذر أهل الرافدين بالعطب كانا يفيضان عليها بالذهب بجنبها آمنة من الشجب تبحي وطفل مستريب ينتحب فأشرفا على الهلاك المرتقب

نظر المشوق المستهام الواله

فأجابهم لاصبر دون وصاليه

ما أفة الموعود غير مطالبه

فسإلام يسبسقسي وهسو فسي أغسلالسه

شرف الحياة بنفسه وبماله

بالعز عين حياته وكماله

يترشف المعسول من عسّاله

بشريف محتده ومجد فعاله

إلا شهود صفائه وخصاله (369)

الفرطوسي في نهري دجلة والفرات طاغي نهران هذا شائر من نخوة وتلك ثارت حنقاً فأصبحت جارا على البنين فاعجب لهما ثارا فأرض الرافسدين لتجة وأذهبا خير البلاد وهما فسها هنا مدينة وأختها فاجأها الطغيان بغتة فلم وكم بها من طفلة مذعورة خانهما المجير حين استنجدا

(369) م. ن، ص 177–178.

مدى إسهام الشحر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

مروجها صب البلاء وانسكب

أكبواخيهنا وهني جبريند وغبرب

عسمبوده فبقبوضبوا مبنيه البطينيب

قد طفحت بها المآسي والكرب

ومن هو المسؤول عما قد ذهب (<sup>370)</sup>

وها هنا قرى وديعات على فروعت نفوسها وبعشرت وها هنا بيت من الشعر هوى وها هنا وها هنا مجامع فمن هو المصلح منها ما بقي

وينزع الفرطوسي بموضوعه إلى التجديد عبر تقليد المجددين أحياناً! وواضح أن ووادي السلام، ديوانه<sup>(371)</sup> نسخة مكررة من <sup>و</sup>وادي السلام، التي صنعها الشرقي وكانت من شواهدنا على أن نزعة الإصلاح التي اقتضتها ظروف الفترة لم تسقط كل شعر المخضرمين في «النثرية». وإذا جاز أن يكون الشرقي هو الآخر قد استعار هذا الموضوع الجديد من الفارسية واستعار معه كذلك خواطره الطريفة يكون الفرطوسي قد سقط فيما يمكن أن يسمّى «تقليد التقليد»! ولعل أقرب ما يصل الفرطوسي بالتجديد في إطار الغرض ما يسجله في صراع العالم المتمدن على الاستثثار بثروات الشعوب المغلوبة على أمرها. وقد ظلت وجهة نظره هنا أن الحضارة الغربية في إطار هذا الحاجة الحيوانية موغلة في التخلف:

فأحساليت كسرة الأرض دخسانسا ألبقحتها فكرة الغرب عيوانا ومـشـت فـي أمـم الـدنـيـا مُرَكِّمَ مِنْ أُمْ فَي مَنْ مُنْ مِنْ اللَّهِ عَلَياها كيانا تهدم الدنيا وتفنى الحيوانا إنها المحرب وعقباها الفنا وأقبامبوا ليلبمنياينا منهبرجيانيا أرخيصوا الأنبغيس فني أسبواقيهما وانبطوت منبهما الأراجيف زمانما أيقظوها بعدما قد خمدت وعملى البحر لها ألقت لسانا المفضا والأرض منها ستجرا فوهبة السمندقيع يبوسيعنك بييانيا فسل البمدفع عنمنا فنعبلت فسلمقسد صسيسرهما السغماز دخمانها واخستسبسر أنسفساس ذرات السفسضسا ألبهبيت نبارأ فبجباشيت فبورانيا وتبصفع لبجيج الببحر فبقيد بسليغ السسيسل زبساه والسرعسانسا أمم الخرب أفيقي فلقد أوســعـــوا الأحـــرار ذلأ وهـــوانـــا لا رعبي المله ميادين بها نسخوا الرحمة فيها والحنانا وقبوانيين عبلمي البجبور ابتنبت

> (370) ديوان الفرطوسي، الجزء الأول، الطبعة الثانية، 1966م، ص 312–313. (371) م. ن، ص 297–299.

برمنت عن سخف الغرب لنا وأرتنا نعرة الجهل عيانا (372) وفي وقفة على طاق كسرى يكون الفرطوسي في صدد تجربة وصفية غنية بالتأمل وراء المعطى الحسى المبتذل. ولعل أقرب ما فيها إلى جدة الغرض هذه الخواطر التي تترابط على معنى المقارنة بين حضارة الفرس وحضارة المسلمين من العرب، وأن ما انطوى على مضمون إنساني في قيم الحضارتين هو الذي كان ينبغي أن ينتصر في صراع البقاء. وواضح أن ذلك انحياز مسوغ لحضارة العرب ضد العجمة<sup>(373)</sup>: يا طاق كسرى وقد خبرت سيرته وكيف كان يسوس الملك والبشرا حدّث فأنت لسان الدهر تجربة عن كمل ما مير من أدواره وجرى عن کل جیل علی عینیک قد رسمت أشبباحه وتبواري ببعيدما ظهرا عن صاحب الطاق والأقيال صاغرة تبعنقر البخند فني أبنوابيه صبغبرا وصاحب التاج والأعلام خافقة من فوق مفرقه تستقبل الظفرا وصاحب الملك والدنيا رعيته تطيعه ما نبهى فيها وما أمرا عن صولة الملك المرهون إن دهم فهجبوره فستسلسظني عبزميه شسورا عن عدل (كسرى) وعن عاداته فهنا أراحا هنا منك تأريخ له سطرا عن مجلس الأمة الأعلى وروعته ومن يع كان يمضى النفع والضررا حن زهو فارس والبدليا ممهدة لرأهبو فبارس حبتني جباوز البقيدرا وحالم بالأماني البيض قد غمرا دنيا من اللهو باللذات زاخرة مشى الزمان عليها غير مكترث حتى طواها فلم يترك لها أثرا وكل ذليك قيد أوتبيت خيبرتيه فاقصص لنا منه ما قد كنت مختبرا يا طاق كسرى ويا بقيا مذائنه وقد طوى الدهر منها كل ما نشرا خبّر بني يعرب عن مجدهم وأعد على المسامع ما تاريخه خبرا عن قائد ترهب الأقيال سطوته مظفر فتح البدنيا وما اندحرا وفاتحين بغير الصبر ما ادرعوا حتى أدالوا به التيجان والسررا وأنبت شباهندت دنبينا البفشج زاهبرة فكيف شاهدت في أيامها مضرا

- (372) ديوان الفرطوسي، الجزء الأول، ص 221-222.
- (373) قلما يستقيم حديث عن جدة الغرض بغير حديث عن النظرة الجديدة إليه من داخل.

مدى لمسهام الشعر الشيعي فمي الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

وكيف أبصرت فتبع اللَّه حين علا بحيث أصبح جند الحق منتصرا<sup>(374)</sup> ويبدو أن الشيخ محمد رضا كاشف الغطاء، وقد انتهى إلى أرفع المراكز الدينية في القطاع يقدّم الصورة النموذجية لهذا النمط من المجددين. وإذا صحَّ ما نستنتجه من عمق نزعته إلى التجديد نكون في صدد ظاهرة دينية تلفت النظر! ويلاحظ أن جدة الغرض وحدها لا تمثل في الظاهرة بعدها اللافت بقدر ما تمثله جدة المضمون أو بقدر ما تمثله فجدليته، إذا جاز التعبير. وفي بؤرة ضوء أقوى نلاحظ أن هذا المجتهد الكبير يصوغ في موضوع جديد هو (الجماد الحي) الخواطر التالية :

كل ما فيك ألفة وانحلال حولاه تفاعل وانفعال فهما تارة حياة وموت هو هذا مصيرنا والزوال فجماد حي وحي جماد انتقال في إثره انتقال اتصال فوحدة فهي حي ذو شعور ففرقة فانفصال سنّة في الطبيعة ابتدعتها قدرة بل عناية بل جمال لك منا يا أرض ميت لحي لم نزل هكذا كما لا نزال<sup>(375)</sup> للنص على أن يتحمل فوق ما يطبق من الدلالات، وحتى ما كان ممكنا أن يحال منه على المنطق الديني، في:

سنَّة في الطبيعة ابتدعتها قدرة بل عمناية بل جمال يحوّله الإضراب إلى المنطق المادي، ثم يجيء الاعتراف باستمراريته في البيت الأخير ليعزّز من اعتقاده على معنى التأكيد. وواضح أن الجمال في منطق الفكر الديني ليس غاية الخلق، وأن التحول في الكائن لا يحمل صفة الديمومة. ثم يكون في الغرض الجديد لهذا الشاعر الكبير أن يغازل المنى فيقول:

واجسمال من حييان السناميرون مسيى تستعمر مناي مستاك تستريبت في نسجبوات السخيبال فسطوراً هستاك وطوراً هستا ولي حسلم مشلسما يسحسلسمون أغبازليه إن بسدا مسوهستا وما حيبرتي وهي بنت الشكوك سوى حيرتي ها هنا ها هنا

- (374) م. ن، ص 292-293.
- (375) شعراء الغري، الجزء الثامن، ص 426-427.
  - (376) م. ن، ص 430.

ويخيِّل إلينا، أن كاشف الغطاء، هنا في مغازلة المنى، كان ما يزال في الطريق إلى الجدلية. ولم يكن سهلاً على مصنف في القمة من الشريحة الدينية أن تقع نصوصه واضحة في دلالتها على تشكك بقيمها الروحية. ومن هنا كان كاشف الغطاء يغازل المنى بما يشبه أن يكون من غزل الرمزيين. وإذا كان لا بد من نتيجة طبيعية لهذا الموقف الفلسفي فإن هذه النتيجة تتلامح فيما ينسب لهذا الشاعر الكبير من رأي في «صحيح الاجتماع» تتضافر على توضيحه الأبيات التالية:

أرى أن شكل الاجتماع مهدة وقد أبطلت فيه قوى وفواعل كمن به حتى إذا ما تفجرت تدكدك راسيه فعاليه سافل عوامل لا تبقى بغير وظيفة إذا عطلت عطلن ما هو عامل وكم عامل يقضي عليه نظامه تشيط تلاشى نفعه المتبادل وواجب هذا الاجتماع تكافؤ تساس به كل القوى وتكافل أيفنى امرؤ في جدّه واجتهاده ليحيى معاً في آخر متكاسل وفي الكون فيما سنّه من شرائع فنام (لو اخترنا قضاياه) عادل وأن صحيح الاجتماع قياسه جزاء على مثل الذي أنت فاعل (377)

وبعيد أن يكون الشاعر هنا بصلة التنوية بنظام ديني معين لأنه ظل يتحاشى الصراحة في تسميته بالرغم من أن السياق يقتضيها اقتضاء. إن النص بغير مبالغة وثيقة انتماء حقيقي لليسار. ويبقى أنه كيف يمكن الاقتناع وإن توافرت الأدلة بأن القطاع الديني يمكن أن يتسع لمثل هذه الظاهرة الغريبة والواقع أنه ليس من عملنا هنا أن نبحث في قضية جانبية!

وبعد فإن «العينة»، هنا تكفي، ثم يضاف إلى ذلك أننا لسنا بصدد الحصر. ب \_ أما النمط الآخر في إطار التجديدية المحافظة فقد كان يمثله الذين انفتحوا بعمق على المتغيرات واحتكوا بالأغراض التي تقع في سياقها وفي طليعة هؤلاء: محمد رضا الشبيبي، وعلي الشرقي، وأحمد الصافي النجفي، ومحمد مهدي الجواهري وعبد الرزاق محيي الدين، وصالح الجعفري، ومحمد صالح بحر العلوم، وأحمد الوائلي، ومصطفى جمال الدين، وصادق القاموسي، وعبد العزيز الحلفي وعبد الحميد الراضي، وإبراهيم الوائلي، وعبد الكريم الدجيلي، وآخرون ليس من الضرورة أن يحصروا أننا هنا أيضاً في صدد العينة وهي وحدها قادرة على أن توثق الحكم وتؤكد وجهة النظر.

(377) م. ن، ص 426.

مدى إسهام الشعر الشيعي فمي الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

ثم إذا جاز أن يلاحظ في الآثار التي تركها هذا النمط من المجددين ما يمكن أن يحال على التقليد، فقد كان ذلك من وحي الضرورة، وللضرورة أحكام، وكان يقع أبداً بحجم الاستثناء إلا في آثار محمد رضا الشبيبي وعلي الشرقي فقد تجاوز حجم الاستثناء فيهما إلى حجم العيّنة، ولكن هذين الشاعرين الكبيرين كانا قد أسقطا كل هذا الذي نظماه في الأغراض التقليدية فلم يظهر في ديوانيهما<sup>(378)</sup>. وكان ذلك يعني أنهما يسجلان براءتيهما من الانتماء إلى القديم وأن الذي ظل ينميهما إليه في غير الديوانين من الوثائق لا يصحّ اعتماده لأنه يصبح من الملغى. وعندنا أن من حق الشاعر أن يقدم لتصنيفه في طبقات الشعراء آخر ما يوثقه من آثاره.

ومع الشبيبي في ديوانه، يلاحظ أن الغرض، من أية فصيلة، يتطرَّى أبدأ بنسغ حياة جديدة ويتمخّض عن مضامينه في مناخ المتغيرات. ولكن الذي ظل يحجب هذه الحقيقة عن أعين الدارسين أن هذا الغرض يبالغ بالرصانة. وكان الريحاني من قبل يؤثر أن يسميها تجهماً وقساوة<sup>(379)</sup>، ويجاول أن يستنتج منها خطأ أن الشبيبي لم يستطع أن ينفض عن عقله وقلبه مواريث النجف في إطاري الشعر والدين وإن استطاع أن ينفض عن جبته غبارها وعن عمته عنكبوتها. وكانت أدلة الريحاني على توثيق ذلك شديدة الغرابة. بل هي في قياس منطقي لا يصح أن تفضي إلى هذه النتيجة. ففي مجموعة متسلسلة من الشعر ــ يقول الريخاني لشبيهة بملحمة وجدانية تتجلى روح الشبيبي في متانتها ونضارتها وفي يقينها وحيرتها وفي اطمئنانها واضطرابها، فهي تحلق في سماء الخيال والحقيقة حول رواسيها العالية وفوق الوهاد السحيقة بين تلك الرواسي فتثب من قنّة إلى قنّة ثم تعود سليمة آمنة إلى بستانها في «الكرادة»<sup>(380)</sup> أو أنها تجري في سكرة النفس في بحر زاخر من الهول «وما شطأت حيناً ولا قاربت مرسى۱. على طولها بدرأ ولا طالعت شمسا تجللها ليل طويل وما رأت لها الهوج لا يبقين من أحد نفسا سفينة نفس غامرت وتعرّضت

- (378) كان الخاقاني في شعراء الغري يلح على إشهار هذا القديم وبعد إسقاطه من ديوانيهما طمساً لما يمكن أن يدل على بعض الخطوط العريضة في شخصيتيهما. انظر ترجمة الشاعرين في الجزءين السابع والتاسع من شعراء الغري.
  - (379) أمين الريحاني، قلب العواق، 1956م، ص 227.
    - (380) ضاحية من ضواحي بغداد الجنوبية.

ولكنها نجت من تينك الأهوال وما نجت من توبيخه لها: فيـا لـك عـقـلاً مـا أنـدّ عـن الـهـوى ويـا لـك قـلـبـاً مـا أشـد ومـا أقـسـى قد يكون الشبيبي رباناً لسفينته ماهراً ولكنه لا يستطيع أن يقول ما قاله الشاعر الإنكليزي أرنست هنلي (إني لنفسي الربان وإني على أمري المهيمن). بل هو يتقلب ويتردد في إقدامه وتطوحه فيصعد ثم يهبط في سلم الفكر

بن مو يمعنب وينردد في إقدامة ونظوحة فيضعد تم يهبط في سلم الفكر والإحساس:

أنجدت من بعد أغوار زللت بها فانجاب عن ثقتي باللَّه إنجادي وقد حدثتني أهواء مضللة عدلت عنها وضلّ الركب والحادي وهو يدرك في ساعة الندم أن اللَّه لا يزال على عرشه<sup>(381)</sup>.

وإذن فالشبيبي يبحر بشكوكه في الغمرات، ثم ينحسر عن الشاطئ مكدوداً، حتى إذا أشرف على الغرق أدركته عناية اللَّه فشطات سفينته وأرست. وكان هذا يعني أنه حاول أن ينفض عن عقله مواريث النجف، في الإطار الديني، لأن هذه المواريث لا تسمح بالتشكيك في المسلمات المسبقة! وهذا ما كنا نقصده بأن المقدمات التي يفترضها الريحاني لا تقع في سياق التسلسل المنطقي إلى نتيجته التي اعتمدها.

ويبقى أن التجديد في إطار العقيلة يجب أن يكون إبحاراً بالشكوك بغير إرساء وذلك من التحكم كما يقال في حلقات الجدل الفكري في النجف.

وفي إطار الشعر كان الشبيبي مَن قبل يُرفض المواريث فيما يشبه أن يكون من التنديد باصطناعها بعيداً عن الظروف التي اقتضتها<sup>(382)</sup>.

وهنا أيضاً يلاحظ أن الريحاني يخطئ في إسقاط الحكم على موضوع يتأباء لأنه ليس في الواقع ما يوثّقه إلا إذا كان التجديد لا يقع في الغرض ولا يتجاوز إلى مضامين وأساليب تنفتح على المتغيرات، ذلك أن الشبيبي ظل يستلهم المعطى القديم في العروض والبلاغة وكان هذا هو الجزء المحافظ في تجديد الكلاسيكيين، ومن التحكم ألا يقع التجديد في غيرهما من مقومات العمل الشعري.

وبين يدي شواهد أخرى كثيرة يعزّز الشبيبي هذا الذي نذهب إليه في نزوعه إلى الجدة، ويلاحظ أن الرصانة ــ وهي من طبيعة محافظة فيما يبدو ــ لم تحتجزه وراء الحدود التقليدية التي انغلقت على رعيل من ذوي المواهب إلا في استثناء<sup>(383)</sup>.

- (381) قلب العراق، ص 258-259.
  - (382) الشبيبي الكبير، ص 43.
- (383) كنا قد ألمحنا لهذا من قبل وعرضنا كثيراً من شواهده فلم نجد ضرورة للتكرار.

مدى إسهام الشعر الشيعي نمي الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

ويخيل إلينا أن الشرقي، ولم يكن يتميز برصانة الغرض قدر ما يتميّز بها الشبيبي، يقدم انطباعاً أوضح عن انتمائه للجديد. وإذا تجاوزنا عما كنا قد وثّقنا به تطرفه تلمساً للإقناع بهذا الانتماء، وكان ذلك يتمّ عبر تشككه بالمسلمات الدينية بخاصة طالعتنا في ديوانه موضوعات شديدة الوضوح من حيث صلتها بشخصية أدبية تنفعل بأحداث الفترة وتضرب بجناحيها في غير آفاق التقليديين. لقد كان من المستحيل فيما يبدو أن تغرق فتنيكة بداعية السلام فستيده<sup>(384)</sup> ثم يكون لذلك صدى في تجربة شعر تقع بعيداً عن قطاع الذين يعيشون حقاً تأريخ الفترة! يقول الشرقي في الحادثة:

عـلـيـك سـلام أرواح الـجـنـود ولـم تـعـبـا فـعـدت إلـى الـرقـود فـمـتّ وأنـت فـي عـزم شـديــد فـقـد أمـسـيت مـحتـقـر الـلـحـود

ثم يخاطب الباخرة المنكوبة فيقول: أسيدة السواخر عنك تماى لو اكتفت الرزية بالمسود وقل وأنت مسيدة الحواري لرزيك أن تطاطئ بالبنود مشت خبباً إليك مخبرات من تجتز ورمين مشيك بالوتيد فأنقذت الطباء رجال عز أبست إلا مسبراراة الأسرود إذا ما الحقل خيّر بالمنايا فلا عدت الحياة عن الورود ويختم التجربة فيقول:

فيا جبل الجليد ولست أرسى فتكت وكيف في جبل الجليد وما اصطدمت جسوم في جسوم بل اصطدمت جدود في جدود<sup>(385)</sup> وكان من المستحيل فيما يبدو كذلك أن تقع في إطار التجربة الشعرية التقليدية

(384) كان المستر استيدا في أوائل هذا القرن داعية للسلام وقد ركب من أميركا إلى أوروبا في أول رحلة للباخرة اتياتئيك؛ وهي أعظم باخرة في العالم يومثل واتفق أن اصطلمت بجبل من الجليد فغرقت وكانت الحادثة مروعة وقد هزّت العالم ولما أحس استيد؛ بالصدمة وكان راقداً نهض فأشعل لفافته وخرج من غرفته فنظر إلى العالم النظرة الأخيرة ورجع إلى غرفته. عواطف وعواصف، ص 157.

(385) م. ن، ص 157-159.

رقدت فأيقظتك صروف خطب

شنديد البعبزم كننت وأنبت حسى

كما أصبحت محتقر المنايا

ممازحة تحمل طابع الجد وتندّد بالمغامرة العسكرية التي انتهت بهتلر إلى خاتمة حولته في نظر الشاعر، من طبيعة (هر) إلى طبيعة (فأرة)! واعتصرت انتفاخته الكاذبة ففشّ وعاد مستثقلاً حتى من ذيله!

وطبيعي أن تكون الدوافع التي تكمن وراء التجربة إنسانية محضة وإلا فإنه لا معنى لأن يشمت شاعر عراقي بهزيمة لا ناقة له فيها ولا جمل كما يقولون. ولكن الذي يثير شكاً بنبل العواطف الإنسانية في التجربة أن المشاعر في العالم العربي لم تكن في هذا الاتجاه يومذاك. فالنازية كانت تخوض حرباً ضد الإنكليز وكان هؤلاء يقهرون السياسات المحلية في الأجزاء التي امتحنت باحتلالهم من أرض العرب على أن تدور أبداً في فلك مصالحهم الاستعمارية، وضد الصهيونية وكانت تقهر التاريخ العربي المعاصر على أن يتسع للاعتراف بهزيمته في كل معاركه معها. وإذن فقد كان المد الماطفي العربي يرشح التجربة لغير هذا المضمون الناشز في سياق الأحداث. ولسنا الماطفي العربي يرشح التجربة لغير هذا المضمون الناشز في سياق الأحداث. ولسنا الثانية عهد احتلال مقنع، في سبيل المشاركة باللعبة السيامية!

هـــتــلــر والآن يــلــذ الــمــزاح 💓 أشهاكــر رأسـك هــذا الــنــطــاح «جاء شـقـيـق عـارضـاً رميحـه أن بسنسي عسمتك فسيسهسم رمساحه تـــــاءل الأكــريــن عــن والمتورجي مستعجب كيف أتى كيف راح وحملق القفقاس فى طائر أجــواؤه صـــارخـــة طـــاح طـــاح للكرج لم يطلع عليه الصباح واستسهزأت رستوف في طارق صفائيح الببترول أحلامه في النوم واليقظة بيض الصفاح عبام منع البجنوت زمنانياً وكنم حسام مسع السنسسسر غسدوأ رواح انقصمت منه ظهرو الربي وأجمهضت فيه بمطون البطاح حــــتــــى إذا قــللَّــب أطـــرافـــه ولىم يسجسد فسيسهسن وجسه السنسجساح فش انتفاخ الهر مستثقلاً من ذيله يسحبه في صياح شـــحّ زنــاد كــان فــي كــفــه ستسيسن شهرأ وأرى الاقستسداح يسسائسل المصرعمي وأشلاءهما حستمي أجسابستسه بسقسول صسراح ولم يمقدر أن تمخمون المقداح مقامر غامر في شعبه شــحــب طــمـوح دون أهــدافــه تشتجت أعصابه بالجماح ما المحتربت منه يد أو جناح كان من المقرة في منتعبة لا يسرقسص السرقسصة إلا عسلسي السنسار ولا يسعسشسق إلا السكسفساح

مدى إسهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

صلف على الضيم بعزم وقاح غيطرسة ينتفخ في جنمرها فكيف أضحى فى مهب الرياح قــد كـــان أرســى جــبــل شـــامـــخ للبطل المجنون فيه اقتراح كسيسف أضاء السبدر لسيسلأ أمسا صبحاً ولم يأمر لها بالسماح وكيف تبدو الشمس من حدرها برلسين أن تسشرب مساء قسراح يا وارد الفولكا لقد حلثت تحزن على ريخك أن يستباح ومستبييح البشرق والبغرب لا يا أيها الكبيش قد استأسد المرعبي فهرول راجعاً للمراح وزاده حــــريــــة وارتــــيـــاح كم تـمـنـع الـعـالـم عـن زاده عاد ولكن مشخناً بالجراح من عستسمة السلميس لأضبوائمه نهبأ فهل من عامل للصلاح عيواميل الإفسساد صباحيت بسه من كذبها تبرأ حتى سجاح دعاوة فارغة سمجة واستفحل الشر فصار اكتساح كيانيت حيدود نيتسحيامسي بسهيا ب صدف عــاش ومــن راح راح<sup>(386)</sup> فبوضيى فبمن عناش بأكبنافيها وقريباً من هذا في دلالته على جدة الغرض وانفتاح مضامينه على تطورات الفترة ما يقوله الشرقي في «غناء الراعي» مستطرداً إلى حديث بارع في التخلف يربط فيه بين ما يشيع من الأسى في هذا الغناء وحمد يؤتو في تبواته مما يتسرب إليه من أمراض المجتمع المغلوب على أمره: اسمع الناي إنه يتشكى برنين من وحشة الانقطاع ودع السروض والسبسلابسل تستسدو فسغسنساه ذكسري لسيسوم السوداع زاحممت صدره الممشوح أسبباب لمرتمات صوتيه ودواعي

هل نفخنا من روحنا فيه شجواً فسبه ما بها من الأوجاع شاعر خاشع يحسّ بما في النفس من وحشة ومن التياع رجف الصوت بالحنين وأصغى لرفيف الأرواح في الأسماع نغمات ريًا من الدمع دقّت جرس القلب في رنين انصداع إن للحادثات وقعاً على الأضلاع واللحن رنّة الأضلاع واختلاف القرعين صيّر هذا شدو شاد يشجي وذا نعي ناع

(386) عواطف وعواصف، ص 222-223.

سكت النهر موحشاً لا خرير الماء فيه ولا رفيه شراع في غبار الضياع كفنت آمالي فأدرجن في غبار الضياع وعلى الشاطئيين من روعة الدهر جلال في كدرة وارتياع أسفاً بعد ضجة الطير فيه أصبح القطر ضجة للرعاع ما حياة الفلاح في كنف الغرّاف؛ إلا موت طويل النزاع ما حياة القلاح في كنف العرّاف؛ إلا موت طويل النزاع كجروح في جسم ميت كريم السواقي ما بين تلك البقاع يا صُواع العزيز قد سرقت مصر ولم تفتقد كفقد الصواع<sup>(387)</sup> يا منواع العزيز على سرقت من فتأمل في وضعنا الاختراعي ولبغنا في الاختراع جميعاً فتأمل في وضعنا الاختراعي ولد الناس مطلقيد في العيش منذ دور الرضاع وبنود القماط رمز على التقييد في العيش منذ دور الرضاع<sup>(388)</sup>

وبعير تحرج تستطيع أن تحيل على الموضوعات التي ينتظمها الديوان مؤكدين أنها جميعها تتنفس في مناخ الفترة وتنفتح على معطياتها الجديدة.

ثم يكون الصافي في القطاع من أعدر الشعراء على استيحاء «المناسبة الحرة» وتكثيف مضامينها فيما يعرف بـ (الخاطرة)<sup>(989)</sup>. ولعله بهذا عرف وانماز وبغيره كان واحداً من آحاد ولو على طريق جديدا ويخيل إلينا أن غرض الصافي على معنى «المناسبة الحرة» لا يحصر بمناخ الفترة وإنما هو من الجديد الذي ينطلق هذه المرة في مناخ أرحب هو مناخ الفلسفة، ونقصد بالفلسفة هنا، ولا مشاحة في الاصطلاح \_ ما يقع في إطار التأمل الشعري لما تزدحم به الحياة من تناسق ونشاز ممدودين إلى أوسع ما تمتد إليه حدود المفرد في اللغة. وإذن فالخاطرة هذا لا تمثل جديد الفترة الضيقة ولكنها تمثل جديد الحياة الرحبة. ويضاف إلى هذا نظرة الشاعر إلى هذا الضيقة ولكنها تمثل جديد الحياة الرحبة. ويضاف إلى هذا نظرة الشاعر إلى هذا الجديد من زاويته الخاصة وذلك هو البعد الحقيقي في تجديده.

والواقع أن الصافي، بعيداً عن التركيز المترف<sup>(390)</sup> للظاهرة اللافتة كان عليه في

- (387) الجام الذي يشرب به.
- (388) عواطف وعواصف، ص 151–152.
- (389) حسب الخاطرة مقطوعة صغيرة لتستوعب كل شعور الشاعر في إطار المناسبة التي تقتضيها.
  - (390) نقصد به هنا حرية التناول للموضوع وتكثيف مضامينه ويقابله االتركيز الضرورة.

مدى إسهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

التركيز الضرورة أن يفلسف الضعف الذي امتحن به مرضاً وفاقة وقلة وسامة ليستريح. وكان يريحه أن يغرق هذا الضعف بالسخرية ليخلص إليه منها كثير مما يخفّف من تأثير العقد الضاغطة على أعصابه المكدودة<sup>(391)</sup>.

وبصدد الشواهد يلاحظ أن الصافي في معاناته على معنى الترف يناظر ويفلسف بعيداً عن التوتر. وفي هذا المناخ الهادئ كان عليه أن ينفذ إلى الأعماق أو تسقط تجربته في السذاجة. وحين ينفذ إلى الأعماق ينفذ بطاقة ضخمة:

كملحا أبسصر المنتحدو بمطفل أبصر الانحطاط بي والمذبولا نحن ننتمو معاً ولكن صعوداً راح يستحو ورحت أنتمو نيزولا كملحا استند قنده الملندن أحسست بقدي يتحشى قبليلاً قبليلا<sup>(392)</sup> فهو هنا يناظر ببراعة بين طفل ينمو في سبيله إلى تكامل الحياة فيه وشيخ ينمو هو الآخر في سبيله إلى تكامل الفناء في خلاياه الحية. ويفيد من قدرة اللفظ على الإيحاء فيستغله للشيء وضده على نحو ما يصنع في (ينمو) ثم هو يقابل بين الصور المتناقضة

مؤكداً مبدأ التعويض لليمومة الحياة. ولعله من هنا يظل امتداد في قامة يذكّر بانحاء في قامة. ويقول ـ ونحن ما نزال في صلح التمثيل لتجربته العميقة ـ: سئمت ما أبصرت عيني وما سمعت أفني فطاب لنفسي فقد هاتين عساي أسمع شيئاً ليس تسميعة أفني وليصر ما لا تجتلي عيني ما في الحياة جديد أستلذً به حتى الجديدان قد صارا قديمين

وهناً أيضاً يخلع الصافي على معاناته طابع تعميق، وإلا فكيف يقع التعبير العميق عن الافتتان بالجديد إذا لم يكن من صوره أن تتمنّى حرمانك من حاستي سمعك ويصرك وقد عادتا قديمتين لكثرة ما سمعت بهما وأبصرت لعلك تسمع ما لا يمتد في مدى الأذن وتبصر ما لا يمتد في مدى العين. ثم يضاف إلى ذلك أن تجد في نهارك وليلك ظاهرة عتيقة لا تنعقد في حسك بعد على جديد! والواقع أن الصافي شدّ ما نفذ إلى الأعماق، ويبدو من الصعب أن تحصر تجربته على هذا المعنى. ومهما يكن

- (391) الريحاني، قلب العراق، ص 262. ففيها أن الصافي استطاع أن يثار لنفسه من الأسقام فصب عليها من قوافيه جام السخرية والغضب.
  - (392) أشعة ملونة، النجف، بلا تاريخ، ص 95.
    - (393) م. ن، ص 68.

فمي أدب العراق السمديث

من أمر فإن معاناة الصافي، في إطار الترف، وكنا نعني به نشاطاً فنياً يقع بغير اضطرار لم تكن تحمل دائماً طابع العمق وكثيراً ما سقطت في السذاجة. يقول الصافي في تجربة وصفية لـ (قلم) لم يكن يستريح إلى وظيفته فوق أوراقه وفي جيبه: ولي قـلم يسيل الـحبر منه كشيخ قـد أصيب بضعف ظهر متى أكستب بـه يسرع فيفرغ قطيرته وما أكـملت مسطري يسيل الحبر منه بـدون إذني وفي جيبي يبول ولست أدري<sup>(394)</sup> وواضح هنا أن انصراف النص إلى موضوع ومضمون هابطين ممكن جداً فيما

نعتقد. ثم إذا جاز ألاّ يكون في الفن توزيع للموضوع والمضمون على هذا النحو الذي يقع في «أخلاقيته» أكثر مما يقع في «جماليته» تظل أخيلة النص في تقويم منصف قريبة جداً من أخيلة العامة. ومن أمثلة هذه التجارب التي تسقط في السذاجة ما يقوله الصافي في نهمه الشديد إلى الملاحة وجوعه إلى الصباحة:

أنا لا أكتفي بوصل مليح واحد بل أروم كل مليح لينت لي أنفساً لتحظى دواماً كل نفس منها بوجه صبيح أنا كالجائع الذي يتمنى كل أكل فالحسن قوت الروح صار قلبي في الحب نهماً لأني لم أنل في الرفاق غير القبيح (<sup>395)</sup> ويخيل إلينا هنا أن الصافي يشوّه مقولة اليوون، في هذا الصدد ويمسخ مضمونها

ويتجاوز إلى صياغتها فيشوهها هي الأخرى في تبسيط لا يضيف إلى طرافة معناها جديداً، وكان بيرون، يقول في هذا الصدد:

(ليت للنساء جميعاً فماً واحداً إذن لقبلته واسترحت)

وكان الصافي يملك في المقولة إضافة واحدة هي أنه يعلل تهافته على الجمال بما يمتحن به من معايشة طويلة للقبح في رفاقه. وكان هؤلاء قدراً محتوماً في إطار علاقاته بالناس.

ومعاناة الصافي في إطار الضرورة، وكانت موصولة أبداً بالنشاز في حياته الخاصة وبالنشاز في الحياة من حواليه معاناة غنية ومعمّقة وإن وقعت متوترة في الغالب. ولعله من هنا يوالي «القط والفارة» ليشفي نفسه من ولاء الناس<sup>(396)</sup> ويتعجب من

- (394) أشعة ملونة، مطبعة الراعي في النجف، بلا تاريخ، ص 95.
  - (395) الأمواج، الطبعة الثالثة، 1954م، ص 142.
- (396) الشاعر والفأر و«الشاعر والقط» من قصائده المبتكرة انظرهما في «الأمواج»، ص 87–91.

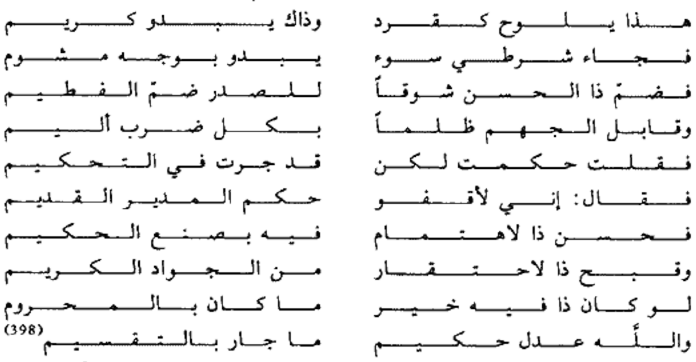
مدى إسهام الشعر الشيعي فمي الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

الأطباء الذين يحاولون أن يحرموه داءه ذلك الإرث الوحيد من أبويه. وله نظرات في النفس نافذة مؤثرة فهو يريد مثلاً أن ينزع عنه كل أثواب العقائد ولكنه يخشى وهو ينزع الثوب تلو الثوب أن يكون قد كوّن من الأثواب وألاً يصادف روحاً وراءها: كل يـوم أزيـح عـنـي ثـوباً بـالـياً مـن عـقـائـد الأحقـاب أمـلاً أن أعـري الـنـفس حقاً من لباس يشينها وصحاب غير أنبي إن أنض يوماً أصادف ألـف ثـوب مـلاصقاً لإهابي فـترانـي ما عسشت أنـزع أثـواباً كـأنـي كـومت مـن أثـواب صرت أخشى إن أنض كل ثيابي لـم أصادف روحاً وراء الـثياب فـترانـي القـشور كوّن منها بصل ما به سوى الجلباب<sup>(397)</sup> فـكاني القـشور كوّن مـنـها بصل ما به سوى الجلباب<sup>(397)</sup>

وجسهسي دمسيسم وقسلسبسي عـــــدو بحـــــل دمـــــدو لــــذاك تــــبــدو لـــعـــيـــنـــى السمسرأة مسشسل السخسمسوم إنسمي لأرثمني لمسعمميني تشرنسو لسوجسهسي السذمسيسم المسم كسسود المغييوم روحيى كـشــمــس عــلــيــهـلا قسالسوا الستسجسانسس يسليعينو إلى الـــوداد الــــصــمـــيـــم الكلمتيم غميم السوسميم أراه غــــــــر مــــــــــوم ألبقينته في البجيحييم لو كان وجسهسي بكفسي بسل وجسه نسحسس وشسوم إذ لــــم يـــكـــن وجــــه ســــعـــد طــــــــرأ بــــرانـــــى كـــــبـــوم لـــــو أن ربـــــى بـــــرانـــــي رأيــــت وجــــهــــى يــــدعــــو إلــــى ادكــــار الـــــغــــمــــوم مـــجـــشـــم لـــلـــهـــمـــوم كـــــان وجــــهــــى مـــــثـــــال لا يسستسر السقسيح خسلسق سبيام وسياميني حسيليوم ذو الـــحــــــن وهـــو ظـــلــوم يسبدو لسنسا كسالسرحسيسم أمسا السرحسيسم فسيسبسدو بسعسد لسبه كسالسظ السوم رايـــت شـــخـــصــيـــن يـــومـــاً تــضــاربــا كـــالـــخــصــوم

(397) الأمواج، ص 110؛ وقلب العراق، ص 263.

في أدب العراق الحديث



وواضح أن الصافي يتنفس هنا من كبت العقدة، فهو يعترف بدمامته قبل أن ينبز بها وتلك محاولة للترويح عن النفس المرزوءة بالنشاز. وواضح كذلك أنه لا يرسل في «العدالة» حكماً يقع على رسله، ففي مطاويه سخرية أخفى ما تكون السخرية بحكمة الله في توزيع عوارفه على خلقه. والصافي صريح لا يجامل في شعره غير الموت: أنـــا أهــواك غــيــر أنــي لا أوضــاك تـــأتـــي بـــالــكـــره والإجـــبـار ولــكــم رمـــت أن أزورك لــكـن

ونحن هنا بين يدي خاطرة بارعة في صرف النفس عن اليأس وتعزيتها عن قدرها القاسي وكانت ربة الشعر ــ فيما يبدو للريحاني ــ تعزية بالحياة فتفتح له أبواباً جديدة يلجها مبتهجاً وقد نسي كل ما به فينظم القصائد وليس فيها غير مرهم لجروحه<sup>(400)</sup>.

وعلى مدى ما نستعرض من موضوعات الصافي في جملة دواوينه نلاحظ أننا بصدد تظاهرة ضخمة يرفع فيها هذا الشاعر العبقري شعارات التجديد لا في إطار الغرض فحسب وإنما يتجاوز بها إلى كل المقومات التي تصنع ظاهرة الشعر. ومع الشواهد يخيل إلينا أننا يمكن أن نؤكد هذه الحقيقة بغير حاجة إلى عملية اختيار! ويبدهك في «الأمواج» وكثير من قصائده يمثل الشاعر قبل أن ينفلت من إسار البيئة الضيقة أن موضوعها يحمل هو الآخر هذا الطابع الذي لا يشارك الصافي فيه شاعر في القطاع،

- (398) الأمواج، ص 99–100.
- (399) قلب العراق، ص 264-265.
  - (400) م. ن، ص 265.

مدى إسهام الشعر الشيعي فمي الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

حتى أن بعض الذين أرّخوا للشعر العراقي الحديث ذهب إلى أن الصافي مدرسة مستقلة كان هو أستاذها وتلميذها في آن واحد<sup>(401)</sup> ويلاحظ أن الصافي نفسه يؤكد هذه الحقيقة بقوله:

لي في الشعر عالم مستقل أنا فيه فرد بدون خلاف لم أشارك غيري لأنبي كسربسي واحد لا شريك لي في القوافي وينبغي أن نتذكر ونحن نتحدث عن جدة الغرض في آثار الصافي أنه نقل رباعيات الخيام إلى العربية في ترجمة هي أدق الترجمات وأقربها إلى روح الأصل<sup>(402)</sup> وكان ذلك يعني أن الصافي يتوفر على الفارسية لغة وأدباً توفراً كاملاً، ويعود طبيعياً في هذا الضوء أن تستأثر الخاطرة باهتمامه لأنها في الأدب الفارسي ظاهرة واسعة الانتشار.

ونستكشف مع الجواهري طبيعة الغرض في إطار هذه الكلاسيكية المجددة فنجد أن ما ينتمي منه إلى القديم يتحول إلى غرض وسيلة وكنا قد أطلنا الحديث في هذا ولا حاجة بنا إلى التكرار. ويبقى أن هذا الشاعر العملاق ـ والصفة هنا شديدة اللصوق بصاحبها ـ لم يتوقف عن أن يغني تجربته الشعرية لا في إطارها السياسي وحده كما قد يظن بل في إطارها العام حتى أن فجربيي، وهي معاناة غزلية هابطة تظل تصعد في طريقها إلى القمة لتبلغ أنقى نماذجها في قبائعة السمك». وفي بؤرة ضوء أقوى توثيقاً للحكم بالمقارنة بين النصوص تستشهد أدل الخطوط العريضة على ما نذهب إليه في التجربتين. يقول الجواهري في النموذج الهابط:

اسمحي لي بقبلة تملكيني ودعي لي الخيار في التعيين قربيني من الللذة ألمسها أريني بداعة التكوين أنزليني إلى الحضيض إذا ما شئت أو فوق ربوة فضعيني كل ما في الوجود من عقبات عن وصولي إليك لا يثنيني احمليني كالطفل بين ذراعيك احتضاناً ومثله دلليني وإذا ما سئلت عني فقولي ليس بدعاً إغاثة المسكين أستهي أن أراك يوماً على ما ينبغي من تكشف للمصون غير أني أرجو إذا ازدهت النفس وقاض الغرام أن تعذريني الطميني إذا مجنت فعمداً أتحرّى المجون كي تلطميني وإذا ما يدي استطالت في شعرك لطفاً بخصلة قيديني

> (401) الشعر العراقي الحديث: مرحلة وتطور، ص 78–79. (402) تركي كاظم جودة، أحمد الصافي النجفي: حياته، شعره، 1967م، ص 42.

ما أشد احتياجة الشاعر الحساس يوماً لساعة من جنون(403) ويقول في «بائعة السمك» وهي قمة النقاء الذي انتهت إليها التجربة الهابطة: ببنيا شبهبوة البجبائيع البحبائير وذات غـــــداة وقــــد أوجــــفـــت نىزۇد بالىسىمىك «الىكابىرى»<sup>(404)</sup> دلفنا لحانوت سماكة تسليفت كسالسرشسأ السنسافسر فلاحت لنا حلوة المجتلى تــشــدّ الــحــزام عــلــى بــانـــة وتفتر عنن قسمسر زاهسر تنضييق بسهما رقيية المساحر من «الجيك» حسبك من فتنة بما اخترت من صيدك النادر فقلنا: علينا جعلنا فداك ليعسوب كسذي خسبسرة مساكسر فسجساءت بسمسمكسورة بسضمسة وترميق بمالمنهظر المخازر تنفض بالذيل مطر الصبا تـكاد تـقسول: أمـشلي تـموت؟ لـعـنيت ابسن آدم مسن جائسر لسمسسبسح أتسرابسي السزاخسر أمسا لسى مسن عسودة تسرتسجسي أما لابنية «الجيك» من زاجر أما في الصبا لي من شافيع الا رجــعــة لــحــبــيــب جــو حزين عملى غيبتى ساهر وسال عملي فسمهما التفاغير ودب السقسنسوط عسلسي وجيبهسهما واهوت عسليها بسساط ورتحتا ويحسبني لسك مسن جسوفر جسازر وقسرت عسلسي السجسانسب الأخسر وثبتت فبشببت عبروس الببحبار مـــن كـــل بــاد ومــن حــاضــر فقلنا لها يا ابنة الأجملين دلييلاً عملي تسدرة القسادر ويما خميمر من لمقمن المملحديين جمماليك والمرقية الممسزدهاة خمصممان لملمذابهم المنساحسر وكفك صيغت للثم الشفاه وليست لهذا الدم الخاشر فقالت: أجل أنا ما تنظران وإن شقّ ذاك على الناظر تسعسلسمست مسن جسفسوة السهساجسر ومسن قسسسوة السرجسل السغسادر (405) وواضح أن الخط البياني الذي يصل بين التجربتين يؤكد أن المضمون الذي كان

- (403) ديوان الجواهري، الجزء الأول، بغداد 1973م، ص 493–494.
  - (404) من ألذَ أنواع السمك الطري وأشهاها في قبراغ».
  - (405) الجواهري، بريد الغربة، براغ 1965م، ص 1-2.

مدى إسهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

يتمرّغ بوحل اللذة الرخيصة في «جربيني» يتطور إلى ما يشبه أن يكون من أسلوب العذريين في انفعالهم بالجمال، وحديثهم عن جراحه المقدسة، وتلك ظاهرة كان ينبغي أن تقع عبر تحول الجواهري من اليمين إلى اليسار، ومع اليسار لم يكن هناك مجال في الظاهر على الأقل، إلا لحب واحد هو حب الجماعة وإلا لأسلوب واحد في الحب هو أسلوب العطاء في أوسع مدلولاته الخيرة. وتجربة الجواهري في الوصف كانت تتطور هي الأخرى من المعطى الحسى المبتذل إلى المعطى الفكري التأملي وإغنائها أحياناً بما يدل على أنها لا تبعد عن تصور اليسار للظاهرة الفنية وما يقع في إطارها من الالتزام أبداً بقضايا الإنسان العادلة. فمن الاقتصار في تجربة الوصف على المعطى المطروح في المدى الحسي لأية رؤية قول الجواهري: لا تعدكم سنن الهوى وفروضه الالروض يضحك للغمام أريضه ما أبهج الزهر المرقرق في الضحي ليجلو العيون شعاعه ووميضه والجو محتشد الغيوم رواقه ميبيد الرياح متي تشأ تقويضه وكمأنسا جاء الربيع إلى الشري فيالحسن عن سمج الشتاء يعيضه والكأس يجلوها أغن يكاد من 💓 فرط النعاس يؤوده تغميضه راضت محاسنه النفوس فأدركت الأأفها هي بالكؤوس تروضه لو كنت تبصره رثيت له وتما العيا عليه من الخمار نهوضه (406) ثم تتطور التجربة في خط بياني واضح إلى تجربة تتجاوز حدود المحسوس في الظاهرة إلى إغنائها بما يشبه أن يكون في مصطلحات التراث من التهميش على المتن، وكان الجواهري يهمشها في البدء بما يتلاقى مصادفة مع رؤية اليسار لمشكلة

الإنسان الاجتماعية فيقول مستوحياً ساعة مع البحتري في سامراء: أسدى إليَّ بـك الـزمـان صـنـيـعـا فـحـمـدت صـيـفـاً طيبباً وربـيـعـا أجـلـلت منـظـرك الـبـديـع ومـنـظـر أجـلـلـتـه لِـمَ لا يـكـون بـديـعـا درج الـزمـان بـهـا سـريـعـاً بـعـدما نـاشـدتـه الآ يـمـر سـريـعـا ألفيت حسن الشاطئين مرفرفاً غضاً وخصب الشاطئين مريعا وأضعت أحـلامي وشرخ شبيبتي وطـلاقـتي فـوجـدتـهـن جميعا صبـح أغـر ولـيـلـة جـذلانـة بيضاء تـهـزا بـالصـباح سطوعا

(406) - ديوان الجواهري، الجزء الأول، 1972م، ص 294. والقصيدة ترد في الديوان تحت عنوان (الساقی).

والبيدر ببالأنبوار يتميلأ دجيلية زهوأ ويبعث في النفوس خشوعا وترى ارتياحاً في الضفاف وهزة تعلو الرمال إذا أجد طلوعا صهرت هشاك فبموعبت تبمويعا وجرت علىي الحصباء دجلة فضة وتقطعت أسبابها تقطيعا دور المخلائيف عنافيهما سنمارهما خطب الزمان لها فكان فظيعا درجت بساحتها الحوادث وانبرى تأبى تشاهد منظرأ مفجوعا حتى شواطئ دجلة منسابة أبستشهما مسرئيسة ولسطمالمما غازلت منها حسنها المسموعا ولـــقــد تـــذمّ جــلادة فــى مــوقــف للنفس أجمل أن تكون جزوعا بيد الحوادث فظة مصفوعا قصر الخليفة جعفر كيف اغتدى لم تأله التحطيم والتصديعا وكم استقر على احتقار طبيعة ملكأ بشهوة مالكيه بيعا ولقد بكيت وما البكاء بمرجع ما يستثير اللوم والتقريعا زر ساحة السجن الفظيع تجد به حلبوا ملذات الحياة ضروعا إن اللين على حساب سواهم رفعوا القصور على كواهل شعبهم 🔄 اوتبجاهلوا حقاً له مشروعا ساسوا الرعية بالغرور سياسة الأيرتضيها من يسوس قطيعا حستي إذا ما الشعب حرّك يُتّاعي / جاذا هُمّام أدني وأقبصر بـوعـا (407) ويبقى في التجربة أن المقارنة بين البحتري في القديم ورفقة له من الشعراء العراقيين في الحديث على نحو ما يذهب إليه الجواهري لا تسمو على الحطام قدر ما تلتصق به. ثم يضاف إلى ذلك مشاعر حسد لم يستطع الجواهري أن يسترها، وهي مشاعر تنطلق من أن البحتري لم يكن يقصى عن بيوت المال ولم يكن يدفع عن أبواب السلطة لأنه غريب ولو أنه كان عراقياً لمات جوعاً!!

وصبا فنال من الصبا ما اسطيعا في ظلهم عاش القريض رفيعا يقصى ولا عن بابهم مدفوعا أبياته وسط البيوت شموعا وحمدت فيه قرارة وهجوعا

(407) م. ن، ص 485-486.

عببث الولياد باشرخ دهار عابث

ونـمـا رفـيـعـاً فـى ظـلال خـلائـف

لا عن بيوت المال كان إذا انتمى

قندروا له قندر الشبهور وأسترجبوا

ضيف العراق نعمت من خيراته

مدى إسهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

أن تعقد الحفلات كنت مقدماً أو تُنْبِر الأمراء كنت قريعا وأظن أنك لو نمتك ربوعه لشكوت منه فؤادك المصدوعا ولكنت كالشعراء من أبنائه ممن تجوهل قدرهم فأضيعا لك في التي راشت جناحك رفقة لولا جلادتهم لماتوا جوعا<sup>(408)</sup>

ولعله من هنا لا يجوز أن تكون في التجربة رؤية يسارية مقصودة، وإن تصادف أن يكون فيها شيء من هذه الرؤية. ذلك أن الالتزام بقضية الإنسان وهو جوهر هذه الرؤية لا يلائم ما في التجربة من تطلعات بورجوازية. ولكن الجواهري لا يقف عند هذا الحد من تهميش المتن الوصفي برؤية اليسار، ففي «الراعي»<sup>(409)</sup> وهي معاناة بارعة في الوصف تزول الثنائية ويتوحد الهامش والمتن ويصبح كل ما في الإطار مدعواً للتدليل على أن الرؤية الملتزمة، وهي رؤية اليسار بعامة قد امتدت إلى كل

ومع بحر العلوم يلاحظ أن الغرض من حيث انفعاله بالمتغيرات أدل من غرض الجواهري على انتمائه للجديد لأنه ظل بغير ضعف يناضل من أجل ارتباطه باليسار ويمنحه كل طاقاته الشعرية عبر إنسانيته المتوهجة، وكان هذا يعني أن الرجل استمر يتفاعل بأخطر ما يقع في الفترة من متغيرات، وطبيعي في هذا الضوء أن يقع غرضه جديداً أبداً. ولكن الذي ينبغي أن يسجل هنا، تأكيداً لا تأسيساً، أن بحر العلوم شاعرية ظلت بغير عمق، وسواء أكان هذا قدرها أم كان مصطنعاً تنسيقاً بين الوسيلة والهدف ـ وكان هدفه شديد الالتصاق بتوعية العامة وتعبئتها لحياة أفضل ـ فقد بقي في إطار التقويم ينبز به.

ثم يكُون في المجددين كذلك شاعر كبير هو الدكتور عبد الرزاق محيي الدين وكان على قلة ما تركه في الشعر، ونحن هنا بصدد مقارنة، يمثل في جدة الغرض انفعالاً عميقاً بالمتغيرات. وسواء أوقع غرضه في هزل أم وقع في جد فقد كان، على الجبهتين، يؤكد أنه ممن وهبوا واكتسبوا. ويظل في عقيدتنا أن الطبع وحده في إطار العمل الفني لا يغني عن الكسب، وأن الكسب وحده في الإطار نفسه لا يغني عن الطبع حتى إذا التقيا أمكن أن يتمخضا عن ظاهرة شعرية لافتة. والواقع أن هذا

- (408) م. ن، ص 487.
- (409) سبق أن عرضنا القصيدة بكاملها في صدد الحديث عن نزعة الإصلاح وعلاقتها بإسقاط الشعر في النثرية.

في ادب العراق الحديث

الشاعر الكبير المتمرس لم يشهر في الحياة الأدبية شهرة الشبيبي من قبل، أو شهرة الجواهري من بعد، ويخيّل إلينا في تعليل ذلك أنه فوق غرضه الذي تميّز بالرصانة، ولا بد هنا من الاستثناء، شديد الشغف بالتعميق. فعنده أن البقاء على السطح لا يكون في إطار الشعر إلا سذاجة وأن المضمون الجيد هو الذي يؤخذ غلاباً كما يقولون، أو هو الذي يقتضي أن يراض طويلاً جداً قبل أن يسلس!!

وعندي، من هذه الزاوية بخاصة أن عبد الرزاق محيي الدين وراء نضجه الفني الكامل يحمل هوية انتماء حقيقي إلى المدرسة التي أقلقت العمود وشككت بجدواه وحمل لواءها الطائي الكبير. وبصدد الشواهد يلاحظ أن همزيته التي يتوجه بها إلى الأديب العربي بعامة تختصر كل أدلتنا على أن هذا الشاعر الضخم كان مهيئاً لأن يتدفق في كل الأقنية الجديدة التي شقتها المتغيرات لشعر الفترة.

واطو ما أسدلت سترأ وغطاء خلذ رداء الشمس وانشره لواء وتسبسلت سسوءة السكساسسي عسراء رتِّ ما أدمـنـت قـى تـرقـيـعـه وركـــاب ســـرت فـــى جـــلــوتـــه ضالعاً طاحت هواديه فناء (410) ومسزامسيسر تسغسقيست بسهيكاته إباطلا عادت هشيما وغشاء والممقاصير التي أسرجيتها وتسعسهمدت مسغمانسيهما طسلاء وكرشها البرينج نبكبناه هبناء نسصماست مسن وهمج لموطعها المح كبلما زادت شجى زدنيا ارتيخياء قم مقام الوحيي لا صناجة وقسرت مسدحساً وهسجسواً ورثساء واعسرك الآذان صدعما إنسهما وارتـــجـــازاً يـــتــلـــظــــى وحـــداء عد بها ملحمة ضارية لا ظــلالاً مــن خــيـال يــتـراءى ورؤى فسلمسم فسة صمادقسة لا شواظاً تنصطلى منه ادعاء ولينظيني عيناطينفسة مستسبسوبية أضحمصت فسنسك روحساً وأداء آن أن تـخـلـص مـن شـائـبـة لموجموه المخميسر بمدءأ وانستسهماء آن أن تــرسـلــهـا نسرًاعــه أن يرى فينا رعاة أمناء آن لسلسفسن السذي نسحسيسا لسه مسمسلاء لسمسوانسا أجسراء أدعيناء تسحنن منا عنشبتنا بنه تسبسغساء ورجسعستسا بسلسداء وترددنا عسلي أعستابهم

(410) النامة هنا فعل.

سرّه أحــــن صــنــعــاً أم أســاء ولقينا كل عهد بالذي كمشرت مسوتسي وقسلست شسهمداء لسعسن السفسن بسنسا مسن فسنسة أشهدت البضبادة يبوم استنجبمنعنت لبغبة البحباكمم واستنخبذت هنجباء ودم يسصبينغ شسدقسيسهسا فسداء وتسخسلست عسن دم يسغسلمي بسهسا فى المحاريب اعتكافأ والتجاء وأديل السحكم مشهما فبانبزوت ينشر الشرك حواليه لواء فبإذا الستسوحسيند فسي مستسذنسة ماد تلقيناً وزقاً وارتغاء وإذا الموحمي المبذي نسلمهممه للأولى لا يستجيبون دعاء وإذا فــــى كـــل قـــطـــر دعـــوة وتنذين النشامة البلرومة ولاء وإذا «الـحـيـرة» تـهـوى «فـارسـاً» فــــتــــن الــــوادي خــــواراً ورغــــاء وإذا افسرعسون مسصسرا جسسد لم تصن أرضاً ولم ترعَ سماء (411) وإذا الــعــرب جــمــيــعـــأ بــدد

وصالح الجعفري شاعر آخر في القطاع ينزع بغرضه إلى التجديد ويشارك بصدق في نقله من تقليدية تعتصر حيويته في حدود المناسبات الضيقة، والاهتمامات الرخيصة إلى رحاب الحياة المتفايضة بالجديد على كل جبهة، وكان نشاطه في إطار «الرابطة» التي اقتضاها تيار المتغيرات في النجف يوسع من رقعة هذه الجزيرة الصغيرة التي يلجا إليها المطاردون بسياط القديم كلما أحسوا حاجة إلى أن يستعيدوا ما استهلك من أعصابهم في الطريق إلى التحرر من قيوده. وميزة الجعفري أنه ظل في حدود البيتة المحافظة يتنفس تحت الماء ويتأبى على الغرق. وفي عقيدتي أن هذا الشاعر الكبير واستشهدنا جملة من تحرم من قياده. وميزة الجعفري أنه ظل في حدود البيتة المحافظة يتنفس تحت الماء ويتأبى على الغرق. وفي عقيدتي أن هذا الشاعر الكبير واستشهدنا جملة من نصوصه فإننا نحيل عليها هنا ابتعاداً عن التكرار. وتجنباً للقليل والكثير من فضول القول وتأكيداً لجدة الغرض بجدة المضمون يلاحظ أن الجعفري يقدم أدلة شديدة التطرف في هذا الصدد. يقول في الإشادة بسعي الهند إلى استقلالها والكثير من فضول القول وتأكيداً لجدة الغرض بجدة المضمون يلاحظ أن الجعفري يقدم أدلة شديدة التطرف في هذا الصدد. يقول في الإشادة بسعي الهند إلى استقلالها مضحية في سبيل ذلك بكل ما تملك:

سے سي منظی ومنطق بسطر سم منطق سے ورسود حـجـوا فـلـــــــم بــالــغــيــن بــحــجــكــم شــرف الــهــنــود

(411) من مجموعة خطية، تتضمن طائفة من قصائد الشاعر.

حـجـوا إلــى اســتـقــلالــهــم وحـجـجـتـم خـوف الــوعـيــد ضـحــيــتــم كــبــشــاً ومــا ضــحــوا ســوى طــيــب الــوجــود وعـــبــادة الأحـــرار أفـــضــل مـــن إطـــاعـــات الــعــبــيــد<sup>(412)</sup> ويخاطب امرأة يحبها في تعريض بالغ التطرف بالفقه ورجاله وكتبه! بل هو يتجاوز

ذلك إلى التعريض ببعض ما يرد في فقرات الأذان للصلاة فيقول: ارفعي الصدغ عن محياك حتى لا أرى حائللاً ولو قيد شعره ارفعيه وحاذري أن تعييشي بمقلوب تخذف دار هجره شاهدي في هواك بحر من الدمع وإن لم يكن بذلك عبره أنا فارقت أسرتي من طريق الحب حتى أصبحت وحدي أسره فأنا شاعر وهم فقهاء وكلانا يجيل حولك نظره لامني فيك سالك ضل حاديه فأمسى في سكرة بعد سكره بحثوا عنك في «المدارك» لما استصعبوا البحث في «مسالك» وعره أيها التائهون «حي على النور» تجلّى ما بيين صدغ وطرة<sup>(11)</sup>

ويبدو أن امتله كثيرة لطائفة الحرى من المجددين في الفطاع يمكن أن توقد تحقيقه ما نذهب إليه في جدة الغرض لولا أن البحث لا يتسع لأكثر من العينة وهي وحدها جديرة بأن تقنع.

3 – وحين ننتهي إلى المتحررين من القيود ننتهي إلى ظهور اليسار ظهوراً قوياً في الفترة. وكان اليمين من قبل هو الذي ينظّر للأدب ويحكم نشاطه في الغالب. وفي إطار الغرض لم يكن في الضوابط ما يمنع من أن يقع الشعر للشعر، أي لم يكن في الضوابط ما يمنع من أن يقع الشعر للشعر، أي لم يكن في الضوابط ما يمنع من أن يقع الشعر للشعر، أي لم يكن في ألضوابط ما يمنع من أن يقع الشعر للشعر، أي لم يكن في أطور الغروس لم يكن في الضوابط ما يمنع من أن يقع الشعر للشعر، أي لم يكن في أطور الغروس لم يكن في الفار الغرض لم يكن في الضوابط ما يمنع من أن يقع الشعر للشعر، أي لم يكن في ألضوابط ما يمنع من أن يتحدث الشاعر في الحدود الضيقة التي تنغلق على ذاته. لقد كانت الرومانتيكية إذن مقبولة قبل ظهور اليسار. والرومانتيكية على حقيقتها حديث قاصر على (الأنا). وكان على اليسار وراء ظهوره الفاعل أن يفرض رؤيته الفنية على الغرض وأن يحصره في نطاق «الهو» ويتجه به إلى الواقعية. والحق أن الدعوة إلى الغرض وأن يحصره في نطاق «الهو» ويتجه به إلى الواقعية. والحق أن الدعوة إلى تحرير التجربة الشعرية، من قيود القديم تسوغ على جبهة اليمين مثل ما تسوغ على جبهة اليسار وكان الدعوة إلى جبهة اليمين مثل ما تسوغ على الغرض وأن يحصره في نطاق «الهو» ويتجه به إلى الواقعية. والحق أن الدعوة إلى العرض وأن يحمره في نطاق «الهو» ويتجه به إلى الواقعية. والحق أن الدعوة إلى الغرض وأن يحمره وأن الدعوة إلى الغرض وأن يحصره في نطاق من قيود القديم تسوغ على جبهة اليمين مثل ما تسوغ على جبهة اليسار وكان الذي تسوغ به على الجبهتين أن التجربة تتخلص من الفضول فتعود جبهة اليسار وكان الذي الفرول فتعود جبهة اليسار وكان الذي الفرول فتعود ألى السار وكان الذي تسوغ به على الجبهتين أن التجربة تتخلص من الفضول فتعود جبهة اليسار وكان الذي الفرول فنعود ألمول النجبهتين أن التجربة تتخلص من أم الفضول فتعود جبهة اليسار وكان الذي الفرول فلول فتعود ألى الومان الذي الذي الذي الفرول فتعود جبهة اليسار وكان الذي النجبهتين أن التجربة تتخلص من الفضول فتعود جبهة اليسار وكان الذي الغول إلى الومان الذي الغرب ألموال فتعود ألموال الذي الغرب الغول الفرول فلول ألموال فتعود ألموال الذي الموال فتعود ألموال الذي الموال فلول الموال فلموال فالغول ألموال ألموال فتعود ألموال الذي الموال فلول ألموال فلول فلول الذي الموال فلموال فلول ألموال أل

- (412) شعرا. الغري، ج 4، ص 316.
  - (413) م. ن، ص 318–319.

حدى إسهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

أرشق ومن العوائق فتعود أقدر على التدفق. ثم يختلف اليمين واليسار بعد ذلك في الانتفاع بالصيغة الجديدة، فقد ظل اليسار يحصره في غرض يقع أبداً على معنى (الهو) في حين كان اليمين يمدّه إلى «الأنا» وينفي عنه الحصر!

وإذا صحّ أن اليسار كان قادراً على أن يمتصّ جملة الطاقات الشعرية في القطاع الشيعي وكنا قد بسطنا الحديث في أسباب ذلك من قبل فقد ظلت طاقات ضخمة تقع خارج نفوذه. ويلاحظ أن انازك الملائكة» – وهي في رأينا أضخم هذه الطاقات – لم تقتنع برؤيته لا في إطار السياسة ولا في إطار الفن. ويخيّل إلينا أن نازك الملائكة ليست هنا ظاهرة فردية شيعية بقدر ما هي تيار، إذا صح التعبير. وإذن يظل في المتحررين من القطاع الشيعي من يراوح بين اليمين واليسار في غرضه انطلاقاً من أن تجربة الشعر ينبغي أن تتحرر من الانتماء. ويلاحظ في تجربة السيدة نازك الملائكة بخاصة أنها تجربة مثقفة، ولعله من هنا لا يستطعمها قارئ قليل الحظ من المعرفة. وكان البعد الثقافي في هذه التجربة ينقلها إلى طبيعة الأحداث الدرامية حتى يصعب أن يدل على كل حقيقتها عنوان. نريد أن نقول: إن تجربة نازك الملائكة في الغالب ليست تجربة فأجزاء، وإنما هي تجربة وكل ترابط فيه الأجزاء ترابط الأعضاء، إذا جاز التعبير.

> في «الزائر الذي لم يجئ» تقول مدّة الشاعرة الكيرة ومرّ المساء وكاد يغيب جبين القمر وكلنا نشيّع ساعات أمسية ثانيه ونشهد كيف تسير السعادة للهاويه ولم تأت أنت... وضعت مع الأمنيات الأخر وأبقيت كرسيك الخاليا وأبقيت كرسيك الخاليا يشاغل مجلسنا الذاويا وما كنت أعلم أنك إن غبت خلف السنين وفي كل زاوية من رؤاي وفي كل معنى وما كنت أعلم أنك أقوى من الحاضرين وأن مئات من الزائرين

ولو كنت جئت وكنا جلسنا مع الأخرين ودار الحديث دوائر وانشعب الأصدقاء أما كنت تصبح كالحاضرين؟ وكان المساء يمرّ ونحن نقلب أعيننا حائرين ونسأل حتى فراغ الكراسي عن الغائبين وراء الأماسي ونصرخ أن لنا بينهم زائراً لم يجئ ولو جئت يوماً \_ وما زلت أوثر ألاً تجيء \_ لجفّ عبير الفراغ الملون في ذكرياتي وقص جناح التخيل واكتأبت أغنياتي وأمسكت في راحتي حطام رجائي البري وأدركت أنى أحبك حلما وما دمت قد جئت لحماً وعظما سأحلم بالزائر المستحيل الذي لم يجئ (414) وواضح أننا هنا بصدد خاطرة تنعقد على أن المستحيل وحده في سياق الرغبة هو الذي يمثّل «الشاغل» فإذا ارتد إلى طبيعة المحكن تحول إلى طبيعة «الصارف». ومن المؤكد أن الغرض هنا يتميز بالجدة ويشير إلى جذور تضرب عميقاً في الثقافة السيكولوجية. وحول «النائمة في الشارع» تدير نازك الملائكة الخواطر التالية: في «الكرادة» في ليلة أمطار ورياح والظلمة سقف مذ وستر ليس يزاح انتصف الليل وملء الظلمة أمطار وسكون رطب يصرخ فيه الإعصار الشارع مهجور تعول فيه الريح تتوجع أعمدة وتنوح مصابيح والحارس يعبر جهمأ مرتعد الخطوات يكشفه البرق وتحجب هيكله الظلمات

(414) نازك الملائكة، قرارة الموجة، ط. أولى، دار الآداب، بيروت 1957م، ص 120.

.

باسم الإحساس فواخجل الإنسانيه<sup>(415)</sup> ولعل أبرز ما يلاحظ هنا أن الشاعرة، وكانت محسوبة على اليمين لم تتحول على عمق النشاز في المشكلة التي تطرحها إلى ما يعرف في إطار اليسار من حلولها العلمية، وظلت تصرّ على أن تبقى في إطار اليمين وفي رؤيته أن الفقر يمكن أن يعالج بالرحمة. ومهما يكن من أمر فقد بقي هذا يشير على الأقل إلى عمق التناسق بين النظرية والتطبيق.

وفي حدود الصور الاجتماعية الناشزة تستغل نازك الملائكة شاعريتها الضخمة لإدانة التقاليد المتخلفة بعيداً عن تقريرية الوعظ فتقول في «غسل العار»:

(415) قرارة الموجة، ص 57–61.

وصمة عار في جبهتنا وغسلناها وستحكي قصتها السوداء الجارات وسترويها في الحارة حتى النخلات حتى الأبواب الخشبية لن تنساها وستهمسها حتى الأحجار غسلاً للعار غسلاً للعار يا جارات الحارة يا فتيات القريه الخبز سنعجنه بلموع مآقينا الخبز سنعجنه بلموع مآقينا لتظل ثيابهم بيضاء اللون نقيه لا بسمة، لا فرحة، لا لفتة فالمديه ترقبنا في قبضة والدنا وأخينا وغداً من يدري أي قفار ستوارينا غسلاً للعار<sup>(416)</sup>

ولعل أروع ما في التجربة أن الحوار لا يجري فيها على المألوف من تقاليده فهو من حوار السياق لا من حوار الحديث. وكان هذا أبداً دليل امتياز ومؤشر تفوّق، ذلك أنه ليس من السهل على شاعرية عادية أن تمدّ النصوص بطاقة على أن تحاور بعيداً عن الصيغة التقليدية التي تعوق الانسياب وتعترض التدفق.

ويضاف إلى هذا ما يلاحظ في التجربة من استغلال المفارقة لإدانة التقليد بضعف المنطق وحطة المشاعر، فالذين يغسلون عارهم متأثمين لا يجدون بأساً في أن يمرغوا غيرهم بوحله مستهترين حتى بأقدس القيم التي تولي العرض نصيباً كبيراً من عنايتها حفاظاً عليه. وكان في التجربة غير هذا وذاك ابتعاد بالأسلوب عن التقريرية وتلك ميزة ظلت لصيقة بالمتحررين وحدهم من المجددين.

وفي التجربة على معنى الالتصاق الشديد بـ (الأنا) يلاحظ أن الاستشهاد لها شديد اليسر فقد ظلت هذه الشاعرة الكبيرة تنبز ببعدها عن الواقعية التي كان اليسار بكل ما

(416) قرارة الموجة، ص 145-148.

يملكه من نفوذ قوي في قطاع الإعلام وراء انفتاح السلطة على الحياة الحزبية يروّج لها ويتهم خصومها بالعمالة مرة وبمواريث البورجوازية مرة. والحق أن نازك الملائكة لم تكن بعيدة عن قضايا الإنسان المأزوم في العراق ولكنها كانت قريبة جداً من مزاجها هي، وكان هو الآخر مأزوماً، ولم يكن لها فيما يبدو خيار إلا إذا كانت من «الملائكة» حقاً. ومع ذلك فلم تكن غنائيتها شديدة الضيق ففي غمرة أحزانها لم تكن تنسى أحزان الناس، وفي دواوينها لم يكن هذا قليلاً وتوثيقاً لهذه الظاهرة حسبنا أن

في أواسط الأربعينات وراء فيضان لدجلة هذّد بغداد بالغرق كانت نازك الملائكة تستوحي بإحساس الرومانتيكيين المرهف قصة مقبرة غمرتها مياه النهر المتوحش في مساء عاصف فتقول:

بالأمس قد كان هنا عالم يغمره الموت بأستاره يهفو عليه العدم القاتم في رحمة الصمت وأسراره مقبرة أودعها البائسون أشلاء أمواتهم الفانيه يا جثثاً ما كفنتها المنون بغير أطباق الئرى العاريه هذي الوجوه الشاحبات الجباه وهذه الأشلاء والأعين طفت حيارى فوق وجه المياه وعض فيها العدم المحزن يا نهر لا تقس على الميتين حسبك ما سببته من شقاء حسبك ما شرّدت من باثسين وارفق بسكان الثرى الأبرياء يا للمساكين أحتى الممات تلحقهم لعنة أيامهم ماذا جنوا من مبهجات الحياة

ترى وما ألوان أحلامهم أهكذا تفنى أغاريدنا ويهزأ الموت بأزهارها وتملأ الدنيا أناشيدنا يوماً ونشوى تحت أحجارها ما أفظع المبدأ والمنتهى ما أعمق الحزن الذي نحمل ما أعمق الحزن الذي نحمل ما أعمق الحلام فوق السها توهذه المقبرة المظلمه وهذه المقبرة المظلمه أبعد هذه الجنة الملهمه نسقط فوق الشوك صرعى الفناء<sup>(417)</sup> فالغنائية هنا ليست شديدة الانغلاق على ال

فالغنائية هنا ليست شديدة الانغلاق على الذات ذلك أنه ظلت فيها مشاعر تصلها بالجماعة، أي ظل فيها ما ينزع بها إلى الواقعية. ولعل الذي يلاحظ على هذه المشاعر أنها لا تتدفق بقوة بل هي تنساب بكثير من الهدوء والدعة، وكان هذا يعني أنها لا تصدر عن نفس تكتوي حقاً بآلام الناس بقدر ما تصدر عن اقتناع عقلي مترف بأن الظلم يقع قاسياً جداً على هذا النحو. وتلك حقيقة تجد أدلتها أبداً في جملة الأعمال الفنية التي تقتصر على الاحتكاك النظري بهموم البشر... وفي هذا الضوء كان شاعر كبير مترف ينقل الفدائي إلى فلسطين ليبحث فوق أرضها قبل أن يفرغ رصاص بندقيته في صدور الذين طردوه من أرضه، عن طفولته، وعن رفاق حارته، وكل ركن دافئ وكل مزهرية!

ومرة أخرى تنفعل نازك الملائكة بالفيضان ثم تفلسف الحياة عبر ظاهرة الضعف التي تلمحها في الذين لا يطيقون دفع أخطاره فتقول:

هي ذي يا ظلام عاشقة الليل تطيل التحديق تحت الدياجي

- (417) قصيدة المغبرة الغريقة، ص 12.
- (418) يرد هذا في قصيدة مشهورة تغنيها أم كلثوم لنزار قباني.

وقفت عند شاطئ النهر تصغي لأنيس السريساح والأمسواج وترى السليسل غيسهباً راعب النظل عسلسى رائع من الأثباج وتحس الحزن العميق بحقل أغرقته المياه خلف السياج وقفت في الدجى تحسّ الأسى المر وتبكي في مسمع الظلمات وترى بسالخيال ما حلّ بالقرية والباتسيس من ويلات فجأتهم تحت اللجى لجة الموج فباتوا صرعى القضاء العاتي ومضوا يضربون في ظلمة الليل وما من مُنْج من الماساة ومضوا يضربون في للمة الليل وما من مُنْج من الماساة ومضوا يضربون في لحمة الليل وما من مُنْج من الماساة ومن عالى تحت الظلام صراخ رددته الرياح للأشجار عبثاً تضرعين عاشقة الليل لقلب العات والاقدار وأخيراً فإن ذلك لا يعني أن هذه الشاعرة المدعة لم تكن في كثير من الأحيان أسيرة غنائية تختق في حدود (الأنا) الضيقة ولكننا مع ذلك نظل في حاجة إلى أدلة أسيرة غنائية تحتوى هذه الغائية في عصر الراقية، ويعيد جداً في نظرنا على الأقل أن التجربة الحية ولو في حدود «الفرد» لا تحت في عمر «الجماعة» قيمة فنية ذاتية!

ذلك أن الثابت في (الأنا) يعيش فورة حياة مستمرة، ربعلى هذا المعنى لا تفقد «إن شاء الله» وهو مثل نضربه قيمتها الفنية ولو بعيداً عن عصر الرومانتيكية. وكانت «إن شاء الله» تنعقد على الخواطر الوجدانية التالية: ناديت الوردة ذات صباح: يا وردة إني عطشى

فرنت وانتفضت وابتسمت وجهاً قلباً، شفة، رمشا منحتني العطر اللون الحب وما بخلت فرشت لي خديها وحنت وسألت حبيبي أن ألقاه فتطلع فيَّ وقال: أجل إن شاء اللَّه

(419) عاشقة الليل، ص 172–173.

حدى إسمهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

-

## إن شاء الله

ومهدي راضي السعيد<sup>(420)</sup> شاعر آخر في القطاع ينتمي إلى مدرسة المتحررين. ونحب أن نذكر هنا بأن التحرر لا يعني انصرافاً كاملاً عن بحور الخليل فقد ظل الرواد بخاصة يتسمحون باعتماد ضوابطها. ويلاحظ في هذا الصدد أن الذين التزموا في إطار التحرر بتطبيق نظريته نصاً وروحاً كانوا في البداية قلة ثم تكاثروا بعد ذلك وراء نهاية الفترة المدروسة. نريد أن نؤكد هنا أن مدرسة شعرية متحررة كانت قد وجدت بالفعل وقد وجد لها منظرون سوغوا قيامها في الفترة وأضلوا لرؤيتها الفنية وعرضوا في مجال التطبيق طائفة من تجاربها النموذجية. ولكن الذي يلاحظ أن التجديدية المحافظة كانت ما تزال عميقة الجذور في الحياة الأدبية. وكان المجتمع ما يزال خطابياً وتلك حقيقة ظلت تشدّه شداً إلى منابر الكلاسيكيين من المجدين ولعله من هنا لم تخلص دواوين المتحررين شيعيين وسنيين من معاناة التجربة على معنى التحرر مرة ومعاناتها على معنى الالتزام بصورتها التقليدية مرة أخرى. نريد أن نقول: إن التجربتين على اختلاف ما بينهما في الفيعة بقيات تتجاوران في هذا إن التحرر مرة ومعاناتها على معنى الالتزام بصورتها التقليدية مرة أخرى. إن التحرر مرة ومعاناتها على معنى الالتزام بصورتها التقليدية مرة أخرى. نريد أن نقول: إن التحرة على معنى الالتزام بصورتها التقليدية مرة أخرى. نريد أن نقول: إن التحربتين على اختلاف ما بينهما في الطبعة بقيتا تتجاوران في أباريق مهشمة»

نعود إلى راضي مهدي السعيد في قريات الذروب، لنلاحظ أنه ينزع بغرضه إلى الجدة حقاً ونحيل ذلك على الديوان. وإذا كان لا يد في وضعه على قائمة المتحررين من توثيق فإن كثيراً من تجاربه في الديوان تحاول أن تتحرّر من ضوابط الخليل. وعلى غير المألوف في تجربة الرواد الكبار – وكان هذا المألوف أن تلتزم التجربة وحدة البحر أبداً – كان هذا الشاعر يتسمح فيتجاوز أحياناً إلى ثنائية تقلق مجرى النغم في انسيابه المطرد إلى الخاتمة على نحو ما يقع في (الأسود) من قصائد الديوان فقد كان السريع وما يشبه الرجز<sup>(422)</sup> يتعاقبان على خواطر التجربة فيضعفان من قرارها الموسيقي وتناسقها النغمي:

- (420) من الذين ولدوا عام 1932م.
- (421) هي على التوالي لعبد الوهاب البياتي وبدر شاكر السياب ونازك الملائكة.
- (422) يلاحظ أنّ عروضه وضربه في القصيدة لا يلائمان ما يعرف للرجز بأنواعه منهما وهذا هو الذي حملنا على أن نحيله على ما يشبه الرجز ووزن الرجز مستفعلن ست مرات، أما وزن السريع فهو مستفعلن مستفعلن فاعلن.

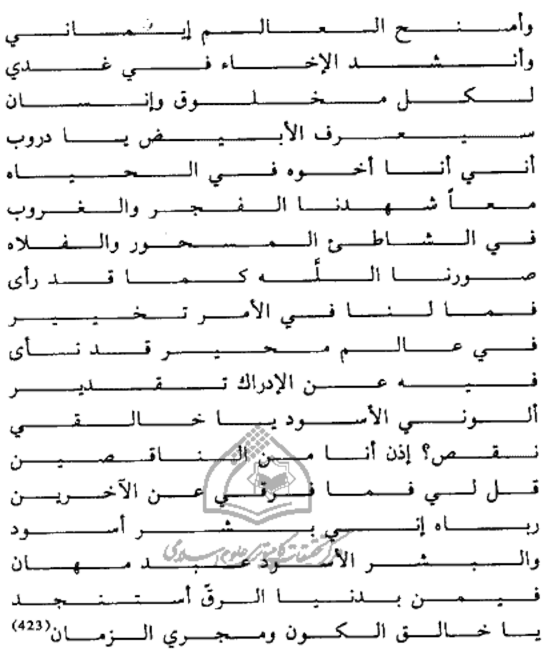
مدى إسهام الشعر الشيعي فمي الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

وأكريسه المسقم والمسعي يسدي أنسا المسمهان الأسود المتبسيح أل\_\_\_\_ون\_\_\_ى الأسمى المسمود ي\_\_\_\_ا خ\_\_\_\_المسمق نـــة ص إذن أنــا مــن الــناقـم يـن قـــل لـــي فـــمــا فــرقـــي عـــن الآخــريـــن

والحق أن الموضوع هنا بعيد أن يقع في إطار الغرض التقليدي، فهو شديد الصلة بالمتغيرات الفكرية التي شهدتها الفترة، وكان فيها أن التمييز العنصري قيمة حضارية هابطة! وأن اغتيال الإنسانية بسبب من لونها أو جنسها ظاهرة اجتماعية متخلفة. ونحن وإن كنا لا نمنع أن الموضوع، من هذه الطبيعة السمحة، يمكن أن يكون موضوع يمين منفتح على المتطورات، ولكن الواقع أن اليسار هو الذي كان يحتكر هذه الأفكار بحكم أنها تقع في جوهر الديولوجيته. وإذن فليس بعيداً أن يكون «الأسود» في فرياح الدروب» دليل انتماء إلى اليسار ولكن الذي يلفت النظر أن التجربة لا تقدم رؤية فنية معقدة على هذا المعنى الذي ينفي عنها السذاجة حتى كان الشاعر لم يكن قادراً على أن ينفذ إلى الأعماق ب

غيداً أثر ورثر سورة المسجرين و وأكر المسهر المسقود في يسدي أنسا السمهان الأسود الله بيسح السحام السنور إلسى غيري غيراً أثر ورثر ورياح وأطلب ق السمرحسة مسن فسمي أنسا المذليل الممثخين المحسراح أنسا المشعسل المشتخين المحسراح فيداً إذا مسا انتقاد مسي السعرين وانراح ليسل عاصب السعيون مسيحسرف الأشرار والسلسنام في الأرض مسن أنسا عمل على يسدي

فمي أنب العراق الحديث



والواقع أنه ليس في التجربة من رؤية اليسار إلا ما يقع في سطحها من ربط الظلم أبداً بالثورة. وإذا جاز أن يكون هذا مقبولاً في الرؤية السياسية فهو غير مقبول وحده في الرؤية الفنية. وأخطر من هذا في الضعف ما يقع في البناء الفكري للتجربة. لقد كان الموقف المتشنج الذي يرفع فيه «الأسود» عقيرته بتهديد الأبيض غير مؤهل لأن يُظْفَر منه إلى موقف إنساني بالغ الرقة، يرجح اتفاق الأخوة فيه، أن الأسود والأبيض معاً شدّ ما التقيا على مشهد الفجر والغروب في الشاطئ المسحور والفلاه!! وأمعن من هذا كله في النشاز أن ثورة الأسود ـ وتلك حقيقة شديدة الوضوح في

(423) رياح الدروب، مطبعة دار المعرفة، بغداد 1957م، ص 46-48.

مدى إسبهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

التجربة هي التي تحسم مشكلة التمييز العنصري لصالحه فلماذا إذن يصار في حلها إلى الغيب؟

وابنت المبغى، في ارياح الدروب، عاجزة هي الأخرى عن أن تقدم دليلاً قوياً على انتمائها لليسار، فقد كانت التجربة تنبز البغي بالقعود عن الثأر لواقعها البائس حتى كأن هذا الواقع يصنعه مجتمع طبقات فاسد لا قدر محتوم في الغيب وتلك رؤية شديدة الصلة باليسار، ففي إيديولوجيته أن الظاهرة الاجتماعية الشاذة \_ والبغاء من مصاديقها \_ يصنعها الإنسان ويلغيها الإنسان: يا بؤسها وهي التي جاءت هنا تبغى الخلاص من عيشة عسراء ليس لها انتهاء جاءت هنا تبغي الخلاص من ظلم زوج كان يطعمها الشقاء وأب عنيد ما كان يحسبها سوى دنس وعار ومتاع بيع قد يقلّ وقد يزيد في كل ليل أو نهار وغدت تعيش كما يعيش القانطو*ت يتراس ك* لا يثارون لجرحهم أو يسخطون أبدأ فهم كالأغبياء (424) ثم يلاحظ أن التجربة تتحول إلى رؤية اليمين فتعود الظاهرة من صنع القدر هذه المرة!! وما يكون من صنع القدر فإن الإنسان عاجز عن أن يمتد إلى حتميته فيحيل التغيير في طبيعتها على الممكن: هيهات تقدر أن ترد لقادم طلباً جديد! ماذا يريد؟ هذا الذي قد جاء يطرق بابها ماذا يريد؟

(424) م. ن، ص 21-22.

## فمي ادب العراق الحديث

لو كان يعلم كيف تحيا أو تعيش لمضى وراح ولم يعد لو كان يعلم ما بخاطرها يجيش من بعض أفكار لراح ولم يعد يا بؤسها أكذا يصول على العباد قدر رهيب لم يحد عبثاً تحاول أن تثور فلقد رمتها قبضة الأقدار في هذا الطريق<sup>(425)</sup>

ورغم ذلك يظل محتملاً أن يكون الشاعر ممن يقدمون الدليل على أنهم يتحولون في بحثهم عن الحقيقة من رؤية إلى رؤية وتلك في حياة الفكر ظاهرة صحة. ومهما يكن من أمر فما نزال هنا بصدد تجربة جديدة وإن افتقرت على جبهة «الواقعية» وكانت شديدة الضيق في الديوان وعلى جبهة «الرومانتيكية» وكانت شديدة السعة فيه إلى الرصيد الكبير من ثقافة نازك الملائكة، وإلى تناسقها الكامل بين النظرية والتطبيق. ويبقى أن هذه التجربة تقدم في «مرايا الزمن المنكسر»<sup>(426)</sup> انطباعاً أقوى عمّا انتهت إليه في عمقها وتناسقها.

ومع محمد النقدي في القطاع يلاحظ أن الغرض يحمل مطلقاً وبغير استثناء طابع جدّة. ويبقى في توثيق تحرّره أن تجربته ظلت أشبه بتجربة الرواد، وكنا نؤكد من قبل أن هذه التجربة لم تخلص في الدواوين للرؤية الجديدة. ولعل ما بقي من حيوية الكلاسيكية – في حدود الشكل على الأقل – يصارع من أجل البقاء، بل من أجل الغلبة كان يحمل، في ضرورة أحياناً وفي سعة أحياناً، على اصطناعه في صياغة التجربة. والحق أن التطبيقات لم تتمخض للرؤية الجديدة في دواوين المتحررين قبل الستينات. فإلى ثورة تموز لم يكن قد تمّ طلاق بعد بين شاعرية متحررة وتجربة تحمل

- (425) رياح اللروب، ص 23-24.
- (426) هو الديوان الثاني للشاعر وقد صدر عام 1972. وجملة قصائده تبتعد كثيراً عن حدود الفترة المدروسة.

مدى إسبهام الشعر الشيعي فمي الحياة المسياسية واللوطنية والاجتماعية

بعض سمات الكلاسيكية. وفي هذا الضوء كان محمد النقدي يراوح بين التحرر والتقليد في مختاراته<sup>(427)</sup> ومهما يكن من أمر فنحن مع تجربة النقدي، واقعية أو رومانتيكية، كلاسيكية الشكل أو متحررة نلاحظ أننا بصدد معاناة لا تطفو بقدر ما تغوص. ولعلها حين تطفو لا تفتقر إلى غير مجدافيها في شق الماء. نريد أن نقول هنا يوضوح أكثر إن تجربة النقدي، في غير موضوعه البكر، لا تخلو أحياناً من إضافة تخلع عليها مظهر أصالة.

لقد كانت صرخة الوليد أول لحظة يستقبل فيها الدنيا تحمل ابن الرومي من قبل على أن يقول في تعليلها:

لما تؤذن الدنيا به من صروفها يكون بكاء الطفل ساعة يولد وإلا فما يبكيه منها وإنها لأفسح مما كان فيه وأرغد إذا أبصر الدنيا استهل كأنه لما سوف يلقى من أذاها مهذه وللنفس أحوال تنظل كأنها تشاهد فيها كل غيب سيشهد وكان على النقدي في الموضوع نفسه مثلاً أن يضيف إلى قديم الشاعر الكبير جديداً لم يرد في تعليله، أو تيقى تجربته بغير قيمة، على معنى أنها لا تعود بحاجة إلى أن تتكرر مرة أخرى في نسخة مطابقة، أو على معنى أنها لا تعود محاية

(427) – هي ما ارتضاه الشاعر من آثاره وسجله بخط يده في كراسة أهداها لكاتب البحث.

في ادب العراق الحديث

أي رؤيا أزعجت لمس الحرير أى شك؟ أفعوان في سرير؟ أم بريق النار؟ أم صوت الصفير أم خيال الظلمة الحمراء والرجس المنير أفعوان في سرير؟ بین صدرین غریقین بشطّ من عبیر بين جنّات وأيك يزرعان الشوك في قلب الصغير أي فتك؟ كيف لا يثمر فردوس الليالي غير شوك؟<sup>(428)</sup> لقد كانت رؤية ابن الرومي تقع في سياق التبرم بحياة يجري فيها التحول أبدأ إلى الضعف: إيهالهما المحمود إذ أنا أمرد سلبت سواد العارضين وقبله وبمللت من ذاك البياض وحسينه بياضاً ذميماً لا يزال يسود لشتان ما بين البياضين معجب أنيك ومشنوء إلى العين أنكد وكنت جلاء للعيون من القذي فقد جعلت تقذى بشيبي وترمد هي الأعين النجل التي كنت تشتكي مواقعها في القلب والرأس أسود فمالك تأسى الآن لما رأيتها وقد جعلت مرسى سواك تعمد أأيمام لمهوي همل مواضيك عمود وهل لشباب ضلّ بالأمس منشد (429) ثم يضاف إلى هذا من الفلسفة ما يوثق أن النفس قادرة على أن تستشرف غيبها قبل شهوده وفي هذا الضوء لا تمثل الصرخة الأولى نشازاً وإنما تمثل قاعدة تظرد في حس ابن الرومي على الأقل. ويبقى أنه إذا كانت هذه هي رؤية ابن الرومي للظاهرة فماذا أضاف النقدي إلى هذا الذي سبقه إليه زميله قبل أحد عشر قرناً على وجه التقريب؟

- (428) «المختارات المخطوطة» ترد عنوان «مولود جديد»، ص 16.
- (429) حنا فاخوري ولجنة من أساتذة المدرسة البوليسية، منتخبات الأدب العربي، 1955م، ص 255.

مدى إسمهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

الواقع أن النقدي لا يعلل الظاهرة بمبدأ بيولوجي ومقولة فلسفية على نحو ما يفعل ابن الرومي ولكنه يتلمس هذا التعليل في الربط بين البكاء الأول وحماقة الاستجابة لنداء الجنس حفظاً للنوع. وواضح أننا هنا بصدد رؤية أوغل في عتمة اليأس لأنها تستطيع أن تلغي النوع فتلغي الحياة. ويخيّل إلينا أن النقدي يحاول هنا أن يربط على قلبه بالعزاء فقد ظل حبل النسل يتواصل ما بين آدم وبينه حتى إذا انتهى إليه لم يوصل بلامه باء كما يقول المعري.

ولعل أبرع ما في تجربة النقدي هنا أنه يختار لمضمونها صيغة محايدة حتى كأنه لا يطرح من خلالها حلاً معيناً يوثقه ولو إيحاء!!

وكان «الفلاح» من قبل يستأثر باهتمام المجددين ممن حافظوا على الشكل وارتبطوا ببلاغة التراث فما الذي أضافه النقدي إلى تجاربهم فيه، وقد احتكّ به بالفعل ليستقيم له أنه ظل في «تبعيته» يتميز بمظهر أصالة؟

الواقع أن الإضافة تقع هذه المرة في الأسلوب لا في المضمون. وهي إضافة ما نشك في أنها جديدة وبارعة، ذلك أنه إلى تحربة النقدي كان ما يزال في التجربة السابقة ثنائية تنعقد على فلاح وشاعر يصوّر محنته بواقعه البائس حتى إذا كنا مع النقدي سقطت هذه الثنائية في التجربة، وعاد الفلاح وحده يستبطن واقعه بنفسه وينتهي إلى قرار حاسم في موقفه منه:

دعني أسيء الظن أخطئه أشك بكل شيء ضحك غناء، بقعة خضراء فيء دعني أسير على مجامر كي ألامس شبه ضوء فأحس حقد الأرض في قلبي لظى يتغلغل: لمن الغلال؟ ملء السلال لمن الجمال؟ لمن يضيء المنجل؟ لمن الغلال؟ لمن يفيء السنبل؟ لمن الخيال؟ لمن ينفي البلبل؟ لمن الجلال؟ لمن يزف الجدول؟ فأحس قلب الأرض مجروحاً يئنّ لمن الغيوم؟ لمن ترن؟ لمن الكروم؟ لمن تحن؟ وهنا الغريب، هنا، يلص الورد ينتزع الزهر للزينة الحمقاء، للعب المدمّر، للبطر إني أحس الحقد أمضغه من السغب ويقال: ... إن الحب في حقلي فواعجبي!<sup>(430)</sup> وتجربة النقدي في إطار الواقعية تعتمد رؤية اليسار، وهي رؤية تربط أبداً بين الظلم والثورة عبر ما يقع في حدود التركيب الاجتماعي الفاسد من صراع بين الطبقات. وإذا كان زميله من قبل يربط بينهما في ضعف فقد كان النقدي يربط بينهما في قوة. وكان مصدر هذه القوة فيما يبدو ما يلاحظ في الصيغة من طاقة على خلق الصور وتحريكها في عرض متناسق وصولاً بها إلى غايتها من التأثير والإقناع. وفي توثيق هذه الحقيقة يمكن أن نستشهد شريحة من «ليالي نيرون»:

(430) المجموعة المخطوطة، ص 29.

- (431) المجموعة المخطوطة، ص 18-20.
  - (432) المجموعة السابقة، ص 8.

مدى إسهام الشعر الشبيعي في الحياة للسياسية والوطنية والاجتماعية

جديد وتجربة متحررة، وكان يستحيل فيما نعرفه من طبيعة الغرض التقليدي وعزلته عن الحياة أن تنعقد تجربته الشعرية على مأساة تتصل اتصالاً وثيقاً بالتركيب الفاسد لمجتمع الطبقات وتلك ظاهرة ظلت في الغرض تشير إلى انفعال حقيقي بمتغيرات الفترة. ثم كان يبدو منطقياً أن يقع لشاعر متطور كسعدي يوسف تجربة من هذه الطبيعة يحكي فيها قصة كادح يدفعه مجتمعه أن يتهاوى من قمة نخلة في محاولة مرتزقة لقطاف أعذاقها فتتهشم أضلاعه وتدقّ عنقه: قد مات عبد اللَّه والأموات في بلد السلامه يمضون كالأحياء في صمت الدموع والناس في بلد السلامه ينسون حتى الموت حين يرون قريتهم تجوع لكن سأروي كيف عبد الله مات: كان الظلام يكفّن الضوء الأخير وتلوح أحداق الفوانيس العتيقة شاحيات لا صوت، لا إنسان، صمت كالصلاة والليل يلتهم الحياة من قلب عبد الله وهو يموت في بلد السلامة ( ملقى يموت مهشم الأضلاع تغمره الدماء والأرض تشرب والنجوم حمراء واسعة، وعبد الله مات قد متّ وحدك أيها الملقى جريحاً كالضباب عيناك غارقتان بالدم والتراب ويقيت طول الليل وجهأ للرياح ودماً يذوق النمل منه في الصباح متخثراً كالتمر في بلد السلامه يا من هويت وأنت تحلم بالمواسم وبقيت مصلوباً تحشرج دون رقه إنًا سواء أيها الرجل العظيم يا ميتاً لم ننسه يوماً ولن ننساه يوما

يا حامل الستين... يا رباً مدمّى (433)

ونحن هنا ما نزال بصدد تجربة واضحة وإن ابتعدت قليلاً عن تقريرية التقليديين واستهدفت بذلك للوقوع في ضبابية التعبير باللوازم البعيدة. ولعل أظهر ما يميز التجربة بالجدة أنها تستبدل بنبرة الخطابة المألوفة في مناسبات الهجاء القديم رصانة التحليل وهدوء المنطق وعمق التنديد بالنشاز. وبالرغم من أن سعدي يوسف يحمل هوية انتماء حقيقي إلى اليسار يلاحظ أنه يفرغ أحياناً لتجربة غنائية مترفة وينفرد بذاته في إطار شديد الضيق حتى كأن ذلك مسموح به في غمرة الأحداث الجماعية الشاغلة. والواقع أن هذه التجربة لم تكن قليلة الحظ من الإبداع بل هي كثيرة الحظ منه ويبدو أن طاقتها الضخمة على الإيحاء هي أعمق ما يصلها بتجديد المتحررين، وتلك في إطار الخروج على ما يعرف بكلاسيكية النغم تمثّل البعد الحقيقي للتجربة الحرة. ولكن الذي يلفت النظر أنه في غير الذي ينتظمه منها «بعيداً عن السماء الأولى»<sup>(434)</sup> ظلت رشيقة، واضحة، وموحية! ونحن هنا نتحدث على الجملة ولا بد من استثناءات. ويخيِّل إلينا أن الدعوة إلى أن تتخلص تجربة الشعر مما يعلق فيها من فضول بتحررها من الالتزام بضوابط الخليل ولو في حدود الشكل، كانت تفضي في التطبيق غالبا إلى غموض التجربة وتعثر استبطانها على حقيقتها بغير إضاءات ترابط في الهوامش. ولعل من أدلة الشاعرية المتمرسة لتطويع التعبير على الدلالة الموحية أنها تستدرك مثل هذه الإضاءات مما يقدر السياق على إضافة الإيحاء من داخل وتلك حقيقة تلاحظ بوضوح في الخواطر التي يصوغها سعدي يوسف في قصيدته «إلى بعيدة» ;

> كزهرة في الرمل أنت، كالفرح في موطني الصامت يا هادئة العيون الكل في الدروب يرقصون في المطر الناعم، في الفرح الكل إلا أنت يا ناعمة العيون الكل يرقصون وقلت: هل؟ لكنني لا أعرف الكثير

(433) أحمد أبو سعد، الشعر والشعراء في العراق، لينان 1959م، ص 326-327.

(434) ديوان شعر لسعدي يوسف، ط. أولى، دار الآداب، بيروت 1970م.

وربما سحقت خفك الصغير ضحكت يا آنستي والكل يرقصون وعندما سألت عن اسمك كنت تبسمين وددت لو بقيت تسألين وهكذا . . . . . لم يبق إلا بعض راقصين في الشارع اللامع والشجر ينصت للمطر ينصت للمطر إلى فؤادينا وكنا وحدنا نسير<sup>(435)</sup> ولكن هذه التحرية توشك أن تفقد في

ولكن هذه التجربة توشك أن تفقد في «بعيداً عن السماء الأولى» خصيصة الإضاءة من داخل السياق وتعود وقد غشيها ضباب كثيف وحاجة ملحة إلى أن ترابط في هوامشها الإيضاحات.

ويلفت النظر أن هذه النخبة من متحرري القطاع<sup>(436)</sup> ظلت تؤثر أن تضرب باجنحتها في أعماق العتمة، في الغالب، أي ظلب بصدد ظاهرة شعرية لا تمثل ضرورة بقدر ما تمثل ترفاً. وعلى جبهة اليسار بخاصة، لا نستطيع أن نسوغ في التجربة كل هذا الظلام لأننا نكون قد ألغينا وظيفة الشعر الاجتماعية وأحلناه على النظرية التي تحصره في حدود «الجمالية» وتلك على وجه الدقة رؤية اليمين في الفن!

6 \_ طبيعة المضمون في شعر الفترة

أ ـ المضمون في شعر التقليديين

بالرغم من أن الحديث عن الغرض لم يكن يستقيم بغير حديث عن المضمون وكان ذلك ضرورياً في تحديد انتمائه إلى القديم أو الجديد، فقد ظل حديثاً مجملاً لم

- (435) م. ن، ص 227.
- (436) من بينهم كاظم جواد وموسى النقدي وحسب الشيخ جعفر إلخ...

يكشف عن كل ما ينبغي أن يكشف عنه في هذا الصدد. وفي تفصيل يلاحظ أن المضمون التقليدي من شعر الفترة .. ويقع أكثره في إطار الشريحة الدينية من القطاع .. يسترفد ما كنا ندعوه من قبل ثقافة النقل أو ثقافة المسجد، وهي ثقافة نعود مرة أخرى فنذكّر بأنها تعتمد وجهة النظر الواحدة محالة إما على الصواب وحده وإما على الخطا وحده. وكان في منهجها أبداً أن تضع في قياس أرسطو مقدمات لا يوثّقها حوار الفلسفة المحايد بقدر ما توثقها مواريث العقيدة لتنتهي بها إلى تكريس منطقي يمنحها قوة الحجة الدامغة! وفي هذا الضوء ظل المضمون في دفاعه عن خطوط المذهب العريضة شديد التوتر. وقد سبق أن عرضنا لهذا من قبل واستشهدنا طائفة من أدلته. ولعل «مطولة» السيد رضا الهندي في دفاعه عن «المهدوية» الشيعية من أصدق الشواهد على توثيق هذه الحقية:

يمثلك الشوق المبرّح والفكر فلا حجب تخفيك عنى ولا ستر ولا غبت عنى ألف عام فإن لي رجاء وصال ليس يقطعه الدهر تراك بكل الناس عيني فلم يكن ليخلو ربع منك أو مهمه قفر ويشلرق من أنوارها البر والبحر وما أنت إلا الشمس ينأى محلها وما أيصرت عيني محياك يا بدر تمادى زمان البعد وامتد ليتطه ولو لم تعللني بوعدك لم يكَّن ليالف قلبي في تباعدك الصبر ولكن عقبى كل ضيق وشدة رخاء وأن العسر من بعده يسر وأن زمان النظلم إن طال ليله فعن كثب يبدو بظلماته الفجر لألوية الدين الحنيف به نشر ويطوي بساط الجور في عدل سيد هو القائم المهدي ذو الوطأة التي بها يذكر الأطواد يرجحها الذر بذاكله قد أنبأ المصطفى الطهر هو ابن الإمام العسكري محمد كذا ما روى عنه الفريقان مجملاً بتفصيله تفني الدفاتر والحبر وأخبارنا قلت لها الأنجم الزهر فسأخببارهم عننه بنذاك كشيرة وقيل لظامي العدل مولده انهرا ومولده النورا بنه ينشرق الندجني فيا سائلاً عن شأنه اسمع مقالة هي الدر والفكر المحيط لها بحر ألم تددِ أن اللُّه كوّن خلفه ليمتثلوه كي ينالهم الأجر وإلا فما فيه إلى خلقهم فقر ومسا ذاك إلا رحسمة بسعسباده ويعلم أن الفكر غاية وسعهم وهذا مقام دونه يقف الفكر

مدى إصهام الشعر الشيعي فمي الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

كما فيه يرجى النفع أو يختشى الضر فأكرمهم بالمرسلين أدلة ولم يؤمن التبليغ منهم من الخطا إذا كان يعروهم من السهو ما يعرو بعصيانهم فيهم وقام لهم عذر ولو أنهم يعصونه لاقتدى الوري كما لم يدنّس ثوب عصمتهم وزر فتزههم من وصمة السهو والخطا وأيبدهم ببالبمنعنجنزات خبوارقبأ لعاداتنا كي لا يقال هي السحر إذا لم يكن للعقل نهى ولا أمر ولم أدر لِم دلّت على صدق قولهم فإن صح فليتبعهم العبد والحر ومن قال للناس انظروا في ادعائهم على خصمهم طول المدى لهم النصر ولو أنهم فيما لهم من معاجز لخالى بهم كل الأنام وأيقنوا بأنهم الأرباب والتبس الأمر وآخر فيهم ينشب الناب والظفر لـذلـك طـوراً ظـافـريــن تـراهــم كذلك تجرى حكمة اللَّه في الوري وقندرتنه فني كنل شنيء لنه قندر إذا مـن نــبــي أو وصــى خــلا عــصـر وكان خلاف اللطف واللطف واجب أينتشئ لبلإنبسيان خبمس جبوارح يحجبس وقيبها تبدرك البعيين والأثر وقبلباً ليهنا مشل الأميير يردهها إذا أخطأت في الحس واشتبه الأمر بظلمائه لا تهتدي الأنجم الزهر ويترك هذا الخلق في ليل ضلًّة فذلك أدهى الداهيات ولم يكفل مجمع أحلك إلا أخبو السفه الغبمر فأنتج هذا القول إن كنت مصغياً وجبوب إمبام عبادل أمبره الأمبر وإمكان أن يقوى وإن كان غانباً على رفع ضر الناس إن نالها الضر ثم يستظهر الهندي بما يرد في تأييدها من أحاديث وأخبار يحيلها على كتب القطاع السني كفرائد الدر وينابيع المودة وكنز الفوائد وبحديث مسلسل ينتهي إلى السيدة عائشة :

بأن النبي المصطفى كان عندها وجبريل إذ جاء الحسين ولم يدروا فأخبر جبريل النبي بأنه سيقتل عدواناً وقاتله شمر وأن بنيه تسعة ثم عدهم بأسمائهم والتاسع القائم الطهر وأن سيطيل الله غيبة شخصه ويشقى به من بعد غيبته الكفر ثم يؤكد بأن ما قاله النبي (ص) في أمر الإمامة ومن سيليها من أبنائه حديث يوشك أن يلتقي على روايته جمهرة المحدثين ويوشك ألا يخلو من روايته على نحو التواتر سفر من أسفارهم!

سينجو إذا ما حاق في غيره المكر على من عناهم بالإمامة يا حبر(437) أصاب وبالتوفييق شدك أزر لرفع العمي عنا بهم يجبر الكسر (تنازع فيه الناس واشتبه الأمر) إذا صح لِم لا ذبّ عن لبه القشر من القتل شيء لا يجوزه الحجر وصاحبه الصديق إذ حسن الحذر إلى نيل مصر حين ضاقت به مصر على غيرهم كلا فهذا هو الكفر يسؤول إلمى جسبن الإممام ويستسجس له الأمر في الأكوان والحمد والشكر على ما أراد الله أهواؤهم قصر أجابك إدريس والياس والخضر كذا نوم أهل الكهف نص به الذكر والم يتكمرم منه إلى الساعة العمر ولولا عصى موسى لأخره الدهر (438) وما بلغت ألفاً فليس له حصر لينتشر المعروف في الناس والبر ورجس فلا يبقى عليها دم هدر

وفي جلبها أن المطيع لأمرهم ففي أهل بيتي فلك نوح دلالة فمن شاء توفيق النصوص وجمعها وأصبح ذا جزم بشصب ولاتشا وآخــرهـــم هـــذا الـــذي قــلــت إنـــه وقبوليك إن البوقيت داع ليمشليه وقبوليك إن الاخبتيفياء مسخبافية فقل لي لماذا غاب في الغار أحمد وإسم أمرت أم الكمليم بمقذف أيعجز رب الخلق عن نصر دينه وهمل شاركموه فمي البذي قبلبت إنبه فإن قلت هذا كان فيهم بأمر من فقل فيه ما قد قلت فيهم فكلهم وإن تسترب فيه لطول بقائم ومكث نبى الله نوح يقومه وقد وجد الدجال في عهد أحمد وقد عاش عوج ألف عام وفوقها ومن بلغت أعمارهم فوق مائة وإنبي لأرجبو أن ينحبين ظنهبوره ويطهر وجه الأرض من كل ماثم

- (438) هو في رأي بعض المؤرخين أسطورة وفي لسان العرب مادة عوج: وعوج اسم رجل قال الليث: عوج بن عوق ذكر أنه كان ولد في منزل آدم فعاش إلى زمن موسى وأنه كاد يكون مع فراعنة مصر ويقال: كان صاحب الصخرة أراد أن يلقيها على عسكر موسى (عليه السلام) وهو الذي قتله موسى صلوات الله على نبينا وعليه. المجلد الثاني، دار صادر ودار بيروت، 1955م، ص 335.

فتأخذ منها حظها البيض والسمر وآخر حربي به شمغ الكبر معانيه آيات وألفاظه سحر ولكنه عقد تحلّى به الشعر عليك لكَلَّ النظم عن ذاك والنثر هي الصحو للسكران والشبه السكر إذا لم يكن في أذن سامعه وقر أيا علماء العصريا من لهم خبر<sup>(439)</sup>

وتشقى به أعناق قوم تطاولت فكم من كتابي على مسلم علا وخذه جواباً شافياً لك كافياً وما هو إن أنصفته قول شاعر ولو شئت إحصاء الأدلة كلها فكم قد روى أصحابكم من رواية وفي بعض ما أسمعته لك مقنع وإن عاد إشكال فعد قائلاً لنا

ويلاحظ بوضوح أن القصيدة دفاع متحمس عن المهدوية من وجهة نظر شيعية. فالنبوة لطف إلَهي أكرم اللَّه بها خلقه لأنها في جوهرها تنعقد على معنى الهداية إلى ما يجري نفعه ويخشى ضرّه. ثم عصمها من السهو والخطأ ليتحقق فيها معنى القدوة بعيداً عن التهافت، وأيدها بخارقة العادة ابتِعاداً بها عن الاتهام بالسحر. وتركها تبشّر بقيم السماء فى حدود الطاقة البشرية فتنتصر مرة وتنخذل مرة لأن فرض انتصارها أبدأ بقدرة إلَّهية يتحول بها من إطار الممكن إلى إطار الواجب أي يتحول بها من طبيعة البشر إلى طبيعة الآلهة وذلك إلغاء لما تسوع به السماء رسالتها على الأرض وهو أن تكون رسالة اختيار لا رسالة إكرام. وإذا كان من خلاف اللطف، وهو واجب على اللَّه وجوب تنزيه عن النقص أن يخلو عصر من نبوة فينقطع ما ينبغي أن يستمر من الهَدْي لترسيخ القيم الخيّرة في حياة الناس فقد كان من خلال اللطف كذلك أن يخلو عصر من وجود إمام عادل وراء نبوة استنفدت أغراضها في التخطيط المدينة فاضلة؛ وختمت بها النبوات من قبل. وبعيد أن يكون للإنسان جوارح خمس ثم لا يجزي إلا أن يكون معها قلب يرصد عملها في الحس فيردِّها إذا التبست عليها حقائقه ولا يكون لهذا التائه في عتمة ضلاله من يسدّد من خطواته ويضيء لها مسالك الهداية!! ومنطقياً تقود كل هذه المقدمات إلى نتيجة هي وجوب الإمامة العادلة. وإذا كان من وظيفة هذه الإمامة أن ترفع الضر عن الناس فقد ظل ممكناً أن تقوى عليه ولو محتجبة من خوف. ويبقى أن الاختفاء من خوف لا يمثَّل في المهدوية الشيعية ضعفاً إلا إذا كان من هذا الضعف اختفاء حراء وقذف موسى في النيل. ويحاول الهندي أن ينفي عن

(439) شعراء الغري، الجزء الرابع، ص 99–104.

مهدويته ضعفاً آخر هو ضعف العمر الذي لم يؤلف في مجتمع الناس فيحيل ذلك على الأمثلة الشاذة حتى كان إدريس والياس والخضر ونوح وأهل الكهف والدجال وعوج أدلة من التاريخ الواقع جديرة بأن تصحّح ما يقع في عمر المهدوية الشيعية من شذوذ الطبيعة! ثم يكون في خاتمة القصيدة أن هذا الأصل المذهبي الكبير ظل مذخوراً لساعة الخلاص وراء التاريخ الشيعي المدمّى!

وبعيداً عن مضمون العقيدة كان مضمون المناسبة التقليدية، ضرورة وترفأ، يسترفد هو الآخر ثقافة المسجد. ويلاحظ أنه لا ينتفع بها على معنى تذويبها في أفكاره ومنطقه بقدر ما ينتفع بها على معنى النثر السطحي لمعطياتها حتى كأنها تقع في الغالب لتدل على معرفة مهما امتدت في الطول تظل بغير عمق. ولعل من شواهد ذلك ما يقول السيد رضا الهندي في مقدمة رئاء تقليدية:

أيان تنجز لي يا دهر ما تعد قد عشّرت فيك آمالي ولا تلد طال الزمان وعندي بعد أمنية يأتي عليها ولا يأتي بها الأمد تمضي الليالي ولا أقضي المرام فهب أبي ابن «عاد» فكم يبقى له «لبد»<sup>(440)</sup> علام أحبس عن غاياتها هممي ولي هموم تفانى دونها العدد فيا مغذاً على وجناء مرتعها قطع الفجاج ولمع الآل ما ترد كأنها عرش بلقيس وقد علقت يها أماني سليمان إذا تخد<sup>(441)</sup>

تقع موقع الحاجة إلى أن تدل على سعة في أفق المعرفة وإن أوشك أن يحجب هذه الحقيقة ذكاء الهندي في إيهام استغلالها على غير هذه الجهة. ومن أمثلة الانتفاع السطحي بالثقافة ـ وكنا قد استشهدناه من قبل في حديث عما يقع من التناشز بين السيرة الدينية والغرض الهابط ـ ما يقوله رضا الأصفهاني في الغزل: وضــعــيـف خــصـر قــد غــدا

(440) اللبدة اسم آخر نسور لقمان بن عاد سمّاء بذلك لأنه بقي لابداً لا يذهب ولا يموت كاللبد من الرجال اللازم لرحله لا يفارقه وتزعم العرب أن لقمان هو الذي بعثته عاد في وفد إلى الحرم يستسقي لها فلما أهلكوا خير لقمان بين بقاء سبع بعرات سمر من أظب عفر في جبل وعر لا يمسها القطر أو بقاء سبعة أنسر كلما أهلك نسر خلف بعده نسر فاختار النسور. لسان العرب، مادة لبد، المجلد الثالث، طبعة ييروت.

(441) شعراء الغري، ج 4، ص 94.

مدى إسبهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

ونستسيسجسة السهسم السبطسويسل هسمسا لسه صسغسرى وكسبسرى ل\_\_له ل\_\_\_لسه زارنسي فهمرت غصن القد همرأ ورشيفي وهيليم جيرا وفستسحست ضسمسة تسغسره جساهمندت فسبى ديسسن السخسرام وقسد فستسحست السيسوم تسخسرا مين شيحيره وشيهميدت يندرا وش\_\_\_\_\_ دت ذات س\_\_\_لاس\_\_\_ل بدم أراقت فسهسي سكرى من تسغري اللهم غسفرا وشيربيت قيرقيف ريسقيه لـــم أدرِ هـــل شـــهــداً حـــويـــت بـــريـــقـــه أم ذقـــت خــــمسرا والحدد بالشبهات يدرا (442) هــــى شــــهـــــدة أم خـــــمــــرة

والواقع أن الشاعر هنا واسع الثراء ولكنه في تصريفه لما له يشبه أن يكون ممن يرثون بغير عناء. لقد كان ابن الرومي من قبل ينتفع بقياس أرسطو على معنى تذويبه في الصورة فيقول في الهجاء مثلاً:

وجهك يسا عسمرو فيه طول وفت وجسوه السكسلاب طول وتكون النتيجة أن وجه عمرو هو وجه كلب دونما حاجة إلى تصريح بأن الشاعر بصدد قياس منطقي يتقوم بصغرى وكبرى ونتيجة، ويكمن في هذا فهم عميق لقيمة التعبير الإيحائية. وكان الأصفهائي في النص يصرح بأن الهم الطويل نتيجة لصغرى وكبرى هما فيمن يحب خصره الضعيف وردفه الثقيل وذلك من تسطيح الانتفاع بالثقافة والاستغلال الساذج لمعطياتها. وشبيه بهذا ما يقع في النص من انتفاع بشرائح نحوية وتأريخية وفقهية بعيداً هذه المرة حتى عن الصيغة المهذبة التي ألف المتدينون بخاصة اصطناعها في احتكاكهم برموز التراث الخيرة. ويلاحظ في تأكيد الانتفاع الضيق بهذه الشرائح على معنى تصيّدها كيفما اتفق للإعلان عن رصيد الذات من الثقافة أن الشرائح على معنى تصيّدها كيفما اتفق للإعلان عن رصيد الذات من الثقافة أن الشرائح على معنى تصيّدها كيفما اتفق للإعلان عن رصيد الذات من الثقافة أن الشرائح على معنى تصيّدها كيفما اتفق للإعلان عن رصيد الذات من الثقافة أن الشرائح على معنى تصيّدها كيفما اتفق للإعلان عن رصيد الذات من الثقافة أن الشرائح على معنى تصيّدها كيفما اتفق للإعلان عن رصيد الذات من الثقافة أن المعهاني بعد أن شرب قرقف الريق واستغفر لفعلته راح يتلاعب بالألفاظ في محاولة المعهاني المعالي الماذ إلى أن أن أن من الفيا أن المقافة أن المعادي المهاني الذات من الثقافة أن

وعلى سعة ثقافته الدينية وقدرته على الانتفاع بها تعميقاً لا تسطيحاً .. وذلك رأي خاص ــ كان الشاعر الكبير السيد محمد حسين الكيشوان يضعف هو الآخر بين يدي

(442) م. ن، ص 69.

في انب العراق الحديث

رغبة ملحة في الإعلان عن رصيده الكبير من هذه الثقافة فيقول في تجربة غزل تقليدية:

قبلبي وطرفني فني هواك اتبفقا فاختلفا في صعد وفي صبب فسصسار هسذا دنسف أوذاك صسب تسساطرا فيك صبابات الهوى سلم وطرفي والكرى على حرب وبات قلبي والجوي فيه على وكم حديث لمهما خرجه «ياقوت» دمعي وابن مقلتي كتبْ فمن ضعيف لجريج انتمى ومرسل منه إلى الأعشى؛ انتسبُ تاجرت في الحب فلم أربح سوى أن الجوى سعّر قلبي فالتهب صرفت نقدأ حبة القلب فما أفادنمي نمقد المهوى ولا ذهب مقطعاً فيا "خليلي" ما السبب وعاد قلبى بأعاريض النوى ثم خبا تبت يدا البرق وتب كم قلت للبرق الذي أضاء لي قد أصبحت حمَّالَة له حطب كيف خبا نارأ وهذي أضلعى وكان عهدي أنه أبو لهبْ (443) مجبت من قلب هری محبِّلاً

وواضح أن الصدق والعمق ينحسران هذا انحساراً يوشك أن يكون تاماً ولا يبقى في التجربة إلا هذه الشاعرية الضخمة التي تعاني أعسر مخاض في سبيلها إلى استدراك ولادة طبيعية غير مشوّهة. وكان من أدلة هذا المخاض أن يتحول قلب لاهب بالحب إلى قلب هو صاحب لهب ثم إلى قلب هو أبو لهب نفسه في مسلسل بلاغي موصول بالضوابط المقررة انتقلت به الصياغة الذهنية البارعة إلى مفارقة لافتة تنعقد على معنيين متناقضين لكنهما يجتمعان في تورية موفقة كانت هي الأخرى تدل على جهد بالغ في المخاض العسير. ووراء كل هذه البراعة في تغطية المضمون المصنوع ظل النص يؤكد أن الشاعر الكبير كان يتلاعب بالألفاظ ويستغل ثقافته على غير معنى التذويب الذي يغني التجربة بقيم فنية رائعة.

ومع المضمون الذي تتوارى فيه الثنائية فتصبح وسيلة التعبير هي نفسها غاية \_ ويقع هذا غالباً في إطار التصوير الفني البحت \_ يلاحظ أن رؤية التقليديين في الظاهرة الفنية هي التي تحكم هذا المضمون و«كوثرية» الهندي من أكثر الشواهد صدقاً في تأكيد هذه الحقيقة:

(443) شعراء الغري، الجزء الثامن، 1955م، ص 27.

مدى إسىهام الشمعر الشيعي فمي الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

أمف أسبح تسغسرك ام جسوهسر ورحسيسق رضسابسك أم سسكسر إنسا أعسط يسنمك المكوثسر قيد قسال ليشبغبرك صبيانسعيه والسخال بسخسدك أم مسسك أم ذاك السخال بسذاك السخسد فستسيست السنسد عسلسى مسجسمسر وبمها لايحترق العنبر عسجسياً من جسمرتيه تسذكسو فيى صبيح متحيياه الأزهير يا مان تاجدو لى وفسرتسه يسغسشني والسصببيح إذا أستقسر فسأجسن بسه بسالسلسيسل إذا بشعاس جفونك لم يسهر ارحم أرقماً لمو لم ممرض تسبيسض لسهسجس رك عسيسنساه حسزنسأ ومندامنتعسه تستحسمس يــــهــــوى رشــــا أحــــوى أحـــور ماللعشاق لمفتون أو لاح لــــذي نــــســـك كــــبـــر أن يسبسد لسذي طسرب غستسى وبمعميمنسيمه سمحمر يسؤثسر آمسنست هسوى بسنسبسوتسه م یشی بقط یعت کدر أصفييت السوة لسذي مسلسل يا من قد آثر هجراني 🖉 وعبلي بلقياه استأثر أقسمت عليك بمإ إوليك النضرة من حسن المنظر وبسوجسهك إذ يسحسد تحكيتا فيحرجكه مسحسبك إذ يسصفر ويسلسؤلسو مسبسسسك السمسنسطسوم ولسؤلسو دمسعسى إذ يستنشر أن تستسرك هسذا السهسجسر فسلسيس يسلسيسق بسمستسلسك أن يسهسجس أجسل الأقسداح بسصسرف السراح عسسني الأفسراح بسهسا تستسسر واشغل يسمنناك بسصب السكسأس وخسل يسسارك لسلسمنزهسر فدم العنقود ولحن العود يعيد المخميم ويمنمه المشر بكر للسكر قبيل الغجر فصفو الدهر لممن بكر (444)

2 ـ المضمون في شعر المجددين

كان أبرز ما يلاحظ في مضمون المجددين، وكانوا نمطين كما قدمنا، أنه لم يعد يتشنج في شؤون المذهب على نحو ما كان يتشنج في تجارب المقلدين. ويبدو هنا

(444) شعراء الغري، الجزء الرابع، ص 97–98.

أن تمزِّق العالم الإسلامي في ظل القهر السياسي موصولاً بـ (الكافر) دعا إلى رؤية جديدة لخلافات العقيدة اتسمت بالمرونة وبتغليب المصلحة الدينية العامة. وكان الشبيبي الكبير طليعة الذين تحولوا بمضمونه المذهبي إلى هذه الرؤية السمحة. ويبقى أن الذين خلصوا إلى التجديد كله وراء انفتاحهم على المتغيرات انتهوا في إطار المذهب إلى مضمون رافض يندِّد بمشاعره مطلقاً وبغير تقييد. ثم تشيع في الفترة رؤية اليسار للظاهرة الاجتماعية في مدلولها الواسع، ويكون في فهم طبيعتها من هذه الزاوية أن يتغير كثير مما استقر في الأذهان متصلاً بكل ما يقع في إطار هذه الظاهرة. وطبيعي أن يتجاوز هذا التغيير إلى الحياة الأدبية فيتأثر به الشعر. ولعل أبرز ما يقع منه في المضمون أنه يتحول من عزلته في الأبراج العاجية إلى رحاب الحياة المحتدمة بصراع الطيقات ليكون من أسلحة الحق المدموغ أبدأ بباطل الامتيازات المرفوضة في مجتمع العدل والكفاية. وفي هذا الضوء كان على المضمون أن يغير من طبيعته القديمة وهي طبيعة معقدة ويتحول إلى طبيعة أبسط تناسقاً مع الجديد الذي كان يقتضي أن تتم نقلة جريئة للشعر من معايشة الخاصة إلى معايشة العامة. وإذا بدا أن لهذا استثناء في ديوان الجواهري محالاً على النشأة الأولى في ظل الأساليب العباسية الرصينة فقد كان استثناؤه في تجارب المتحررين كبيراً جداً! والواقع أن المجددين في القطاع لم يكونوا جميعاً من معتنقي اليسار فقد ظل اليمين يفرض هو الآخر رؤيته في الظاهرة الاجتماعية ويفلسفها على طريقته. ولكن جناحاً فيه كان ينفتح على نصاب من نزعة اليسار الإنسانية ويستوحيها في تجربته. وهنا أيضاً يلاحظ أننا لسنا بصدد مضمون واضح على إطلاقه فقد ظل في هذا اليمين من كانت ألفته لأساليب الفصحي في أغنى عصورها بالصحة والنقاء تنأى به عن الوضوح وتصرفه إلى مضمون جامح ينبغي أن يراض طويلاً قبل أن يسلس وفي تجارب الشبيبي والشرقي وعبد الرزاق محيى الدين شواهد كثيرة عليه. ويظل في مضمون المجددين ما يحال منه على الرؤية الفنية البحتة بعيداً عن وظيفته الاجتماعية ومحتواه الفكري. ويلاحظ هنا أن المجددين لا يتوسلون للمضمون بقدر ما يضمنون الوسيلة إذا جاز التعبير، وحين يكون المعطى البلاغي واحدأ وهو معطى قديم نكون مع المجددين هنا كأننا مع التقليديين . مدى إسهام الشمد الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

3 ـ المضمون في شعر المتحررين

وفي تجربة المتحررين كان على المضمون \_ ونحن نتحدث هنا عن أرقى صوره \_ أن تشيع فيه على معنى التذويب جملة ثقافات وأن تتقايض في سياقه العام جملة إيحاءات تتعاون جميعها للكشف عن كامل حقيقته. وسواء انعقدت التجربة على فلذة من حياة الناس أم انعقدت على فلذة من حياة الذات فالمتحررون يرون أن مضمونها على هذا النحو من التعقيد ضرورة لا نتجاوزها إلا تجاوزنا إلى مضمون ليس فيه غناءا ثم يظن أن التجربة المحرّرة ينبغي أن تتخطّى حدود المحلية الضيقة لتصبح قادرة على أن تضيف إلى تراث الإنسانية من الشعر جديداً، وعلى هذا المعنى يزداد المضمون تعقيداً وتعود الظاهرة الشعرية أقرب إلى أن تكون معاناة عقلية جاهدة!! ويكون في رؤية المتحررين لتجربة الشعر أن يصار بها إلى عروض أكثر تحرراً لتخفّف من فضول الضوابط الموسيقية القديمة، ثم يكون فيها كذلك أن يترك شطر من وظيفة المفرد اللغوي في دلالته المعجمية لطاقته على الإيحاء. ويلاحظ أن التجربة وراء هذا وذاك شدّ ما سقطت في ضبابية التكثيف وفقدت على جبهة اليسار بخاصة مسوغ وجودها من حيث وظيفتها الاجتماعية. ولكن الذي ينبغي أن يؤكد هنا أن مضمون التجربة المتحررة لم يكن قبل تموز من عام 1958م غارقاً في مثل هذه الظلمة الدامسة التي عرف بها وراءه، وفي آثار السيدة نازك الملائكة، وكانت رائدة التحرر الأولى تنظيراً وتطبيقاً شواهد كثيرة على أن هذا المضمون المتحرر كان نموذجياً حتى كان ظاهرة التوائه على الفهم لا توصل بنشاز في طبيعته قدر ما توصل بضعف في طاقة صانعه على الخلق.

7 ـ خصائص الأسلوب في شعر الفترة

1 \_ أسلوب التقليديين

أما أسلوب التقليديين فإن معايشة التعبير العلمي الدقيق في مظانه من كتب الدراسة كانت قد أثرت فيه وميزته بالدقة. ثم يضاف إلى هذا أن ما كان يتلى للكبار في مواسم الشعر العامة وندواته الخاصة في النجف وغيرها من مراكز الثقافة الدينية الشيعية كانت هي الأخرى تغري بالدقة وتحمل عليها حملاً. وكان يعتقد أن الدقة في

في أدب العراق الحديث

آثار الكبار تتوافر هي الأخرى عبر المدارسة الطويلة الصابرة لجملة ما كان يشيع في البيئات الشيعية الدينية من دواوين الشعر القديم في أزهى عصوره الأدبية. ثم يلاحظ في خصائص هذا الأسلوب أن المعطى البلاغي القديم ظل يحكم وسائله في التصور وأدواته في التصبيغ في التزام بالغ الدقة بضوابطه نصاً وروحاً. وإذا كان هذا المعطى قد ارتفع في بعض التجارب إلى أعلى ما تصل إليه البلاغة في التطبيق فقد كان يسقط في يعضها الآخر في أقبح صور الغثاثة. وعلى نحو ما يلتزم الأسلوب بمعطى التراث في بعضها الآخر في أقبح صور الغثاثة. وعلى نحو ما يلتزم الأسلوب بمعطى التراث في بلاغته ظل يلتزم بمعطى التراث في عروضه. ولا بدّ هنا من الاعتراف بأن محاولة لنجديد العروض بابتكار «البنده<sup>(445)</sup> وقعت في مطلع القرن الحادي عشر الهجري وامتد تأثيرها إلى فترة البحث فاصطنعها جمهرة التقليديين في افتتان شديد بها حتى كان يظن بأنها من أدلة الاطمئنان إلى عمق الشاعرية وشدة الثقة بترسخها! وفي غير مبالغة يمثل البند بداية النزوع إلى التحرر من أوزان الخليل قبل أن يظهر التيار الذي عرف فيما بعد بتيار «الشعر الحر» والحق أن البند وإن لم يعش طويلاً فقد كان جديراً مبالغة يمثل البند بداية النزوع إلى التحرر من أوزان الخليل قبل أن يظهر التيار الذي عرف فيما بعد بتيار «الشعر الحر» والحق أن البند وإن لم يعش طويلاً فقد كان جديراً مان يضبح فناً شعرياً حياً لو قدر أن تعمده فرائح حاذقة وأن يتناوله بالتمحيص نقد مادق يفضح غنه ويبرز أجوده<sup>(446)</sup>.

ثم إذا استثنينا ما كان يقع في وحدة التجربة غالباً من نشاز تمثله على وجه الدقة

- (445) (هو أقرب أشكال الشعر العربي إلى الشعر الحر، ذلك أنه شعر يستند إلى بحر الهزج: المفاعيلن مفاعيلن، فلا يتقيّد بأسلوب الشطرين وإنما يخرج عنه فيجي، هزجاً تختلف أطوال أشطره... ولقد ألف الشعراء الذين ينظمون البند أن يكتبوه كما يكتبون النثر بحيث يبدو لنا حين ننظر إليه كأنه نثر اعتيادي). نازك الملائكة، قضايا الشعو المعاصر، الطبعة الأولى، معل تعلم أم لا أن للحب لذاذات، وقد يعذر لا يعذل من فيه غرام وجوى مات، فذا مذهب أرباب الكمالات فدع عنك من اللوم زخاريف المقالات، فكم قد هذب الحب بليدا فغذا في مسلك الآداب والفضل رشيدا، صه فما بالك أصبحت غليظ الطبع لا تعرف شوقا؟ لا ولا تظهر توقا، لا ولا شمت بلحظيك سنا البرق اللموعي الذي أومض من جانب أطلال خليط عنك قد بان، وقد عرّس في البان».
- (446) الدكتور جميل الملائكة، ميزان البند، مطبعة العاني، بغداد 1965م، ص 29. وانظر في الاستزادة من طبيعة البند ونماذجه في الفترة المدروسة، المرحوم عبد الكريم الدجيلي، البند في الأدب العربي، مطبعة المعارف، يغداد 1959م.

هدى إسهام الشمعر الشيعي فمي الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

مقدمة تقليدية لا تسيغها متغيرات الفترة فقد ظل ما يتبقّى في التجربة من وحدة مترابطة يشير إلى أن الأسلوب ظل هو الآخر يتناسق معها عبر هذه الوحدة.

2 ـ أسلوب المجددين

ولم تكن أساليب المجددين بعيدة في خصائصها عن أساليب التقليديين لولا أنها برئت من التصنيع وتجاوزت هذا التقليد المتخلف في اصطناع المقدمة الناشزة.

3 ــ أسلوب المتحررين

ويبقى أسلوب المتحررين وكنا قد حددنا من قبل جملة من خصائصه في حديثنا عن علاقة الرمزية الغربية بتجربة الشعر الحر. وكان في هذه الخصائص أن المتحررين، خرجوا في المعطى الموسيقي على عروض الخليل من حيث ضوابطه في توزيع التفعيلة، وأسقطوا في البيت نظام شطريه، وتجاوزوا في المعطى البلاغي ما استقر في حقيقته من القياس على بلاغة القرآن بحجة (أن اللغة لا تؤدي إلا مقاصد العقل الواعي، في حين أن هناك عالماً أوسع وأعمق يعرف بعالم اللاوعي يعبّر عن ذاته بالرموز)<sup>(447)</sup>. ولعل أخطر ما يلاحظ من خصائص الأسلوب في التجربة الحرة أن المتحررين ينطلقون من مفهوم خاص للغة الشعر يكون واجب الشاعر فيه أن يهدم اللغة المشتركة كلية ويستبدل بها لغة الشاعر الخاصة

ـ 1 ـ الصورة العامة للنثر الفني في حدود الفترة المدروسة

تمهيد

في مطلع القرن التاسع عشر كان النثر العربي بعامة يرسف في قيدين ثقيلين: قيد

- (447) صفاء خلوصي وعصام عبد علي، النقد الأدبي، بغدار 1972م، ص 22-أ.
- (448) الدكتور مصطفى بدوي، مختارات من الشعر العربي الحديث، دار النهار، بيروت 1968م، ص دن».

التصنيع البديعي وقيد الركاكة العامية. وكان الأول شديد الظهور فيما يعرف بالترسل الأدبي، أما الثاني فقد ظهر في الترسل الديواني، وربما التقى القيدان في النوع الواحد.

وكان يلاحظ أن إقالة النثر من عثاره اقتضت في البدء وقفة عند المعجم المتداول في محاولة صادقة لتنقيته مما يشيع فيه من إسفاف العامية وركاكة العجمة، حتى إذا استقامت للنشر وسيلة التعبير الصحيحة امتد الإصلاح إلى الأسلوب لتحريره من قيود التصنيع والعودة به إلى الطبيعة التي كانت تفرضها المتغيرات. وكان الاحتكاك الشديد بآداب الغرب ــ ونحن نتحدث هنا عن بيئة لم تقهر على العزلة ــ في طليعة هذه المتغيرات<sup>(449)</sup>.

ولم يكن بد، في صدد نهضة أدبية، أن تنقل شرائح من هذه الآداب أو من روائعها على الأقل، إلى العربية. وطبيعي أن يضيق أسلوب التصنيع بهذا النقل، فقد كان يعتقد وتلك حقيقة، أن عوائق البليع تحول دون ترجمة تتميز بالدقة، والأمانة والوضوح. وفي هذا الضوء كان لا مغر من اللجوء إلى أسلوب يقع على رسله، ويشف عن المعنى بحيث لا يخفي شيئاً منه ولا يسترد دلالة من دلالاته<sup>(450)</sup>. ثم يضاف إلى ذلك أن معطيات الترجمة بعامه لا تعود مرتبطة بالطبقة المثقفة الممتازة، وهو ما كان يقع من قبل، بقدر ما تعود مرتبطة بالطبقة المثقفة الممتازة، المطبعة، وانتشار التعليم، وكان معنى هذا أن يلائم المترجمون بين أساليبهم وهذه المطبعة، وانتشار التعليم، وكان معنى هذا أن يلائم المترجمون بين أساليبهم وهذه الطبقات لتفهم عنهم ما يقولون، ومن هنا أخذت الأساليب تجنح إلى البساطة ومراعاة السهولة<sup>(451)</sup>. ويبدو أن ما كان يلاحظ في آثار الأدب العباسي من طرائق التعبير الموسلة وراء حركة الإحياء لطائفة كبيرة من روائع التراث عزز الثقة بصحة هذا المنزع وكرّس في الحياة الأدبية وجوده وشيوعه. وكان في طليعة المتغيرات التي وتخت أن يصار في الأسلوب إلى تحريره من أغلال التصنيع ظهور الصحافة ظهوراً قوياً في وكرّس في الحياة الأدبية وجوده وشيوعه. وكان في طليعة المتغيرات التي اقتضت أن الفترة. وإذا كان على الصحافة أن تخاطب كل الطبقات وتحاول أن تتنشر في أوسع

- (449) أنيس المقدمي، الاتجاهات الأدبية في العالم العربي الحديث، ط 4 منقحة، 1967م، ص 1446 ومارون عبود، أدب العرب، بيروت ك2، 1960، ص 421.
- (450) الدكتور شوقي ضيف، الأدب العربي المعاصر في مصر، 1957م، ص 149؛ ورئيف خوري، التعريف في الأدب العربي، ط 1، 1951م.
  - (451) الأدب العربي المعاصر في مصر، ص 150.

مدى إسهلم الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

جمهور ممكن فإن عملها في أسلوب التعبير باتجاه التبسيط والتجديد أوسع وأعمق<sup>(452)</sup>.

ويكون وراء هذا كله أن يقع في تجديد الأسلوب اتجاه متطرف يتسمح بالضعف، ويجيز الخروج على الضابط<sup>(453)</sup> بل كان يغلو أحياناً فينزع إلى أن تهجر الفصحى جملة وأن تستبدل بها العامية حتى كأن الفصحى لا تختلف عن «اللاتينية» وكان في تأريخ اللاتينية أنها شاخت فانحسرت لما تفرّع عنها من اللهجات المحلية. ويبدو أن هذه الدعوة لم تنجح لأنها ارتبطت سياسياً بالاستعمار والاستشراق، وارتبطت دينياً بأن العربية التي يراد لها أن تعزل عن الحياة هي لغة القرآن، وارتبطت أدبياً بحس التفوق الذي يستشعره الأدباء في ظل الفصحى وحدها.

وعلى نحو ما أخفقت هذه الدعوة أخفقت دعوة الجمود على الاتجاه المحافظ إلى أسلوب التصنيع. وكانت الغلبة أبداً للأسلوب المرسل<sup>(454)</sup> وهو الذي لا يحتال على سجع ولا يفسح مجالاً في كلمة أو تركيب، لغموض أو تعقيد حتى لو تعرّض أحياناً للجفاف<sup>(455)</sup>. هذا جميعه في الأسلوب، أما في الموضوع فقد تمّت به على أيدي المجددين في البدء نقلة محدودة من الإطار التعليمي البحت إلى إطار المتغيرات الفكرية حتى إذا استبحرت النهضة وكنا قد قاربنا نهاية القرن تحول موضوع النثر إلى رحاب الحياة الواسعة مصطنعاً لأهدافه في التعبئة السياسية والاجتماعية والأدبية جملة الفنون التي شاعت في الفترة<sup>(456)</sup>، وكان يلاحظ في المضمون أنه لم يعد شديد الفقر

- (452) م. ث، ص 150–151.
- (453) جورجي زيدان، الأدب العربي وتأريخه، الجزء الرابع، ط 2، القاهرة 1927م، ص 222؛ والموجز في الأدب العربي وتأريخه، الجزء الخامس، 1957م، ص 108؛ وأحمد حسن الزيات، تاريخ الأدب العربي، ط 11، بلا تاريخ، ص 417.
- (454) الأدب العربي المعاصر في مصر، ص 156؛ ومارون عبود، أدب العرب، ص 422. فعنده أن الصراع بين الجمود والتحرر ظل مستمراً حتى انكسر قلم الحريري في آخر صفحة من كتاب المويلحي، عيسى بن هشام؛ واليازجي، مجمع البحرين؛ وحافظ إيراهيم، ليلي سطيح.
  - (455) رئيف خوري، التعريف في الأدب العربي، ص 452.
  - (456) قصة الأدب في العالم، الجزء الثالث، القسم الأول، 1959م، ص 209~210.

في ادب العراق الحديث

في رصيده من الثقافة وراء ازدحام الحياة بما توافر من وسائلها في ظل القفزة الحضارية البارعة.

هذا كله في غير العراق من بيئات العربية التي كان في ظروقها ما يسمح بأن تنهض على جبهة الفكر إن لم يكن على جبهة السياسة. فلماذا تخلّف العراق إذن؟ فكان عليه في حدود الفترة التي تقع بين مطلع القرن العشرين وثورة تموز، أو بين إعلان الدستور العثماني وزوال الملكية على وجه الدقة أن يبدأ نهضة حقيقية في النثر في حين لم يكن على مصر والشام مثلاً إلا أن تعمّقا هذه النهضة وتدفعا بها إلى غايتها من الكمال؟

## \_ 2 \_

الصورة العامة للنثر العراقي في حدود الفترة المدروسة

يؤكد الدكتور بدوي طبانة وهو يؤرخ لأدب المرأة العراقية في الفرن العشرين أن نهضة العراق الأدبية كما يجدها الباحث المدقق تختلف بالشعر دون النثر ويعزو ذلك إلى أن الأمم في مطالع نهضتها الفكرية تتميز بخصوبة الخيال الذي يشرّق ويغرّب في منفسح الحياة وفي رحابها. ويستدرك الدكتور القاضل فيذهب إلى أن ذلك لا يعني أن نهضة العراق الأدبية تفتقر إلى النثر، وإنما يعني أن مظهر الحياة الأدبية هو الشعر وأن النثر بالقياس إليه، وبالقياس إلى نهضته وتنوع فنونه وتعدّد أعلامه في بعض الحواضر العربية ليس شيئاً مذكوراً.

تلك ملاحظات غاية في الدقة فقد كان في جغرافية العراق ما يحول بينه وبين نهضة مبكرة أساسها الاحتكاك الشديد بحضارة الغرب، وكان في ظروفه السياسية ما يقهره على أن تنغلق حدوده على التخلف وتتأبى على التيارات المتدفقة بالمتغيرات. وحين قلّر له أن يملك إرادته في الاحتكاك بهذه الحضارة وأن ينفتح على هذه المتغيرات كانت حماقة التتريك في ظل الطورانية الحاكمة تغرقه بأزمة قلق شاغلة وتصرفه إلا عن التعبئة القومية دفعاً لخطر التذويب. ولم يكن هذا مناخاً يزدهر فيه النثر بقدر ما كان مناخاً يزدهر فيه الشعر في بلد ظل ناسه يرثون من بعيد حماسة بالغذ لسماع الشعر والانفعال بخواطره! ثم يقدّر للعراق وراء الحرب الأولى والثانية أن مدى إسهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

يشغل بأزمات مصير تقهره قهراً على أن يتواصل نضاله وأن يظل المناخ في حياته الأدبية مناخاً خطابياً يتعاقب الشعر أو ما يشبه أن يكون من النثر كالشعر على تغطية وقائعه. وبالرغم من أن هذا جدير بأن يصرف حتى عن نصاب ضئيل من نثر ناهض ظلت حيوية متدفقة في البيئة المتوثبة تصنع معجزة في هذا الصدد. فالحريري في إطار الأسلوب لم يعد يقنع بأنه يلائم روح العصر وإن ظل في الفترة محافظون يتأثرون في كتابتهم بالسجع وما يتصل به من البديع. وانطلق الموضوع من إسار المقامة والرسالة \_ وكان في الأولى أخلاط من المعرفة يغلب عليها طابع اللغة، وكان في الثانية صور بلاغية مستعارة تكره إكراهاً على أن تنقل في الإخوانيات أو ما يشبهها عواطف مصطنعة ـ إلى إطار المتغيرات التي كانت تتحدَّى التخلف على كل الجبهات. ثم يتجاوز النثر ثقافة النقل ــ وكانت تمهر بطابعها نماذجه التقليدية ــ فيسترفد لمضمونه ما كان يشيع في الحياة الفكرية من ضروب المعرفة وراء حركة الإحياء الواسعة لتراث العربية، وفي ظل النشاط العقلي المتميز بالجدة في بيئتي مصر والشام بخاصة. ويلاحظ هنا أن العراق لم يكن يستشعر نقصاً بقدر ما كان يستشعر حاجة ملحة لنهضة في النثر ترفعه إلى مستوى أشقائه الذين سبقوه إليها بحكم ما كان يقع في ظروفهم الجغرافية والسياسية والاجتماعية من أسباب تقتضيها اقتضاء. ولعله من هنا كان العراق وما يزال سوق الكتاب العربي الرائجة.

وأخيراً فإن الذي ينبغي أن يؤكد في الصورة العامة لنثر الفترة المدروسة أن ما يقع من فنونه في إطار القص<sup>(457)</sup> ظل يحمل في الغالب طابع المحاولة البادئة. أما خارج هذا الإطار<sup>(458)</sup> فقد كان يبدو أن المقالة بخاصة هي التي تمثل على وجه الدقة أبرز فنونه المتطورة.

- (457) من أنواعه: المسرحية والفكاهة وقصة المثل والأسطورة والرواية والمثل الخرافي والمقامة والأقصوصة.
  - (458) من أنواعه: الخطبة والرسالة والمقالة والمحاضرة، والوصية والنقد الأدبي.

## أ \_ نثر التقليديين (أسلوبه \_ فنونه \_ موضوعاته)

نقصد بالتقليديين هنا، هؤلاء الذين ظلوا يطبعون على غرار الحريري في مقاماته أو على غرار القاضي الفاضل في رسائله حتى كأنهم يعيشون في غير زمانهم، أو حتى كأنهم في مناخ المتغيرات يستشعرون غربة الذين ألفوا القديم فلم يعودوا قادرين على أن يتحرروا من سلطانهم. ولكن الواقع أن هذا التيار في قطاع النثر ظل يصنع نماذجه داخل حدوده المغلقة، وكان في الصياغة الجديدة للذوق الأدبي العام أن احتذاء الأقطاب ممن عرفوا في تأريخ النثر العربي بالتصنيع لم يعد في الفترة ما يسوغه. وطبيعي أن يحتك التقليديون بما تشتد صلته من فنون النثر بنزعة التصنيع. ولعله من النثر المتخلف.

والحق أننا في حديثنا عن الصورة العامة لنثر العراقيين في القرن التاسع عشر عرضنا للمقامة بإجمال واستشهدنا بعض ما ورد منها في آثار الألوسي الكبير مؤكدين أنها وإن افتقرت إلى مجمل الشروط التي اصطلح على أن تتوافر لها في الغالب ظلت تحمل مضموناً يبعدها عن (تقليدية) المقامة ويسلكها في جملة الأدب الهادف.

ومن النماذج التي صنعها القطاع الشيعي في المقامة يلاحظ أنها ظلت هي الأخرى تفتقر إلى السمات العامة التي افتقرت إليها من قبل مقامة الألوسي الكبير في القطاع السنّي. ولعل أبرز هذه السمات أن يكون فيها راوية يحكي في سياق قصصي حادثة بطلها شحاذ يجمع إلى فقره المدقع فصاحة منطق وبلاغة تعبير في حقلي الخطابة والشعر، وعلماً بالأخبار والفقه ثم هو قادر قدرة خارقة على الاحتيال والتمثيل: يتعامى أحياناً ويتعامل أحياناً استدراراً للشفقة والصدقة وحجبته أن الذي يقضي بهذا زمان تضطرب فيه المقايس وينفق فيه الباطل<sup>(459)</sup>. ثم يكون من أبرز سمات المقامة

(459) - رئيف خوري، قالدراسة الأدبية»، 1945م، وكمال أبو مصلح، الكامل في النقد الأدبي، 1959م، ص 125؛ والدكتور عمر قروخ، المنهل في الأدب العوبي، ص 220. مدى إسهام للشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

أن تنحصر غايتها في التعليم وفي الأسلوب الذي تمر به الحادثة. ومن هنا فالمعنى في المقامة لا يمثل إلا خيطاً ضئيلاً تنشر عليه غايتها التعليمية<sup>(460)</sup>.

ويبقى أننا حين نتجوز منطلقاً على هذا الضرب من النثر مصطلح المقامة فذلك لأنه يظل له منها هيكلها العام ونكهتها التي لا يخطئها الذوق<sup>(461)</sup>.

ولعلنا بين يدي نصوص منه الفنون أقدر على رؤية الحقيقة وأقرب إلى تقويم موضوعي يضعه في بيانه من تأريخ النثر في هذه الحقبة التي نعقد لها هذا الجزء من الدراسة. ونؤثر هنا أن ننقل من هذه النصوص ما يدعوه صانعه نفسه «مقامة» فقد نسقط المصطلح على نص تبدو به طبيعته ثم نشرع في محاكمته فنظلمه.

يقول الشبيبي الكبير وهو من شيوخ النثر في القطاع كما كان من قبل من شيوخ الشعر فيه: (وكتبت أبياتاً في صدر كتاب الهادي بن العباس كاشف الغطاء جعفر، لأبرح مستطيلاً بوجوده عمر المفخرة منها:

ذر الطبيع مصبوباً بقالب به ينطبع المعروف والمكارم والجود لو أتحر عن زمانيه لم يطر معن في ندى وحاتم فكتب لى أن بعض المعاصرين من أدباء كربلاء تخيلوا باب البيت الثانى على

مبيكة معناه مقفلاً، وها هم يطلبون منك يا اسكوكها المفتاح، فأنزلهم ابدلائل إعجازك، مناهج الإيضاح. فكتبت إليه هذه المقامة، تكشف عن وجه المرام لثامه: يا ساكن الطف عوداً فالفضا كبدي تذكو عليك وطرفاي الغريان، كلفت عيني إنساناً تطالعه مذ غبت يا حاضراً مني بجثماني فاستشرقت بغروب الدمع قائلة طلابه ليس من طبعي ولا شاني إني أرى لك إنسساناً تمذاكرة وقد نساني وحلّ الطف إنساني وكيف تبصر العين وهي بلا إنسان، لا تطلب الأعسر فالمرء لا ينطق بغير لسان، ولا يقوم مستوياً من ليس له ساقان. فقلت عذرناك فلنطلب الإنسان بالنفس إن تعذّر طلب العين، وعسى أن يبتسم الطالع ونرى ابن عباس ونحن بحمى علي طالعاً من

- (460) الدكتور شوقي ضيف، المقامة، في سلسلة في الأدب العربي التي تصدرها دار المنار بمصر، ص 9.
- (461) الشبيبي الكبير، ص 25؛ والمنهاج في الأدب العربي، ص 292. ففيها أن المقامة أتت تقليداً خالصاً لما عرفه العصر العباسي من مقامات الحريري خاصة.

ثنايا الحسين. فبينما أماشيها إلى قولها الحق، إذ قالت لي النفس الصافية بحمى علي أيها الجواد الحق:

وجالس مننه أبسسطها ببنانا 👘 وأبسطها لدى قبيل بيانا وأشرفها إذا اعتكرت سناء وأطلقها إذا اعتركيت سنانا فخرجت أسابق طائر الوهم على أنى محصوص الجناح، لعلى أؤدي غرض زيارة على فيأذن لي مؤذن صلاته بحيَّ على الفلاح. ولما جنت داره، وجدتها لذلك البدر دارة. وكان الأصيل يثبت أصول البرد على ربي القلوب ويحيل التفريع إلى تموز. فافتض غلامه بكرأ من سودان الفحم وأخرجها من غلالة خصفتها فتوقدت جمرات خدودها غضباً على عدوها الأزرق بما يلهب قلب العجوز. وأحضر بنت البن السوداء محجوبة بأترف من ذوات الدلال البيض بعد أن بسط من الأفرشة ما أوهمنا أننا في روض أريض. ثم آخر قد آخي جسمي لوناً وقلبي توقداً فالتهب بضرمه، ونبع دمعه بعد أن أطبقت عيونه من فمه. وطاف بالأكواب اللجينية مملوءة بالتبر المذاب، وغنَّانا القرشي فكدت لفرحي أخرج من الإهاب لوكم يمسكني وقار على أبقاء الله للمكارم ولي. ومذ علم ارتياحي، وأنسي منه ومن مشروبي بريحانتي وراحي ناولني كتابك وقال هذا نقلك، وربما اشتمل النقل على العنبر، فطالعت سطوره منشورة بمدامع عقيقها عليه تتنثر. وأطلعني المطلع على العيب والحمد له، على ما أشرت في تحريرك الذي عطف زمام القلب بنسقه فلا أرى ونعتك البديع بدله. تذكر فيه أن بعض المعاصرين من أهل الحايره وقف بهم الفهم في نجد التردد عند معنى البيت وقفة حاير. وخاضت سوابح آرائهم لجج المقاصد، وعبروا إلى الساحل وما وقفوا ثمة على رسوم الفوايد. ويتسوا ولا يأس من روح اللَّه وما وضح لمبصرهم الفجر، وعجزوا عن تدبّر آيتي العجز والصدر. كأن لم يحل من مجلسهم المهدي الصدر. وغيرة على الصنف وخوفاً من أن يخرجوا من النوع الداني. أحببت أن أرسم لتعريفهم فأحدَّ لهم المعرفة وأين هم من موضوعها معرَّف بياني فقلت مبتدئًا:

بسم الله الرحمن الرحيم: حال لون الفهم الجلي ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم ووجب أن أشرح لهم مفردات البيت وأعقبها بالتراكيب، وأوضّح لهم أسلوبه بما يعترفون أنه من أبدع الأساليب. البيت المعمى على بصائرهم، العازب فهمه عن سرائرهم:

والـــجــود لـــو أتحــر عــن زمــانــه لــم يـطـر مـعـن فـي نــدى وحــاتــم الجود هنا معطوف على قولي «ذي الطبع» فليعاملنا متأملهم بالعدل، ومعناه إن لم مدى إسهام الشعر الشيعي فمي الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

يسمعوا بنص أهل اللغة السخاء والبذل. والجواد السخي وجمعه أجواد وأجاود، وفرس جواد بيّن الجودة ويعرف سبق الجواد المطارد. والجود وجدك مطر والجودي مرسى السفينة في الطوفان، والجادي وليتهم شمّوا المعرفة وعرفوا المعرف الزعفران. وله معان أخر، صرفنا عنها عنا النظر. لو تقع شرطية وقد تتضمن مع الشرط التمني كما في البيت، وقد تتمحض للثاني فتكون كليتهم فهموا وهل ينفع شيئاً ليت. ومصدرية مثل ودّوا لو غلطوا الصحيح وأنّى لهم بما يودون، فغلطوا مذ لغطوا حيث لا يعون ما ينطقون...).

ويواصل الشبيبي الكبير شرح ما يتبقى من مفردات البيت وتراكيبه، حتى إذا أحاط الغاضريون خبراً بمفردات عقده الفريد واتضحت تراكيب البيت في نظره يكون المعنى (إن الممدوح ذو الحلم الكائن جبلاً مرهوب المصاعد، وذو الطبع الذي صبّ قالب به ينطبع المعروف والمحامد. وذو الجود الذي لو تأخر معن وحاتم عن زمانه المسبوق بهما ما ذكرا بأظهر صفاتهما وهي السماحة، ولا وصف بأن راحة كل منهما للقلوب المتعبة بالأمال راحة...).

وينهي الشبيبي مقامته بقوله: (فاطلع علينا طلوع هلال العيد أيها البدر بعد هذا السرار ولا تحملنا على أشد من القتل وهو الانتظار. وعد لغابك أيها الليث الذي ما غاب عن القلب مذ غاب، واجر على السنة الأولية من مسامرة الكتاب)<sup>(462)</sup>.

واضح أن النص يفتقر إلى أبرز سمات المقامة على نحو ما تعرف عند الهمداني والحريري. وكان من أبرز هذه السمات أن تكون أشبه بقصة تنعقد على راوية وبطل إلا في استثناء<sup>(463)</sup> ويخيّل إلينا أن ذلك شديد الحيوية فيها فهو أقرب في جوهره إلى أن يكون من أساليب التعليم باللعب في التربية الحديثة. على وجه الدقة كان ذلك يعني أننا ونحن في سبيلنا إلى غاية تعليمية شديدة العسر، كنا نيسر الوسيلة، وننزع بها إلى صيغة تجمع بين الطرافة والتشويق. ولعله من هنا تجف المقامة جفافاً شديداً حين تفتقر إلى القص على هذا المعنى الذي يشدّ القارئ إلى عقدة ولو ساذجة ويدفعه إلى معاناة لاستشراف الحل ولو جاهدة. ويبدو أن خلو المقامة من ذلك وهو ما نلحظه هنا في مقامة الشبيبي الكبير، وعدم خلوها منه، ولكن بغير حيويته التقليدية، وهو ما

(462) الشبيبي، المجموعة الثانية الخطية، لرسائله ومقاماته، ص 92–102.

(463) لم يرد ذكر أبي الفتح في المقامتين الغيلانية والبغدادية في مقامات بديع الزمان.

نلحظه في مقامة اليازجي سواء، حتى كأن الشرط الأول في إحالتها على فن هادف أن يقع مضمونها القصصي طريفاً، خفيف الظل، شديد الصلة بعصره. لقد كان اليازجي في "مجمع البحرين" يعقد المقامة على «راوية» هو سهيل بن عبّاد وبطل هو ميمون بن خزام، ولكن مقامته ظلت مع ذلك عاجزة عن أن تشدّ إليها القارئ ذلك أن القصة لا تمثل وسيلة شديدة النفع في إطار التعليم عند اليازجي. ويلاحظ أن الخزامي، في مقامته، شخص يوشك أن يكون ممحواً، ولطالما افتقر إلى حيوية السروجي والإسكندري في المقامة القديمة (464) وكان يبدو أنَّ اليازجي في المجمع البحرين، بعيد جداً عن بيئته وأخلاق معاصريه (465)، ولعله من هنا لم يستطع مضمون مقامته بالرغم من أنه أشبه بمضمون الموسوعات أن يجتذب إليه الطامحين إلى الاستزادة من المعرفة في إطار الثقافة الغربية البحتة. ويظن أن ظاهرة التحدي في فن اليازجي بعامة (هي التي بعدت بين عصره وآثاره فإن من عاشوا معه لم يجدوا في فنه مرآة لحياتهم وإنما وجدوا مرآة غيرهم وهي مرآة تتعمّق في القدم حتى تصل إلى العصر الجاهلي بألفاظه الغريبة وألفاظه المملة)(<sup>466)</sup>. والمويلحي هو الآخر يعقد مقامته على راوية يستعيره من الهمداني وعلى بطل يختاره من جيل سابق لجيله هو أحمد باشا المنيكلي ويستغله في مقارنة بارعة بين ما كانت عليه القاهرة زمن محمد على وما انتهت إليه حياتها الاجتماعية في ظل المتغيرات أيام المويلحي.

وبالرغم من أن المقامة هنا تعتمد السجع، وتغرب بلفظها الفصيح في استعراض واضح للمهارة البيانية على طريقة الهمداني والحريري في مقاماتهما فقد ظلت قريبة من ذوق العصر واستطاعت أن تمارس في النقد الاجتماعي وظيفة أدب تعليمي حي<sup>(467)</sup> نريد أن نؤكد هنا أن طرافة الحدث الدرامي في المقامة ولو في سياق ساذج من سياقات القص جديرة بأن تيسر من وظيفتها في التعليم وتنفض عليها طراءة فما تجف. حتى إذا افتقرت المقامة إلى هذه الخصيصة الرئيسة في جملة الخصائص التي

- (464) رئيف خوري، التعريف في الأدب العربي، ط 1، 1951م، ص 450.
- (465) الموجز في ناريخ الأدب العربي، الجزء الخامس، 1957م، ص 150.
  - (466) الدكتور شوقي ضيف، المقامة، ص 108–109.
- (467) الدكتور شوقي ضيف، الأدب العربي المعاصر في مصر، دار المعارف بمصر 1957م، ص 209–214.

مدى إسهام للشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

كانت تصنع نماذجها الحية سقط نصاب كبير من طاقتها على الإغراء بمضمونها الموسوعي الحاشد بشرائح المعرفة. ويظن أن ذلك لم يكن سهلاً في المقامة، ووراء رائديها الكبيرين كان الذين استطاعوا أن يوفروا لها هذه الخصيصة قليلين.

والواقع أن مقامة الشبيبي الكبير ظلت هي الأخرى تفتقر إلى هذه الخصيصة. ويخيّل إلينا أن الرجل لم يكن بصدد مقامة إلا على هذا المعنى الذي يلاحظ في مقامات الزمخشري فقد كان المفسر الكبير يستعير المصطلح من الحريري ليطلقه على مجموعة من المواعظ أو على هذا المعنى الذي يلاحظ في مقامات السيوطي فقد كانت أشبه بالرسائل تنعقد على موضوع خيالي أو جدلي أو اجتماعي معتمدة أسلوب التسجيع الذي اشتهرت به المقامة التقليدية (468). ولعل الذي يؤكد ذلك أن المقامات التي صنعها الشبيبي وهي كثيرة ظلت تختلط برسائله حتى كأنهما فن واحد لا فنان اثنان<sup>(469)</sup> ويلفت النظر في موضوع هذه المقامة ــ ونحن ما زلنا نتحدث عن الشبيبي الكبير ــ أن البيت الذي تحتشد المقامة لتفسيره لا يستدعي حبة عرق واحدة من هذه الزخة التي يلاحظ أنها تشير إلى جولة جاهدة في معاجم اللغة وأمالي الأدب وكتب النحو والصرف والبلاغة. وإذا كان هذا تُنديد الوضوح فسنتجاوز عنه ابتعاداً عن فضول القول إلى ظاهرة في مقامة الشبيبي لم تؤلف من قبل وهي أن التسجيع تتسع وظيفته فيها فتشمل حتى شرح المفردة وإعرابها. وفي تعليل ذلك يظن أن تأثير الشعر وهو في جوهره أسجاع موزونة، كان ما يزال قوياً جداً في الفترة<sup>(470)</sup>. ويلاحظ معه أن البند، وقد شاع شيوعاً واسعاً في قطاع التقليديين، كان هو الآخر يوسع من حجم هذا التأثير بحكم ما يقع في فقراته من أسجاع تتحرّر على هواها في الطول والقصر. وهكذا نكون هنا بصدد مقامة يغير حيوية لأن افتقارها إلى عنصر التشويق في محاولتها التعليمية يفسد عليها حتى الذي يبدو أنه حي في موضوعها. ولكن يبقى وراء هذا كله أنها استعراض ناجح لرصيد كبير في ثقافة التراث. وفي هذا الإطار تقع جملة المقامات التي صنعها القطاع. وعندي أن مقامة السيد محمد حسين الكيشوان أقرب

- (468) الدكتور شوقى ضيف، المقامة، ص 80-83.
- (469) \_ يلاحظ هذا بوضوح في مجموعة الرسائل للشبيبي الكبير بخط الدكتور حمود الحمادي.
- (470) الدكتور زكي مبارك، النثر الغني في القرن الرابع، الجزء الأول، دار الكتاب العربي للطباعة والنشر، بلا تاريخ، ص 121. ففيها أن إقبال كتاب القرن الرابع على السجع يرجع إلى حرصهم على انتهاب طرائق الشعراء في المعاني والأساليب. وم. ن، ص 361.

إلى صورتها التقليدية تخيلاً وتكدية. ثم هي أبعد عن الجفاف وأغنى برصيدها من الثقافة. والكيشوان ـ وكان في القطاع من قبل شاعراً واسع الشهرة ـ يصوغ مقامته في قالب من الدعابة وينضحها بالظرف حتى تعود وقد برئت من كثير من الغثاثة، ويؤكد هذا مقامته التي يديرها حول وعد بوليمة كان صديق له من شيوخ الأدب قد قطعه على نفسه ثم أخلفه بغير مسوغ.

(شكراً لك اللهمَّ على ما شرعت لنا من سنّة الولائم، وأنزلت فيها سورة المائدة وفرضت علينا سجود الشكر للعزائم، وبدأت بموصول صلتها العائدة، وحمداً لك على ما رزقتنا من بهيمة الأنعام، وحللت لنا الطيبات من الرزق، وعرفتنا بالإفطار حكمة الصيام، وأمرتنا بالإمساك عما سوى الوفاء بالوعد والصدق، وأصلي على من أمر بالقناعة، وشدّ على بطنه حجر المجاعة، وأباح لنا أكل الميتة عند المخمصة، ورفع بذلك عن الزاد كل منقصة، وعلى آله الذين ميزوا لنا حال أكله وشربه فمدحهم الله بقوله: ويطعمون الطعام على حبه.

وبعد فإن اللَّه شقَّ فماً للإنسان وأنبت فيه الأسنان وأودع في ثغره الثنايا إعانة على العض، وقرن بعضها ببعض، وهيّا فيه الطواحن للزاد، تسهيلاً له على الازدراد، وحلقوماً فتحه بالاجتهاد وما عرفه دليل الاستداد، وخلق له نفساً لا تقنع، وبطناً لا تشبع، فرّق فيها شرايين بالقلب مرتبطة، وجمع لها غضاريف غير مختلطة، وسّع طرق مجاريها، ومزج دانيها بقاصيها، وأودع فيه إدراك العطش والطوى، وعرفه لذة الشبع والروى، فما أحسن ما صوّر وكوّن، صبغة الله ومن أحسن، فحق للشيخ أن يتطفل على الموائد، والصبي أن يشيب أمله بالطمع الزائد، فلذا كنت أنا وفتية ممن انعقد عليهم خنصر الأدب، فحلُّوا مشكل إبهامه، وعزا لبحر فضلهم لؤلؤ القريض وانتسب، فنشر لهم سلك نظامه، نتحدث برهة من الزمان، ونردد الأفكار، ونرتل آيات صحف الخوان، في الليل والنهار، رافعين أكف الابتهال بالدعاء، ونكرِّر اللهمَّ أنزل علينا مائدة من السماء، فنظرت نظرة في النجوم، ورقيبها يترقب وشعبت فكري في المشروب والمطعوم، وقلبي أشعب، فخيل لي الطمع، أن امتد السماط وصفت الكواكب آنية على البساط فمنيت نفسي بقصعة من ثريد، وقوّمت جسمي ألف تقويم، فتولَّى عنهم غير بعيد، وقال إني سقيم، وجعلت أردد المثل السائر في لسان وفيَّ، من طرق الباب أوشك وأمعن النظر في الفلك الدائر من طرف خفي، لعلى أبلغ الأسباب بيقين أوشك وأرجع البصر كرتين فينقلب خاسئاً وهو حسير، وأصعد الفكر على الحالتين فيتنزل إلىّ بالأمر الخطير، أنظر إلى عنقود الثريا متدلياً على كفة

مدى إسهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

الميزان، وأرى حب السنبلة منثوراً على طبق الزبرقان، فعبرت بزورق التصور نهر المجرة ولي تصديق بإدراك القوت، وأوقفني الطالع على برج الأسد غير مرة، ومن دهشي نسبت الحوت، ونفث العقرب لي سمّه، ونفض الدلو ماءه عني ورشّش، وسدّد القوس لي سهمه، وما خلته للرمي مريش، وسلّ الهلال خنجره عليّ، وبوأني من مدارجه منزل الذابح، وقلبي يتململ وزحف السماك إليَّ، متدرعاً بالنثرة وهو رامح، وأنا أعزل، فناديت وراءك يا غارة الكوكب، فإني مقدام في الطعام لا الطعان، وأعوذ منك برب المشارق والمغارب، فلي صولة على بكر الدجاج لا الحرب العوان كيف لي بالبراز، وبطني طاوية من الجوع، ومن أين لي يد تحمل العضب الجراز، وما يقيت إلا الضلوع:

لا أطيق الوغى وقد عدت صفر الكف وَجْداً والقلبُ غيرُ حديدِ واصلُ الجوعُ بين ظهري وبطني وتريدين قطع حبل الوريد «خلق الله للحروب رجالاً ورجالاً لسقصعات وتسريد»

وما تم إنشائي حتى سقطت من السماء إلى الأرض، وصحبي من غيظ عليّ ينظر بعضهم إلى بعض، فصبرت على ما فطر قلبي من الخوف والعطب، ولا يحلو على الإمساك صبري، وأيقنت أن الراحة بعد النعب وكم بيسر أتى من بعد عسر واسود في عينيّ بياض الصبح من الرهب، وساكن قلبي اضطوب، وضاق من العناء رحيب صلري، وعدت حديد النظر من الغضب وكنز تجلدي ذهب، ولم أربح سوى حزني وضري، وتنازعت في الهموم المتعدية حتى جلبن لي الجوى من حيث أدري، وأظهرت من مصدر ضميري أفعالاً شتّى، وجرّ بناءها أدوات كسرى، حتى وافى البشير وأنا أعض الأنامل من الغيظ، وأوشك دمي يتقطر، وأشار لي أن الغيث وافى وولت حرارة القيظ، وأخصب ربيعه وأزهر:

جماء المبشير فقلنا هذه عدة وعدة هيأت لللأكل أسببابا ونوعتها القضايا وهي موجبة فأنتج الشكل بعد السلب إيجابا وقلت من فرحي عجّل بها عدة إن لم يكن بلسان الصدق كذابا فأومئ لنا ونحن نرجم الظنون، وأيقن كل بالتخمة وأشار لنا إلى الماعون، فجنبناه عن التهمة فقال ونحن على مثل جمر الغضا، يدعوكم علي بن موسى فأجبناه بالرضا، وقيل إنه هيًا لنا عنده مقعداً ما كنا نعرفه، فقلنا اجعل بيننا وبينك موعداً لا تخلفه، وناديت اللهمَّ لا تخزني يوم الميعاد، وقوِّ على العزيمة جوارحي، وافتح لي ثغر الابتلاع بعد السداد، وبرّد بنار القرى جوانحي، بشارة من رب الفضل بعث بها رسوله على فترة من المأكول، فقلت يا ليتني اتخذت مع الرسول، ويا نفس استندي من عصمته إلى الحصن المشيد، ولوذي منه في ظل ظليل واستنجدي من عزيمته بالبأس الشديد، وردّي طارق الخطب الجليل، واحتفلي لطفل القلب المفطوم عن الشرب من أنامله الدرارة ضروع الغيث بالمطر الهطول، وانعطفي في بضاعة الجوع لسوق نواله فقد ربحت التجارة بها وزني الغذاء منها وكيلي، ولذا يا قلب من فزع الجوع المريع، لدى هضبات خبز مستطيل، وأنزل منه بالفناء المريع فإن فناءه مأوى الزيل، واغترف من فسكنجبينه أيها الظامي في ورده المرنق، ولا مرعاه بالمرعى والزيل، واغترف من وسكنجبينه أيها الظامي في ورده المرنق، ولا مرعاه بالمرعى وبالأصيل وافتخر منه بالدجاج في الملعب والمراح فذلك انتهى إليه شرف القبيل، وأشر لكرمه إذا قامت على قلة الخوان كثرة الصياح فتحظى بالكثير وبالقليل، عدة وعد بها فأخلف، وأمل بها فسوف، طال علينا بها الانتظار، وهو أشد من القتل، وقبل لنا كلام الليل يمحوه النهار وهذه عادته من قبل، تنكرت بها ذاته وكنا أتعرفها، بالوعد المكذوب، وقلت شنشنة أعرفها بأنها مواعيد عرقب فراته وما أحاد، وأخبر عنها فكذوب، وقلت شنشنة أعرفها بأنها مواعيد عرقب أمنه المرها وما أعاد، وأخبر عنها فكذوب، وقلت شنشنة أعرفها بأنها مواعيد عرقوب ابتدأ باسمها وما أعاد، وأخبر عنها فكذوب، وقلت شنشنة أعرفها بأنها مواعيد عرقوب ابتدأ باسمها

ومتى وفت ذات المطال وقربت للغم عارضها الأسيل وفاها عدة يردّدها لنا لكنينا لا تستطيع من المطال وفاها ألوى بها منعاً وقال وراءكم عنها فقد هزأ اللسان وفاها عدة ألم النذير فيها بالتسويف فآكم، وأشار لنا أن موعدها فرّ عن اللقاء وانهزم،

خرج يتنزه بشوارع الكوفة، وحلا بها الإصدار فمرّ بها الإيراد، وأصبح يتنكر عنا بشوارعها المعروفة فسلقناه بألسنة حداد:

لـماذا يـا عـلي تـروغ عـنا وتـزعـم أنـك الـخـل الـوفـي رأيـنا مـنـك فـتـح الـبـاب وعـدا فـقـلـنـا مـرحـبـاً بـك يـا عـلـي وصـرنـا بـعـدهـا نـروي حـديـثـاً لــبـابــك فــيـه إسـنـاد قــوي فما بردنا بالوعد حرارة الفؤاد، حتى شبت به نار الخلف الملتهب، وما قضينا

صلاة الخوف من زلزلة الميعاد، حتى قيل ولّى مدبراً ولم يعقّب، وأيست من رجوعه إلى النجف، وإنا للّه وإنا إليه راجعون، وانقلبت أعض أناملي من الأسف وأقول: إنا إلى ربنا لمنقلبون...<sup>(471)</sup>.

(471) شعراء الغري، الجزء الثامن، ص 17–24.

مدى إسهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

وكان في القطاع ناثر آخر هو الشيخ علي عوض الحلي يصنع المقامة بعيداً عن النمط التقليدي الذي عرفت به، وإن بقي لها منه الإطار والنكهة. ويبدو أن المقامة هذه المرة تتجاوز طبيعة الأحاديث الأدبية الطرية إلى طبيعة المناظرات المنطقية الجافة وكأن موضوعاً في قأيهما أرجح الإقامة أم السفر، جدير بأن تنعقد عليه مقامة. يقول الحلي:

•... اعلم أيها الأديب، وافهم أيها الأريب، أني أرقت ليلة من الليالي، وللدهر شغل في تشويش بالي، وشغف كامل أن لا يميّز أحوالي، ولم يزل يريني العجب، حتى كأني بين جمادى ورجب، فجعلت نفسي تفكر تارة في السفر، وطوراً في الإقامة على ضيق الخطر فينا أنا كلك متفكراً في الترجيح، متحرياً فيما هنالك الصحيح فإذا مناك خيالان نشأ أحدهما عن همتي، وبدا الآخر عن عفتي، فقال خيال الهمة ألم هناك خيالان نشأ أحدهما عن همتي، وبدا الآخر عن عفتي، فقال خيال الهمة ألم أن لا يميّز أحوالي أرقت ليما هناك الصحيح فإذا تسمع قوله عز من قائل: ﴿وَمَاخَرُنَ بَعْرَبُونَ فِي ٱلأَرْضِ يَبْتَنُونَ بِن نَضْلِ أَلَهُ مُوا لَذِي عَتَى فقال خيال الهمة ألم ألك خيالان نشأ أحدهما عن همتي، وبدا الآخر عن عفتي، فقال خيال الهمة ألم تسمع قوله عز من قائل: ﴿وَمَاخَرُنَ بَعْرَبُونَ فِي ٱلأَرْضِ يَبْتَنُونَ بِن نَشْلِ أَلَةٍ مَاتَرُونَ مِن نَشْلِ أَلَهُ مُوا لَذِي مَعْتَى أَوقول دلّ ألكُرُن ذَلُولا قائمة أولا قائمية مناك ألكُون وألبَعُون بِن نَضْلِ أَلَة وَاذَكُرُوا أَلَقَهُ، وقول دلّ ألكُرُضَ ذَلُولا قائمية وألد ألكُرُون أَلَقول من ترقوبة والذي ألكُرُون أَلَقول من ترقوبة والذ التُعْرف إلى ألما من الله من الآيات أولانات أولانات أولانات من أولا قامية والترغيب إلى السفر وكلها يفهم منه تارة الواردة في محكم الذكر الدالة القاضية والترغيب إلى السفر وكلها يفهم منه تارة الوردة في الرخصة في السفر وكلها يفهم منه تارة الوردة في محكم الذكر الدالة القاضية والترغيبة الترغيب إلى السفر وكلها يفهم منه تارة والوردة في محكم الذكر الدالة القاضية والترغيبة الترغيب إلى السفر وكلها يفهم منه تارة الوردة في محكم الذكر الدالة القاضية والترغيبة الترغيب إلى السفر وكلها يفهم منه تارة والوردة في محكم الذكر الدالة القاضية والترغيب إلى السفر وكلها يفهم منه تارة والوردة في أولاني من ورزقا، وتارة الموراحة له بالأمر من قوله تعالى: فامشوا الوردة، وفي قوله حل من قائل خطاباً لمريم عليها السلام في قوله تعالى: فامشوا رزقا، وفي قوله حل من قائل خطاباً لمريم عليها السلام في أولمية أيني أولاني أنسوا من ورزقا، وفي قوله حل من قائل خطاباً لمريم عليها السلام في أولمية أولي أولم أولمي أنتناك في أنتناك في أنتنا خلك في أولا من قائل خطاباً لمريم عليها السلام فولو أولم أولمي أولمي من ورفي قربي في أي أولمي في أول في أيني

سافسر إذا حساولست قسدرا سار السهلال فكان بدرا والسماء يستكنب منا جسرى طيباً وبخبث منا استقرا وسنسقيلها البذرر السنيفسيسسة ببلاست بناليسحسر نسحسرا وله أيضاً:

مثـل مـقـام الـمـيـت فـي لـحـده فـالـسـيـف لا يـقـطـع فـي غـمـده

لـنيـبـاجـتـيـه فـاغـتـرب تـتـجـدّد إلى الناس أن ليست عليهم بسرمد إن مسقسام السمسرء فسي بسيستسه فسواصل السرحسلة تسحسو السغنسى وهذا الشيخ أبو تمام الطائي يقول: وطول مقام المرء في الحي، خلق ألسم تبرُ أن الشسمس زيدت محسة ... فلما تمّ كلام خيال الهمة وظنّ بأنه استفرغ وسعه وأتمّه برز خيال العفة عليه بهاء الوقار والسكينة، قائلاً اللَّهم صلّ على ساكن المدينة، قد سمعت مقالتك أيتها الهمة، ووعيت جميع ما نطقت به من الغمة، فاسمعي منها ما أقول: رمى اللَّه شمس شملك بالأفول، فإني أرى جميع آرائك إلى تباب، وحاصل مشورتك إلى خسران وانقلاب، تريدين أن توقعي صاحبنا بالمهالك فلا تراه إلا وهو هالك، وما أنت إلا النفس اللوامة، والأخرى التي هي بالسوء أمّارة مسيئة العبارة لم يردعك التصريح ولا الإشارة أمثالك غير صائبة، ومشورتك خائبة، وظنونك كاذبة ألم تعلمي ما قيل في ذم السفر من كونه قطعة من سقر، وربما عكسوا المثل فقالوا: سقر قطعة السفر، وإن طلب الرزق في الفيافي والوهاد خلاف رأي الأباة والأمجاد، وعلى ذلك قول قائلهم حيث قال:

وقولي كلما جشأت وجاشت مكانك تحمدي أو تستريحي على أن الله تعالى شأنه، متكفل أرزاق عباده في براريه ويشهد لي بذلك قوله تعالى: ﴿وَمَا خَلَقَتُ لَلِّنَ وَأَلَانَ لِلَّهُ لِيَعَدُونِ أَنَ أُرِيدُ مِنْهُم مِن زِزْنِ وَمَا أُرِيدُ أَن يُظْعِمُونِ تعالى: ﴿وَمَا خَلَقَتُ لَلِّنَ وَأَلَانَ لِلَّهُ لِيَعَدُونِ إِنَّ مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِن زِزْنِ وَمَا أُرِيدُ أَن يُظْعِمُونِ تعالى: إلذاريات: 56-57] ... ولم يقل إلا (ليسافرون) والشاعر يقول: فما كل ظلّاب من الناس بالغ ولا كل سيّار إلى المجد يهتدي وقال آخر:

ومن يغترب عن أهله وهو كالذي يفرّ من الماء القراح إلى الدم وقال آخر:

الــزم مـكــانــاً ولــدت فــيــه ما بـيـن أهـلـيك فـهـو أصـوب فـالـبـدر بـيـن الـنـجـوم أبـهـى والـورد فـوق الـخـصـون أطـيـب وقال آخر:

قد يرزق المرء لم تتعب رواحله ويمنع الرزق عن ذي الحيلة التعب وكان يقال: المنقلة مثلة، والغربة كربة، والمسافر كالغرس الذي زال أصله فهو ذاو لا يزهر وذابل لا يثمر، والمسافر النائي عن وطنه، الشاخص عن عطنه، لكل رام رمية، ولكل سبع فريسة وكان يقال: عسرك في بلدك خير من يسرك في غربتك، ومن ينأ عن دار العشيرة لم تزل عليه رعود جمّة وبروق، قال الستي: لا يحدم المرء كنّاً يستكنّ به ومتعة بين أهليه وأصحابه ومن نأى عنهم قلّت مهابته كالليث يحقر لما غاب عن غابه مدى إسهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

وفي الخبر المشهور ثلاثة يعذرون على سوء أخلاقهم، المريض والمسافر والهائم لما فيهم من العناء والمشقة. وقد روي عن مولانا الإمام الصادق «ع»: قد لا يتم إيمان امرئ مسلم حتى يعلم أن ما فاته لم يكن ليصيبه وأن ما أصابه لم يكن ليفوته. وعنه عليه السلام أنه قال: «لن تموت نفس حتى تستوفي رزقها». وفي الأمثال السائرة: ما خلق الله من أشداق، إلا ولها أرزاق. والله جلّ شأنه يقول في محكم كتابه وشريف خطابه: ﴿وَمَا مِن دَآبَةِ فِي ٱلأَرْضِ إِلَا عَلَى اللَّهِ رِزَقُهَا وَيَعَلَمُ مُسْنَقَرَهَا وَمُسْتَوَدَعَهَا ﴾ والمستقر والمستودع على عمومه سفراً وحضراً إذ الإطلاق في الآية ظاهر... يقول محرر هذه المحاظرة ومقر هذه المناظرة لما سمعت كلام الهمة وفهمت نقض العفة الحضر... <sup>(472)</sup>.

وواضح هنا أن المقامة لا تتقعر، لأنها في صدد الإقناع بوجة نظر تستمد أدلنها مما يرد في القعود والسفر من أقوال الشعراء والحكماء وراء ما يرد فيهما من آيات وأحاديث ويلاحظ أحياناً أن الحلي ينسى أن التسجيع شرط أساسي في المقامة فينزع إلى تعبير مرسل سرعان ما يذكره بأنه ينحرف عن الأصول المقررة في كتابتها فيعود إلى التصنيع بحسّ الملتزم نصاً وروحاً بالتقاليد.

ومهما يكن من أمر فإن الذي يلاحظ في الآثار التي تركها القطاع الشيعي في المقامة أنها ظلت فيما يبدو عاجزة عن أن تقوم بوظيفة المقامة التقليدية في التعليم ولو عبر تقنيتها الساذجة التي اهتدى إليها عمالقتها من قبل، ذلك لأنها افتقرت إلى هذه التقنية فخسرت وسيلتها في أن تخاتل عما يقع في طريق الشرائح الثقافية من غثاثة التصنيع، كان التصنيع في الفترة أبرع قيمتها التعبيرية. ثم يقع في المقامة التقليدية (نقد يكشف عن مفاسد العصر وتعريض بما يجري تحت تأثير النطق المنمق والتظاهرات الكاذبة بالدين من مهازل تجوز على الناس لجهلهم وطيبتهم)<sup>(473)</sup>، وذلك بعد كبير في المقامة ظل يشدها شداً قوياً إلى القارئ، حتى إذا انحسر ظله في المقامة الشيعية عادت تمارس في فن القول ما يشبه أن يكون في الرياضة من الحركات البهلوانية التي تقف بالإعجاب عند حدود البصر.

- (472) شعراء الحلة، الجزء الرابع، 1953م، ص 8–15.
  - (473) رئيف خوري، الدراسة الأدبية، ص 131.

ومن فنون النثر التي اصطنعها التقليديون في القطاع الشيعي ما يعرف بفن الرسالة. (والرسالة من أقدم فنون النثر الكتابي نشأة إن لم يكن أقدمها)<sup>(474)</sup> وقد ظهرت نماذجها الأولى في الأدب العربي على لسان النبي (ص) ثم على لسان الخلفاء الراشدين، وكان بعد ذلك أن نقل الأمويون دواوين الدولة إلى العربية وجودوا القراطيس فاقتضى هذا أن ينقطع كتاب إلى الترسل<sup>(475)</sup> وأن تحتل الرسالة في ظل القيادات السياسية العربية مكانة بارزة لا في إطارها الرسمي فحسب ولكن في إطارها الأدبي كذلك. وتصاغ الرسالة في غرض شخصي فتكون خاصة وفي غرض عام فتكون عامة. ويبدو أن الأدباء تجاوزوا بالمصطلح هذه الحدود الضيقة فوسعوه إلى كل ما يوجهه كاتب لقارئ في موضوع أية كانت طبيعته.

ومهما يكن من أمر فإن الذي ينبغي أن نؤكده هنا هو أننا في هذا البحث لم نعد بصدد رسالة ديوانية ففي حكم العثمانيين المحسر ظل العربية عن دواوين الدولة وألغى ما يعرف بديوان الإنشاء<sup>(476)</sup>. ثم كان في سياسة القهر التي مارستها السلطة في القطاع الشيعي بخاصة، أن اعتماد نثاره للكتابة في دواوينها لا تقع قاعدة وإنما تقع استثناء، وهو ما يلاحظ في رسائل الشبيبي الكبير لقبائل الجزيرة العربية التي كانت ترفض بين آونة وأخرى أن تخضع لأنظمة السلطة، وكان يصار إلى هذا الشيخ الشيعي الجليل كلما أحس الولاة في العراق حاجة ملحة في الانتفاع بكفاءته العالية وقدرته البارعة على الإقناع بالكلمة والترويض بالحرف. ويبقى في إطار الرسالة أن التقليديين في القطاع الشيعي اقتصروا في كفايتها على ما يعرف من أنواعها بــ (الإخوانيات). وفي موضوعها يلاحظ أنها امتدت إلى معظم ما امتد إليه الشعر التقليدي من قبل. ومع الشواهد، وبين يدي نصوص من الترسل الديواني، يقول الشبيبي الكبير في واحدة من رسائله الأربع التي كتبها (عن لسان صاحب الدولة والهيبة والصولة، مشير بغداد الجامعة عدالته بين الجؤذر والأسد، والمفرقة همته ما جنَّد لها المعاند وحشد، لأهل جزيرة العرب الناكبين عن نجد الطاعة مشتملة على الوعد والوعيد والنصائح الملحة عليهم في الدخول مع إخوانهم المسلمين في الجمعة والجماعة سنة 1323هـ).

- (474) التعريف في الأدب العربي، ص 231.
  - (475) قالدراسة الأدبية، ص 124.
- (476) تطور الأساليب النقدية، ص 223–224.

مدى إسهام قشعر الشيعي في الحياة السباسية والوطنية والاجتماعية

«الحمد للَّه وحده والصلاة على من لا نبي بعده والسلام على آله وأصحابه الذين سلكوا نجده، وبعد فليعلم الواقفون على شقتنا هذه من أهل نجد، أن ظل اللَّه الذي لطفه على الإسلام ممتد حامي الشريعة المحمدية والمدافع عنها، والذائد عن الملة الإسلامية بعزمة يلتهب البرق منها، أمير المؤمنين المطاع الأمر، المحلق جناح شرفه الأقدم إلى حيث اطمأن النسر، حشر لواءه اللاف لألوية الأعداء إلى الحشر، وقرن به الفتح المبين والنصر، وجهنا لهذه الوجهة رأفة بالرعية ورحمة، وكم أمرنا قبل الآن رعي وفريضتنا رعاية المهمة، وأكد علينا أمره وامتثاله فرض مؤكد أن نرعاكم أحسن رعي وفريضتنا رعاية أمة نبينا محمد (ص) فقطعنا المفاوز لتفوزوا بالأمن السرمد، سيرة، فشأنه أن يتطول ويجزي الذين أحسنوا بالحسنى بعد أن أشعر لنا أن نجري وجئناكم للإصلاح لا للمؤاخذة بالجريرة، وأمرنا من مصدر الأمر أن نسير بكم أحسن رعي وفريضتنا رعاية أمة نبينا محمد (ص) فقطعنا المفاوز لتفوزوا بالأمن السرمد، وجئناكم للإصلاح لا للمؤاخذة بالجريرة، وأمرنا من مصدر الأمر أن نسير بكم أحسن وجئناكم للإصلاح لا للمؤاخذة بالجريرة، وأمرنا من مصدر الأمر أن نسير بكم أحسن وجئناكم للإصلاح لا للمؤاخذة بالجريرة، وأمرنا من مصدر الأمر أن نسير بكم أحسن وجئناكم الإصلاح المؤاخذة بالذين أحسنوا بالحسنى بعد أن أشعر لنا أن نجري ولكم عن الخلافة أمناً. وأما الذين أساءوا بما عملوا فنسدل عليهم ستر الصفح، ونحلهم من الأمان أرفع صرح، فلا تذهب بكم وساوس النفوس إلى ملاقاتكم بالانتقام ومعاملتكم بالتأديب الذي هو من شرائط الحكام، فقد نسخت ذلك رأفة خليفة الإسلام، وشرعت رعايتكم بسنّة الرفة واليلام».

ويلاحظ أن الرسالة هنا تفتقر إلى كثير من حيوية الرسالة القديمة التي أنشأها ابن العميد فيما يشبه أن يكون من هذا الموضوع الذي يخلف به الشبيبي الكبير وراء عشرة قرون من تمرد ابن بلكا على ركن الدولة. فقد استطاع ابن العميد أن ينفي عن بادرة الاستصلاح في رسالته طابع الضعف، ولعله من هنا يعود ابن بلكا إلى الطاعة مستشعراً هيبة السلطان وإنسانيته في آن واحد. وظل متمردو القصيم يستشعرون ضعف البادرة في رسالة الشبيبي الكبير لأنها تبالغ في إلحاحها على الصفح حتى كانها تستجدي الطاعة استجداء وفي الأسلوب كان ابن العميد والشبيبي الكبير يعاقبان على المعنى الواحد ولكن الذي يلاحظ في مترادفات ابن العميد أنها ظلت تنتمي إلى ضوابط البلاغة في الإطناب بالتوكيد وتفقد مترادفات ابن العميد أنها ظلت تنتمي إلى ضوابط البلاغة في الإطناب بالتوكيد وتفقد مترادفات ابن العميد أنها ظلت تنتمي إلى وتسقط فيما يعرف بفضول التطويل وتلك حقيقة توثقها أطباق المديح المتراكبة وتسقط فيما يعرف بفضول التطويل وتلك حقيقة توثقها أطباق المديح المتراكبة ولاء السبيبي الكبير كأنه بكتب رسالة لأبين يعتصلحه فقد وتسقط فيما يعرف بفضول التطويل وتلك حقيقة توثقها أطباق المديح المتراكبة ولاء الصاحب الدولة! وإذا كان واضحاً أن ابن العميد يكتب رسالة لابن بلكا يستصلحه فقد ولاء الصادة. ويلاحظ أن بقية رسائله الرسمية في استصلاح الثارين من عرب كان الشبيبي الكبير كأنه يكتب رسالة لأمير المؤمنين يمتدحه ويؤكد له فيها حبه الكبير ولاء الصادة. ويلاحظ أن بقية رسائله الرسمية في استصلاح الثارين من عرب ولاء الصادة. ويلاحظ أن بقية رسائله الرسمية في استصلاح الثارين من عرب ولاء المادة المائة لأنها ظلت تسرف بالحديث عن العفو وتتحاشى أن تقذم بالعودة إلى الطاعة لأنها ظلت تسرف بالحديث عن العفو وتتحاشى أن تهذد بالقوة وكان الأستاذ الرئيس من قبل يجمع بينهما في أسلوب بارع. ويظن بصدد استيفاء المعاني والإفصاح عن دقائقها أن حرية التعبير بغير السجع كانت ترشح رسالة ابن العميد إلى أن تحظى بنصيب كبير من البلاغة، وكان التزام الشبيبي الكبير أن يظل في إطاره يضطره في الغالب إلى أن يقصده لنفسه ثم يحمل المعنى عليه حملاً، وتلك ظاهرة شديدة الخطورة في فن القول لأنها تخرج على أصل كبير من أصوله ينعقد على أن اللفظ ينبغي أن يكون أبداً في خدمة المعنى.

والرسالة في إطار الإخوانيات توشك أن تحتكر كل نشاط الترسل في القطاع الشيعي. ومع شواهدها في حدود العينة يلاحظ أننا بين يدي موضوع يحمل طابع المناسبة الشخصية في الغالب. وبصدد مضمون تختلط فيه شرائح ثقافة تحمل طابع التراث، ثم يظل الأسلوب واحداً، وهو أسلوب يجر اللفظ فيه المعنى جراً، ويقهره على أن ينكيّف لأسجاعه، ولا عبرة بالاستثناء.

ولعل في طليعة الشواهد على ما نذهب إليه رسالة الكيشوان<sup>(477)</sup> إلى أديب من أقربائه يدعى "محمداً» يمدحه فيها ويثني على مواهبه في أدب الترسل فيقول: فتى يرينا سعده وجه المهدئ يشيد بالفعل بناء مجده بشيد بالفعل بناء مجده فكفه في نائل وسعيم فكفه في نائل وسعيم فمصره وهو "الخصيب» كم به فمصره وهو "الخصيب» كم به فر مخض للوفد نداه و"حلب» فر راحة عودها على العطا فما تشكت مللاً ولا تعب إن حاز غايات العلى بأنمل فهو قد استولى بها على القصب له منان ولسان بهما

يراعة يكاد الإملاء يرقصها والإثبات عزم باريها لاستخفها الطرب، وأوشك الإنشاء أن يسكرها يا صاح بألطف من عصير العنب، تناسقت ألفاظها فما معنى الثغر الأشنب، أو حبب الصهباء وتأرَّجَتْ حروفها فما العنبر الأشهب، أو راحُ الروضة الخضراء، جرت لي كلماتها فأين حديد فكر «الحريري» عن نسج هذا الديباج الموشح بالذهب الإبريز، وطرزت لي أديم الطرس فأين «ابن المطرز» من صفة هذا التطريز، لو رآها لقال: هذه سلاسل الذهب، صبها بقالب البلاغة صائغها فأرسلها في سكة

(477) هو السيد محمد حسين الكيشوان.

مدى إسهام الشمر الشيعي فمي الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

الأداب مثلاً وضرب، ولو مرت بسمع «ابن نباتة؛ لتنقل نباتها الحلو وردّد إنشاده وكرّر، أو تنشق أرجها «الأرجاني» لأرخص دونها غوالي المسك والعنبر، ولو وعاها «ابن النبيه» لذوت نبعته بالخمول، أو شامها «أبو النجم» لغال نجم طالعه الأفول، ولو نظر لبرج مطلعها «البديعي» لتشوق لها ببراعة الاستهلال وفاته منها مراعاة النظير، أو شاهدها «ابن المعتز» لذل تشبيهه دونها، وظن أن مبدعها يقتبس أنوارها من الشمس ويستعير، أو نزَّه «النعمان» طرفه بخمائلها لقال غارسها أخ الماء السماء» وشقيق أو سمعها «الخليعي» لوقع في «حيص بيص» وخلع نفسه عن منصب القريض وقال صاحب هذه الأغاني أحرى به وحقيق، أو رتلت قوافيها «للمتنبى» لقال: ورب البيت ما «محمد» إلا رسول أنزل فرقان الشعر عليه، وفصلت محكمات آياته لديه، وافت إليّ من مهب الوقاء فتلقيتها بالقبول، ارتياحاً لطبعك الذي هو أرق من الشمال وأنبأتني بحديث حسن سلامتك والحسن مقبول، وسرني من إشارات تصريحها عزمك على الإقبال، فوقفت أرددها على التوالي استئناساً برجعة البدر وأرجو أن تتبعها الاستقامة، وتفاءلت بطالع السعد فرحاً بطريق الاجتماع فأسأل اللَّه دوامه. وبعد، فأنا مشغول حال التأريخ بصنع أشكال فرح التلكرة وقد فرغت من نسخها ولكن بأشق الأحوال وإن كانت سهلة المأخذ لمن حاول منها تبصرة والغرض مجرد عدم الرغبة لا لأمر يوجب التشويش، نشر الله للنَّرْجَسَاط الأنس وطوى عنك داء الوحشة ولفه، ولم أعثر على ما أمرت به من الكتب ولا أظن ذلك إلا لسلب التوفيق عني وعدم مجازاتي لك لحق الألفة ودم سالماً.

ويظن أن الرسالة هنا شديدة الاهتمام في أن تكشف عن جانب من ثقافة الذاكرة موصولة بالأسماء اللامعة في أدب التراث وعن جانب آخر موصول باستغلال التنسيق بين هذه الأسماء وما يستوحى منها على جهة التصنيع بالمطابقة، وعن ترويض السجع على المزاوجة في محاولة جاهدة لتعقيده وامتصاص حيويته. وفي غمرة هذا كله تعود الوسيلة في الرسالة غاية! ومن هذه الشواهد في توثيق ما ندّعيه رسالة بعث بها الشبيبي الكبير إلى صديق عزيز عليه هو السيد علي العلاق يبثّه فيها لواعج اشتياقه ويؤكد له أن رفاقه في «الغري» لم يعودوا يسيغون للحياة طعماً وراء نزوحه إلى الكوت فيقول:

ليت الشمال إذا أنفاسها خطرت على الحمى وسرى للكوت ساريها تحملتني أو تحملت مألكة أحالها الحب غراماً وولعاً من مشوق مذ غبت عنه لم يهجع؛ أنى وجفن المحب ما هجعا عجباً كيف أتمنى والتمني رأس مال رقك المفلس الذي ما عرف الجدة مذ لاح دينار وجنتك؛

سموم الترحال، وكيف ترضى الشمال أن تحمل مني جذورة فيعود متنها البارد بجحيم أنفاسي وهو صال، قلا بدع لو نبذتني ونبذت مألكتي ظهرياً، وتجاوزتني وقالت لجفني تهامل بالغري وكن بدم قلب الباكي به غرياً. أتريد أن توقدني بنارك التي من دونها الشهاب القبس، أو أن تنحلني برسالتك الغرامية التي لو نهض بها الفيل لعاد مما انطوت عليه بآخر نفس: أبت زفراتي بعد بينك أن تبرد، كما أبت مقلتي يا إنسانها الغائب عنها أن ترقد:

زفير يرد الأرض خماشعة الربى وهم يذود الغمض عن مقلة العاني ببيض المساعي قد رحلت فحق لو بكتك العيون السود في دمعها القاني تناءيت عن عيني وأنت بأضلعي مقيم فما أقصاك من نازح وان يجدك القلب ساقياً حبه ببرد منك فيطمع بالبرد بعد توقده، ويفقدك الطرف فيأس إلا أن تعود فيهدا في مرقده، حتى تؤوب فاقع بإيابك على الضائعين الأنس والومن،

ومتى أبشر برؤياك فأقول يا قلب لا لغيت بعد هذه البشارة المؤلمين التبريح والحزن... والسلام عليك ما فوقه الرعد وابتسم البرق ورقصت الأغصان لبكاء الودق(478).

ويلاحظ أننا لسنا هنا بصدد مضمون إخواني يتدفق من القلب على رسله بقدر ما تحن بصدد شكل يعرق كثيراً ليدل على قدرة فائقة في التصنيع. وواضح كذلك أن ما استقر في ضوابط التسجيع الجيد من حيث اعتدال فقره، وامتداد الثواني في الطول، على نحو تتجاوز به الأوائل ابتعاداً بالزمن الصوتي عما يشبه أن يكون من العثار فيه، ظل في مدى النظر أبداً، وإن بقي لفظه في الغالب يخذل المعنى ويمتص كثيراً من طراءته. ولكن الذي ينبغي أن يؤكد هنا أن هذا الأديب الكبير لم يسقط سقوطاً كاملاً في الغثاثة، فقد ظل في الرسالة ما يدل على امتياز التعبير عن الصورة الحية ولو في مدى الحس بطاقة الموهوبين على الوصف البارع. والحق أن ذلك لم يكن خاصاً

(478) مجموعة الرسائل، نسخة الحمادي، الجزء الثالث، ص 194–195، 199.

مدى إسهام للشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

من غير الفضول أن نؤكد ذلك بشاهد آخر يتضمن وصفاً ليوم من أيام الصيف في العراق.

يقول الشبيبي الكبير في رسالة بعث بها إلى صديقه الشيخ هادي كاشف الغطاء وكان هذا الصديق الحميم قد استأثر بشطر كبير من رسائله الإخوانية:

وبعد فخذ خبري عن لسان قلمي، وحقق أثري من صادق قسمي، بالشمس وضحاها، والفلك التي كان باسم الله مجراها أن كبدي ما كابدت أحرّ من ظهيرة يوم السير الأول ولا قابل حرّ وجهي مثل حرّ شمسه المتوقد منها بليل الجنوب والشمال، فكأنما وقفت شمسه بخط الاستواء وأقسمت ألا تنقل قاب قوسين عن كبد السماء، ساكنة بقلب الأسد فلم يتحرك بها فلك، ومستقرة الجرم فكأن قرصها نضج بلظى فلا تفتح له أيها الجائع فمك:

لها لهب يعشي العيون وشعلة تعود لها الزرقاء في مقلة الأعشى تجري من عيوننا ونحن في البحر عيوناً من العرق، وتجتمع منصبة في السفينة فسبحان منجينا من الغرق، قد صبغت وجوهنا بحظ الأديب تلك الضحوة وأفرغت على متوننا من نسج الصيف نثرة لم يتدرّعها لدى المخاوف ذو نخوة:

زردتيها شمس الظهيرة درعاً ومن الجلد صنعها لا الحديد أقسدتني فبلو أردت نبه وضياً بم محيوتكني مخلخلاً بقيرد متكتر الفاترين أحدثة لاب خدا الثارين والذبيب ال

وتركت الفرات عيناً حمئة لا يسيغها الشارب، والنسيم البارد سموماً يلفح الوجوه من كل جانب، وأخرجت الماء المطلق بعروض حرها عليه فصار صديداً ذلك الماء، وامتزج بالطين فلو ملئ منه الإناء لامتلاً الإناء بالإناء، ولو انتظرت مصافاته لكانت مصافاة الدهر أقرب من مصافاته. نسأل الله الصبر على ما نكابد من تعذيب فراته والسلام عليك عدد قطراته<sup>(479)</sup>.

لقد كان الشبيبي الكبير من معة الخيال بحيث استطاع أن يعاقب على حر الظهيرة ما يقرب من عشر صور حسية بارعة في دلالتها على حمارة القيظ اللاهب في العراق. والواقع أنه ليس سهلاً على مخيلة فقيرة في مذخورها من تجارب الحس وفي طاقتها على رصد ما يتشابه في هذه التجارب من ملامح أن تعقد مقارنة بين ما يثقل ظهرك وصدرك من حرق الشمس فما تقوى على النهوض وما يثقلها من درع مزرودة

(479) م. ن، ص 190.

فتنوء بها أيضاً ثم تتناسى أنك بصدد مقارنة فتوحد بين طرفيها بالاستعارة. ولم يكن سهلاً كذلك على مخيلة من هذا النوع أن تملأ الإناء بالإناء على معنى ما يؤول إليه الطين في علاقة من علاقات التجوز المرسلة. والحق أن الرسالة الإخوانية بعامة ظلت في القطاع الشيعي شديدة الصلة بالتطبيق البلاغي وراء توفرها الكامل على الضوابط في مجال التنظير وكأنها بهذا تحاول أن تعلم البلاغة بالمثل بعيداً عن القاعدة.

ومن الشواهد على ما نذهب إليه في ترسل القطاع ما ينشئه السيد رضا أبو القاسم في الشكر على هدية كان قد بعث بها إليه صديقه العلامة السيد هادي القزويني فيقول:

(كسرم السنبوة فسيكم والسودد ولذكركم أبداً يقام ويقعد يا من بفضلكم الإله بها أتى أومى وجدكم السبي محمد وافت إلى آبا الجواد ألوكة منكم تبشّر بالقبول وتشهد هذا لعمري ما رجوت وإنما خير المقاصد ترجمته الأبجد لا أرتضي إلا المدايح فيكم يمنأ فغير مديحكم لا أسعد سلام أهداه الرضا أصفى من السلافة، وأهداه الوفا فهز الوفا أعطافه إلى من حلّ في الشرف أعلى محل، وزهر كوكب سعده في أفق مجده المؤثل، أما بعد:

يا متعنا الله ببقاك، وأسعدنا نفرقدين، مجدك وعلاك، لو أطلق القريض بمدحك يراعه، وفتح خليل عروضك لثنائك بأعه، لعجز عن درك أقصى حلبات فضلك وليس بها قصير واعترف بالقصور عن بلوغ ساحل طولك الذي يحمد إليه المسير والمصير، وكيف لا ولا أحسب هاشماً ولدت إلاك ولا عرفت مناقبها وزغائبها في مطالع الجلال لولاك، ولعمري لقد أحييت ذكرها بعد الممات وفرضت شكرها بمكارم أخلاقك العاطرة في جميع الأزمنة والأوقات، فللَّه درك ما حركك لإرسال ما أهديت إلي إلا غوالي ألطافك التي لا زال نشرها لديّ، فأقسم بمن رفع السماء بغير عمد إحسانك أجديت:

قسليسل مشك يكفينسي ولكن قسليسلمك لا يسقسال لسه قسليسل الا إن الزمان أعطاني يده، وولاني لطف الإله ساعده وعضده، وأنت أبا الجواد ابن عمي في النسب، ولك الحظ الوافر في عزة الشرف والحسب، فإن وثب الزمان عليّ ومدّ جرانه إليّ استمطرت وابل نيلك، واغترفت من لجة فضلك ولا أتعفف عن مسألة الكرام بتحمل أعباء الزمن وهو ألدّ الخصام، وقد قبلت ما أهديت ومن مدى إسهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

معروفك ما أسديت، فأرجوك أن تقبلها كما قبلت كشاة جدك النبي، قبلها بعد أن أهداها لعلي من علي، لتجرين بيننا المواصلة لأنها خير ناقلة. والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته)<sup>(480)</sup>.

وبالرغم من أننا نفتقد هنا رصيد الكيشوان والشبيبي الكبير من ثقافة التراث، نلاحظ أننا بصدد تسجيع خفيف الظل، وتصنيع بعيد عن الغثاثة. ويخيل إلينا أن الرسالة تنقل هنا أيضاً مضموناً يقع همساً! كأن حياء الصدق في خواطره يناى به عن خطابية المضامين المصطنعة. ويبدو أن الرسالة التقليدية في القطاع الشيعي لم تكن نمطاً واحداً يحمل أبداً خصائص معينة، ذلك أنها تتحول أحياناً إلى قطاع المجددين فتصطنع أساليبهم المحررة من قيود التسجيع وأغلال التصنيع وهو ما يلاحظ في رسالة العلامة محمد طاهر الشيخ راضي إلى صديقه السيد ضياء شكاره وكان قائمقاماً لقضاء النجف يومذاك:

أطال الله بقاء أخي أبي فريد دام علاه. السلام عليكم ورحمة الله، دمت محاطاً بعنايته ومؤيداً برعايته وبعد، فإني مغتبط جداً بما يتدافع على سمعي من طرائف إطرائك وملح مدحك فيطربني سماعها، ويلذ لي الإصغاء إليها، فخوراً بك إن كنت معقد الثناء ولقد ملات ضميري سروراً في العهد القريب إذ رفعت السدة بين الحق والباطل وجعلت له ميزة واضحة فكان مقامك في ذلك الموقف المشكور تالياً للذكر الكريم، وامتازوا اليوم أيها المجرمون، شكر الله لك هذه اليد البيضاء وجعلك ممن ينتصر به أولياؤها (<sup>481)</sup>.

وتتحول أحياناً أخرى إلى قطاع المجددين فتصطنع موضوعاتهم بعيداً عن الإخوانيات وهو ما يلاحظ في رسالة الشبيبي الكبير إلى أبناء الشعب مستنهضاً الهمم منتقداً الخمول والكسل منبهاً إلى ما آلت إليه حالة المسلمين بعد أن أوشك الخطر أن يحدق بهم من كل جانب:

(نوم على حشايا الكسل ونضائد الهون، واستناد إلى وسائل التعاليل والأباطيل والتسويف بالأمر المستحيل، هذا العدو اجتمع لكم بعد فرقة والتأم بعد صدع وازدلف بعد شطون وتحرّك لمحو الأثر الشاخص، وانتقال الظل الوارف، وأنتم صم الآذان عن نصح الناصح خرس الألسنة عن استنهاض المتوثب، فتر الأعضاء، فلا كف تدفع

(480) علي الخاقاني، البابليات، الجزء الثاني، 1952م، ص 397-398.

(481) شعراء الغري، الجزء التاسع، ص 440.

, <del>.</del> .

ولا رجل تسعى ولا صدر تلتقي أضلاعه على نخوة، ولا فكر يعمل لتمهيد ملك وإعلاء كلمة. إن دعونا المفازع والملاجئ من أولي الأمر أصحاب الرتب للأخذ بعضد الإسلام ورقي معارج الدين وجدناهم شتى لا يقولون ولا يفعلون شغلتهم أموالهم وأهلوهم والتمتع بالنعيم الزائد عن توسعة نطاق الدين الذي كافحت عليه مرهفات أسلافهم ودافعت عنه خرصان غابرهم...)<sup>(482)</sup>.

نريد أن نخلص من هذا كله إلى أن فن الترسل في القطاع الشيعي التقليدي لم يكن من حيث موضوعه بعيداً جداً عن مشاكل الحياة وإن كان إسهامه فيها ضعيفاً. ولم يكن من حيث أسلوبه مغرقاً بالزخرفة فقد بقيت فيه أحياناً نزعة إلى النحرر من أغلالها. ثم كان يبدو أن المقامة من حيث مضمونها ظلت أغنى بشرائح التراث وظلت الرسالة أبعد عن أن تكون مجال استعراض لرصيد كبير من الثقافة.

وكان ينبغي أن يترك التقليديون آثاراً في فن الخطابة على نحو ما تركوه في فني المقامة والرسالة لولا أن الذي يقع في معاناة هذا الفن لا يقتصر على شروط تتكامل في طبيعته من الداخل وإنما يتجاوزها إلى ظروف في الخارج تمثل في هذه المعاناة أخطر أبعادها فيما يظن. وقبل أن تعرض لهذه الظروف يحسن أن نتعرف إلى طبيعة الخطبة ونستطلع الخطوط العامة لمسارها إلى مطلع القرن.

والخطبة في تحديد موجز لطبيعتها نثر ارتخالي آلته اللسان وعمدته البديهة. وغايتها فيما يذهب إليه أساطينها أن تقنع السامع بما يحمله على أن يتحسس مثل شعور الخطيب وأن يتبنّى مثل رأيه. ويبدو أن العربي منها كان يعتمد السجع في الغالب ذلك أن الأذن هي سبيل الخطيب إلى قلب الجمهور وعقله. ويظن أن السجع بما يحمله جيده للأذن من إيقاع يطرب، وسيلة بارعة من وسائل الإقناع.

وفي مسارها عبر تأريخ الأدب العربي إلى مطلع القرن يلاحظ أنها في البدء كانت وليدة الحاجة الطبيعية ونظام العيش الاجتماعي وقد رفع من شأنها أن الدواعي إليها كانت كثيرة جداً ثم يضاف إلى ذلك أن مجتمع الجاهلية كان أمياً على الجملة ولم تكن الكتابة قد شاعت فيه بعد.

وزاد الإسلام من دواعيها بحكم ما يقع في رسالته من امتداد إلى أمور الدنيا السياسية ومظاهرها الاجتماعية فوق ما يقع في إطار وظيفته الدينية من تعميق الرؤية

(482) الشبيبي الكبير، ص 188-189.

العقلية في الشؤون الروحية . وزاد كذلك في أسباب ازدهارها بحكم ما كان يتوافر في الفترة من فصاحة منطق وبلاغة قول حرص الدعوة الجديدة على أن تستغلهما في نشر تعاليمها والرد على خصومها وكانوا ما يزالون يجادلون رجالها في قوة حجة وشدة للد حتى عاد ذلك بالعهد إلى أن يكون عهد خطابة صرفة لا مزاج له من شعر إلا ما كان زمن النبي (ص) في الرد على شعراء المشركين<sup>(483)</sup>. ويبدو أن القرآن وهو معجزة تقع في النثر زادت من عمق الصلة بين التعبير وما يلاحظ أنه من طبيعة هذا النثر في فن القول. ثم كان لبراعة الرسول (ص) في الافتنان بخطابته وصولاً إلى غايته في ترسيخ المفاهيم الإسلامية الجديدة في النفوس تأثير كبير في حمل الأبناء من انصرافاً يوشك أن يكون كاملاً، في حياتهم العقلية وأن ينصرفوا عن الشعر انصرافاً يوشك أن يكون كاملاً.

وإذ يمتد هذا كله إلى حكم الأمويين يمتد بتوقع في أن يتطور الانتفاع به على نحو أعمق في ظل الظروف الجديدة. وكان في الظروف الجديدة أن الأمويين أذاعوا القرآن والحديث في كل الأمصار الإسلامية فماعدوا على حفظهما ودراستهما والانتفاع بهما في التعبئة الخطابية عبر المواسم الدينية، ويبدو أن قصر العهد من قبل وشواغل الجهاد والغزو والتوسع في الفتح حالت دون أن يستوعب الناس معناهما ويتشربوا موحهما ويجودوا حفظهما. وكان في هذه الظروف الجديدة كذلك أن الملكات الناشئة نوحهما ويجودوا حفظهما. وكان في هذه الظروف الجديدة كذلك أن الملكات الناشئة في ظل الإسلام المحض أقدر على استخراج معانيهما، واستخدام أساليبهما حتى إذ أضيف إلى ذلك أنها اختلطت بملكات أخرى نابهة وفرها الفتح فيما غلب من تقع أوفر حظاً في طاقتها على التأثير وهو امتياز يؤكد أنها تزدهر هنا أكثر مما تزدهر مناك. ثم يكون في هذه الظروف أن تضاف إلى ما بقي مؤثراً من دواعيها الدينية والاجتماعية دواع أخرى سياسية ذات امتداد وشمول. وكان يلاحظ والاجتماعية دواع أخرى سياسية ذات امتداد وشمول. وكان يلاحظ أن صراع الأحزاب على السلطة هو الذي يمثل في الحطابة أروع معطياتها ألدينية والاجتماعية دواع أخرى سياسية ذات امتداد وشمول. وكان يلاحظ في هذه الدواعي والاجتماعية دواع أخرى سياسية ذات امتداد وشمول. وكان يلاحظ في هذه الدواعي وحين أديل للعباسيين على أعدائهم كان الناس ما يزالون قريبي عهد بالدواة وحين أديل للعباسيين على أعدائهم كان الناس ما يزالون قريبي عهد بالداوة وكان

ذلك يعني أنهم قادرون على الارتجال وأن في ألسنتهم ملكة الفصاحة. فالبادية لم

- (483) السباعي بيومي، تاريخ الأدب العربي، الجزء الثاني، 1952م، ص 165.
  - (484) السباعي بيومي، تاريخ الأدب العربي، الجزء الثاني، ص 217–220.

يكن قد أصابها ما أصابها بعد من عي واستعجام. والأمصار بقيت مليئة بجالية العرب الذين ارتشفوا أفاويق البلاغة ولداناً واستدروا أخلافها يافعين وشباناً، وعلى رأس هؤلاء خاصة في الذروة من الخلفاء وقرابتهم القريبة والعلويين وشيعتهم ثم من الولاة والقواد عرباً خلّصاً أو موالي مستعربين، وهؤلاء جميعاً قضوا قبل إقبال العهد فنرة كانت الدعوة فيها سرية ضد الأمويين لم يسروا عن أنفسهم فيها بقول... فما إن حان حين بني مروان حتى كانوا في خطابتهم كالقدر أخذ ماؤها في الغليان فاضطرب وفار وصار حميماً يصهر به ما في بطونهم والجلود<sup>(485)</sup>.

والواقع أن حملة التنديد الواسعة يدولة بني أمية \_ وكانت في نظر العباسيين شديدة الجرأة على مسخ الأصول الإسلامية، ثم هي شديدة الشراسة في عداوتها لآل الرسول \_ ومقاومة العلويين الذين خرجوا على السلطة يطلبون الحق لأنفسهم كانا أزخر الأودية بتيار الخطابة وإذا لم يكن من صلب حديثنا في هذه الدراسة أن نستقصي جملة الأغراض التي احتكت بها الخطابة في العصر الأول من حكم بني العباس فإن الذي ينبغي أن نشير إليه هنا أن الحاجة إلى الدعاية ضد الأمويين كانت قد انتفت في مطلع المائة الثانية من هذا الحكم بما عفا من آثارهم وثبت من أقدام خصومهم. ومثل هذه الحاجة إلى المحكم بما عفا من أثارهم وثبت من أقدام خصومهم. المنصور والرشيد وإخفاق المأمون في أن يعقد ولاية العهد للإمام علي بن موسى المنصور والرشيد وإخفاق المأمون في أن يعقد ولاية العهد للإمام علي بن موسى الرضا. ثم تجف ينابيع الخطابة الأخرى بتجريد الخلفاء من السلطة الدنيوية على أيدي الرضا. ثم تجف ينابيع الخطابة الأخرى بتعريد الخلفاء من السلطة الدنيوية على أيدي الرضا. ثم تجف ينابيع الخطابة الأخرى بتحريد الخلفاء من السلطة الدنيوية على أيدي الرضا. ثم تجف ينابيع الخطابة الأخرى بتحريد الخلفاء من السلطة الدنيوية على أيدي الرضا. ثم تبعي ينابيع الخطابة الأخرى بتحريد الخلفاء من السلطة الدنيوية على أيدي الرضا. ثم تبع ينابيع الخطابة الأخرى بتحريد الخلفاء من السلطة الدنيوية على أيدي الرضا. ثم تبع ينابيع الخطابة الأخرى بتحريد الخلفاء من السلطة الدنيوية على أيدي الرضا. ثم تبع ينابيع الخطابة الأخرى بتحريد الخلفاء من السلطة الدنيوية على أيدي الرضا. ثم تبع ينابيع الخطابة الأخرى بتحريد الخلفاء من السلطة الدنيوية على أيدي الرضا. ثم تبع ينابيع الخطابة الأخرى بتحري ما من ينم من يان.

ومع المائة الثالثة من عصر بني العباس يلاحظ أن البويهيين يبدأون بالخلافة فيمسخونها نصاً وروحاً، وكان يبدو أن ماساة المستكفي وقد جذب عن سريره وجفلت عمامته في عنقه ودفع به مهاناً أذل ما يكون المهان إلى حيث اعتقل يختصر واقع الخطابة في الضعف وراء انقطاع المدد الروحي الذي كان لها من كلام الخلفاء. ثم يكون في اللسان العام وراء ذلك ركة ولحن وانشقاق واضح على الفصحى فيتم

(485) م. ن، الجزء الثالث، ص 75.

بذلك القضاء على المقدرة الخطابية وتعود الخطابة مهنة يحترفها مستأجرون. وبالرغم من أن الفترة الأخيرة من حكم بني العباس حظيت بنفر رد للخطابة الدينية بعض روائها القديم غير أن هؤلاء كانوا من القلة بحيث لم يستطيعوا أن يصدّوا عنها ما اعتورها من خمول! وقد بدأ ذلك بظاهرة العجز عن الارتجال ثم بظاهرة العجز عن المشافهة بعد إعداد. وأخيراً بظاهرة العجز عن الإعداد، حتى إذا كان لا بد منها في الموسم أو لمناسبة استعين بنماذجها الجاهزة ولو غير ملائمة للبيئة ولا مطابقة لمقتضيات الأحوال.

ثم يتواصل بعد ذلك خمول الخطابة في ظل المغول والعثمانيين حتى تعود وقد امتصت العجمة كل حيويتها. ومهما يكن من أمر فقد ظلت الخطابة في العراق تعيش ظروف التخلف إلى مطلع الفترة التي نؤرخ لها. وكان في طبيعة هذه الظروف أن الأتراك وهم يمثلون السلطة الحاكمة غريبون على العربية، ومن هنا لم يكن معقولاً أن تنهض الخطابة في ظلهم ذلك أن من أقوى دواعي هذه النهضة ألا يستعجم الحاكم. وكان في ظروفها كذلك أن الناس ألفوا هذه العجمة ورطنوا بلغتها! وتباعد ما بين طاقاتهم على خلق النص الخطابي والانفعال به وطاقاتهم على ذلك يوم كانت ملكات لا يقتصر على التقول ما أن هذا الذي يلاحظ في ضمور الخطابة موان ما تزال تتفايض بالقوة والحيوية. ويظن أن هذا الذي يلاحظ في ضمور الخطابة لا يقتصر على التقليدين وإنما يمتد إلى المجددين من نثار القطاع. وكان ما اتسع من مجالاتها وراء الاستقلال، في ساحات القضاء ورحاب البرلمانات وقاعات النوادي عاجزاً بضائة رصيده منها عن أن يميزها على جبهة التجديد بنهضة!!

وبصدد الشواهد يخيل إلينا أنها على قلتها موصولة أبداً بأزمة. ونحن نعني بالأزمة هنا ما ينسحب حتى على الانفعال بأحداث التأريخ ولو موغلاً في القدم. نريد أن نقول إن ما ينشئه خطباء الشيعة في ذكرى عاشوراء ينعقد على هذا المعنى. وإذا كان الاحتراف فيما بعد قد امتص حيوية هذا الضرب من الخطابة وفرغه من حقيقته المذهبية فلم يعد في الغالب مناسبة مشروعة لمعارضة سياسية تشبع بالنشاز وتعبئ للإطاحة بصانعيه فإن الذي يبقى للتقليديين في هذا الإطار هو ما يحال على أزمة بالفعل. ولعل من هذا الضرب ما كان يرتجله بعض شيوخ القبائل في القطاع بين يدي ثوراتهم على السلطة العثمانية وراء تحسسهم العميق بالاضطهاد والقهر على تحمل ما لا يطاق من المهانة:

«سادتي كنا نجتمع مثنى وثلاث ونتحدث عن مصير بلادنا التي عاش فيها آباؤنا وأجدادنا معززين مكرمين. ولعدم انتظام أعمالنا لم تأت تلك الاجتماعات بالنتيجة

في انب العراق الحديث

المطلوبة واليوم نجتمع وكلكم أيها السادة زعماء ورؤساء وشيوخ عشائر وكلكم عرب وقد قال شاعرنا العربي: رفعنا على هام السماك محلنا فـلا مـلـك إلا تـفـيّـأ ظـلـنـا وقد خاف جيش الأكثرين أقلنا وما خاب من كانت بقاياه مثلنا شـبـاب تـــسـامـــى لــلـعــلـــى وكــهــول

سادتي خلق الله الخلق فاختار منهم العرب، واختار من العرب قريشاً، واختار من قريش هاشماً، واختار من هاشم نبينا محمداً صلى الله عليه وآله، واصطفاه نبياً لدين الإسلام هذا الدين الذي اختاره لهذه الأمة وأنزل القرآن باللغة العربية، تلك هي لغة آبائكم وأجدادكم، فإذن أنتم أحسن أمة في العالم وذلك استناداً لقوله تعالى: ﴿ كُنتُمَ خَيْرَ أُمَتَةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ﴾.

ولا زلتم كذلك، أجل، فلماذا تركنون لحكم الأجنبي يسيطر عليكم وأنتم كأنكم العبيد تحت رحمته؟ فإن قمتم وطالبتم الأجنبي بحقكم فستأخذونه إنشاء اللَّه وإلا فستبقون تحت رحمته مدى الدهر والأيام والسلام عليكم»<sup>(486)</sup>.

وفي مدينة النجف وراء ما يعرف بفاجعة الحلة التي ارتبطت بقسوة القائد التركي المعروف بــ «عاكف بك» وقف بعض هؤلاء الشيوخ يندِّد بهمجيته في قتل الشيوخ والأطفال وهتك الأعراض ويقول في جمع من الرؤساء والأعيان:

«... فوالله لبطن الأرض خير لكم من ظهرها إن ركنتم لهذه الأفاعيل الهمجية وليعلم كل من ينتمي إلى قحطان أن هذه الدولة تريد امحاءكم «كذا» من وجه البسيطة وتستبدل بكم عنصرها التركي فيجب عليكم أيها الإخوان أن تتحدوا وتتعاضدوا على المساعدة فيما بينكم فتكافحوا الظلم والاستبداد فتكونوا أحراراً وتتخلصوا من الضغط والاستبدام قبما يناء قبما بينكم فتكافحوا الظلم والاستبداد فتكونوا أحراراً وتتخلصوا من الضغط والاستبدان قتل رجالكم وهنك أعراضكم ... والاستبدان على على عنصرها التركي فيجب عليكم أيها الإخوان أن تتحدوا وتتعاضدوا على المساعدة فيما بينكم فتكافحوا الظلم والاستبداد فتكونوا أحراراً وتتخلصوا من الضغط والاستبداد فتكونوا أحراراً وتتخلصوا من الضغط ألستم أبناء تلك الليوث الضارية التي فتحت الأمصار ومذنت المدن؟ فما الذي يقعد يقعد يم عن المطالبة بحقوقكم والدفاع عن أعراضكم وبلادكم؟ اعلموا أن الرجل ليدافع ويقاتل فيقتل على ثلاثة أمور: دينه وعرضه وماله. أما الدين فإن الأتراك أهملوه يقتل فيقتل على ثلاثة أمور: دينه وعرضه وماله. أما الدين فإن الأعراض وسلب الأموال فيقتل على أن الرجل من علوه من هنا معلوه من المعاولة أن الرجل ويدافع عن أعراضكم وبلادكم الموا أن الرجل ليدافع ويقاتل فيقتل على ثلاثة أمور: دينه وعرضه وماله. أما الدين فإن الأتراك أهملوه باستخفافهم بحرمة شهر رمضان وأما ما فعلوه من هتك الأعراض وسلب الأموال فغني عن أعمالهم في الحلة...»

(486) الشيخ مبدر الفرعون رئيس عشائر آل فتلة، الحقائق الناصعة والخطاب، ص 33. (487) م. ن، ص 44–45. والخطيب هنا أيضاً هو الشيخ مبدر الفرعون.

ولعل مما يحال على أزمة بالفعل ما يرتجله الشيخ محمد الخالص في الاجتماع العام الذي انعقد في صحن الإمام الحسين في اليوم الرابع من شوال من عام 1338هـ ـ 21 حزيران 1920م بعد انقطاع المحادثات التي كانت تجري بين حاكم النجف والشامية البريطاني ومندوبي الإمام الشيرازي من أبناء هاتين البلدتين سعياً وراء السلام الذي كان الاحتلال يعاون على إقراره قبل اندلاع الثورة العراقية الكبرى:

\*... أيها المسلمون، لا ترهبوا السلطان من غيركم ولا تخضعوا لقوة عدو عن قلة عدد «فإن العزة لله جميعاً وهو السميع العليم. وكم من فئة قليلة غلبت فئة كثيرة بإذن الله والله مع الصابرين. . " سادتي، مهلاً مهلاً، ثبتكم الله وقوى عزمكم وأخضع لكم عدوكم الجبار. إن أمامنا عقبات لا يذلِّلها إلا العزم الصادق والإيمان الصريح فهل أنتم على ذلك؟ (أصوات. . نعم. . نعم) نعم يا سادتي النبلاء أبطال العراق إني لا أطلب منكم إلاّ صدق الإيمان وثبات الجأش والصبر على الشدائد واللَّه لا يرضى عنكم بغير ذلك فهبوا وانهضوا نهضة الأبطال المستميتين ولا تتوانوا ولا يقعدكم شىء حتى تنالوا بغيتكم المقصودة رضا الله واستقلال العراق. إن أضعفكم جسماً وأكبركم سنأ وأقواكم عزمأ وأصرحكم إيمانأ هما الإمامان المتبعان المرزا وأبي وهما قد بذلا أنفسهما بعزم راسخ وإيمان صادق فهل تبخلون بأنفسكم بعدهما (هتافات متتالية... نفديهما بأنفسنا نفديهما بأنفسنا وأموالنا وأولادنا) فجزاكم الله عن أنفسكم خيراً وثبت عزمكم وأبقى بأيديكم بلادكم ودفع عنكم عدوكم الذي يريد بكم السوء وإنني من فوق هذا المنبر أصرخ ببريطانيا قائلاً : أحسني ولا تبغي بنا السوء وايأسي من أن نذل لك وارجعى من حيث أتيت فإن لم يكن لنا سلاح فصدورنا ورؤوسنا تستقبل جميع ما لديك من معدات أدام الله حياة الأمة العراقية وقادتها وعلمائها العاملين.. والسلام عليكم ورحمة اللَّه وبركاته، (488).

ويلاحظ في هذه العينة من خطابة التقليديين في القطاع أنها تتحرر مما كان يشيع من قبل في المقامة من طابع تعليمي بحت، وفي الرسالة من غاية تنعقد على معنى الفراغ الذي كان على الإخوانيات وما يشبهها من أغراض أن تملأه باللغو العابث. وإذا كان لا بد من أن تميز الخطابة هنا بطابع فإن الذي يلاحظ فيه أنه يشير إلى صدق المضمون وهو ما يؤكده صدوره أبداً عن أزمة، وإلى طبعية الشكل، وكان

(488) الحفائق الناصعة، ص 151–152.

في ادب العراق الحديث

التصنيع لا يلائم صدق المضمون ولا يساوقه. ثم يبقى للتقليديين نمط آخر من النثر هو الذي يعرف بنثر التأليف وبالرغم من أن هذا الضرب من النثر لا ينبغي أن يدخل في صلب هذه الدراسة فإن الذي يلاحظ في خصائصه أنه شديد الالتواء حين يحتك بالتصنيف العلمي، حتى إذا احتك بالتصنيف دفاعاً عن العقيدة تميز بكثير من الوضوح والصدق والحماسة البالغة تلمساً للإقناع.

ب \_ نثر المجددين

## 1 ــ في إطار القصة

ويبدو أن عناصر «الجمالية» الضرورية في هذا القسم من أنواع العمل الأدبي تلاحظ:

أولاً: في فنية الإخبار وتتمثل بلغة طبيعية لا توكّ ولا تجفّ، وأسلوب يتحرك تلقائياً بتحرك الأحداث ويمكن بالحوار من أن يضع القارئ وجهاً لوجه مع الأبطال،

(489) يحصر هـ. ب. تشارلتون هذه الأعمال والتصرفات بالرجل العادي في حياته العادية على أن توضع في شبكة من الحوادث كاملة الخيوط متتبعة كل فعل؛ إلى أدق أجزائه وتفصيلاته وسوابقه ولواحقه، موغلة في دخيلة النفس حيناً لتبسيط مكنونها أثناء وقوع الفعل مستعرضة الآثار الخارجية للفعل حيناً آخر لا تترك من جوانبه وملحقاته ونتائجه شاردة ولا واردة إلا سجلتها في أمانة وصدق كما تحدث في الحياة الواقعية التي يخوضها الناس ويمارسونها ، هـ. ب. تشارلتون، فنون الأدب، تعريب: الأستاذ زكي نجيب محمود، القاهرة 1945م، ص 128.

(490) ميشال عاصي، الغن والأدب، ط 1، بيروت 1963م، ص 188.

ومع صورهم الكلامية على وجه الدقة فيوهم بأنهم يتحركون بين يديه فما يلبث أن يصدق. وعبقرية الفن الأولى، كما يقولون، تكمن في القدرة على الإيهام بالحقيقة الملموسة حيث لا وجود إلا لظلالها في واقع الحال<sup>(491)</sup>.

وتلاحظ ثانياً: في أن تنتزع الحادثة من صميم الحياة. وحين يفترض في الحادثة أن تكون طاقة فنية ذات تأثير ينبغي أن تقع، إما بالفعل وإما بالقوة، ضمن ظروفها الزمانية والمكانية<sup>(492)</sup>.

وتلاحظ ثالثاً: (في أن تحبك وقائع الحادثة حبكاً متصاعداً لا تقطع فيه ولا تراخي ولا تشتت ولا ازدواج ولا تعدد. فالحادثة واحدة وإن تنوعت فصولها ووقائعها، وينبغي أن تساق سوقاً متماسكاً منطقياً بالنسبة لبواعثها ولما يماثلها في واقع الحياة والناس وينبغي أن تتدرج في هذا السياق من مقدمة إلى أوج تتأزم فيه وتتعقد، ومن ثم إلى حل تنفرج فيه الأزمة ولا يكون غريباً عن مقدمات القصة، بل يكون نتيجة محتومة لها كما هي النتائج دائماً بالنسبة إلى أسبابها وظروفها الشخصية والاجتماعية).

ويبدو في عناصر الجمالية الضرورية للقصة أنها تلاحظ، رابعاً، في أن تكون الحادثة نموذجاً تتمثل فيه اتجاهات عصر وبيئة فضلاً عن تصوير واقع خاص بفئة أو بطبقة في هذا العصر أو هذه البيئة ويلاحظ في هذه العناصر خامساً، أن ينفخ القصاص الحياة في أبطاله وينأى بهم عن أن يكونوا كالدمى، وذلك شديد الصلة بثقافة سيكولوجية عميقة قادرة على أن ترسم دواخل النفوس بالتصرفات المسلكية، حركة، وإشارة، وكلمة، بعيداً عن التحليل النظري المباشر<sup>(494)</sup>.

والقصة بهذا المعنى حديثة العهد جداً. ويؤكد هـ .ب. تشارلتون أنها شهدت نور

- (491) م. ن، ص 191–192.
- (492) فنون الأدب، ص 120. ففيها أن (روعة القصة وبراعتها أن تروي حكاية الحوادث المألوفة الواقعية الجارية).
  - (493) ميشال عاصمي، الغن والأدب، ص 190.
- (494) انظر في عناصر الجمالية الضرورية في القصة الملاحظات القيمة التي ترد لميشال عاصي، في الفن والأدب، ص 189–196.

الحياة أول ما شهدته في أربعينات القرن الثامن عشر وذلك حين أخرج القصصي الإنكليزي فرتشردسن، قصته فباملا،<sup>(495)</sup>. ويلاحظ أن ما يظن من القصة قبل هذا التأريخ فهو من الخلط بينها وبين الحكاية فقد ظلت هذه الحكاية تفتقر إلى الصدق في تصوير الحياة، ولم يكن من همها أن تتعقّب أجزاء الحادثة الواحدة يالتحليل حتى تبلغ أقصى مداها، وفيها لم يكن ينسى القارئ أنه في عالم من خيال<sup>(496)</sup>.

أما لماذا تأخرت هذه القصة في الظهور فذلك لأن الاستعداد الخاص للاستمتاع بالحديث عن أشخاص عاديين في حياة عادية كان يتم في بطء شديد. ويخيل إلينا أن ذلك شديد الصلة بظاهرة طبيعية هي أن حركة التحول من مناخ الأسطورة إلى مناخ العلم ليست قصيرة المدى في تأريخ الشعوب. وإذا كان من هم هذه الدراسة أن تتعرّف إلى واقع القصة العربية في ضوء هذه التقنية المعقدة قبل أن يصنع ورتشردسن، نموذجها الأول في قباملاء عام 1700م لنتين رحلتها الطويلة بين البداية والنهاية ولو في خطوطها العريضة فإن الذي نظمين إليه أن القصة العربية ظلت إلى أن احتك الشرق العربي بالغرب تحمل في الغالب طابع اللامعقول! ف. «عنترة، مثلاً ليست من القصة بقدر ما هي من الملحمة، ولعله من هنا لم يكن بعيداً عن الواقع أن تعد هذه القصة إلياذة العرب<sup>(944)</sup> والمقامة على وجه الدقة أقرب إلى أن تكون مما يعرف في القصة إلياذة العرب<sup>(944)</sup> والمقامة على وجه الدقة أقرب إلى أن تكون مما يعرف في الغوب بـ «الأسمار المرحة» وقد ظلت نمطية واحدة في نسج خامتها بدءاً وانتهاء تنأى بها عن الإطار الذي حدّدته قباملا». وهنا أيضاً يظن أن المقامة ونانهما بنان بها عن الإطار الذي حدّدته قباملا». وهنا أيضاً يظن أن المقامة ونانهما من الغوب بنان

- (495) باملا أو الفضيلة المثابة قصة مليئة بالحساسية والأخلاق.
  - (496) فنون الأدب، ص 129.
- (497) فكتور فليري، مختصر في الأداب الأجنبية، باريس 1919م، ص 206.
- (498) جوستاف لانسون، تاريخ الأدب الفرنسي، الجزء الأول، ترجمة الدكتور محمد القصاص والدكتورة سهير القلماوي، بدون تاريخ، ص 5.
- (499) يظن أن جملة من حكاياتها منقولة من مجموعة فارسية قديمة بدليل ما يرد فيها من أعلام كشهريار وشهزنان... إلخ. وجملة أخرى من هذه الحكايات من الومايانا الهندية، و«الرمايانا» قصيدة سنسكريتية تجمع بين الحماسة والدين لـ «فالميكي» وتتألف من 50000

هذه القصة ما يمجّد المخادعة و«الثعلبية» ولو بعيداً عن الحق وتلك ظاهرة شديدة الوضوح في المقامة. وحتى «ألف ليلة وليلة» لا يبدو أنها هي الأخرى من القصة على هذا المعنى الذي سبق أن فضلنا القول فيه. وإذا تجاوزنا عما يثار من جدل في هويتها وأنه ليس لها من العربية إلا لغتها ثم تحال المضامين على الفارسية والهندية<sup>(499)</sup> فإن الذي يربط بين حكاياتها شديد الضعف إلا في طاقته على وصلها بعنوانها الكبير. وواحدة واحدة يلاحظ أنها أقرب إلى أن تكون من قصص المغامرات وتلك حقيقة يؤكدها في المجموعة حكايتا فعلاء الدين والمصباح السحري، و«علي بابا والأربعون لصاً». ويظل من التراث في إطار القصة أن ابن المقفع يوشك أن يقترب من التقنية الحديثة في صنع القصة القصيرة<sup>(500)</sup> ولكن ظل يؤخذ على «كليلة ودمنة» بعامة أنها تتشابه في أحداثها وأسلوبها وسردها وحتى في شخصياتها وأفعال هذه الشخصيات، وكان هذا يخلع عليها طابع الرتابة الملة. ثم يسجل في هامش هذه الملاحظة أن «كليلة ودمنة» لا تعمل عليها طابع الرتابة المملة. ثم يسجل في هامش معروة القصة العربية قبل أن يحتك الثون بالغرب في مائة على وأفعال الما حقيقة الحديثة في صنع القصة القصيرة ما ومعنى ولكن قل الي الثولية في أحداثها وأسلوبها وسردها وحتى في شخصياتها وأفعال ودمنة بعامة أنها تتشابه في أحداثها وأسلوبها وسردها وحتى في شخصياتها وأفعال هذه الشخصيات، وكان هذا يخلع عليها طابع الرتابة المملة. ثم يسجل في هامش الأد الملاحظة أن «كليلة ودمنة» لا تحمل عوية عربية موثقة! على أية حال تلك هي مورة القصة العربية قبل أن يحتك الشرق بالغرب فما الخطوط العريضة لصورة القصة الأجنبية في غمرة احتكاك الرواد العرب يها!

، حسبية في عمرة الصفاك الرواق العرب بها، في دراسة عن القصة الحديثة في فرنسا كما صنعها البلزاك!<sup>(601)</sup> كتب ألفونس دوديه<sup>(502)</sup> فخوراً بسعة الإطار الذي كانت تنشط فيه القصة ما خلاصته:

كلما قل في ظل الحضارة انفتاح الأذهان على المجردات والأفكار العامة استطاعت القصة أن تسد في هذا الصدد فراغ المجلدات الكبار والأسفار الضخمة. وتلك حقيقة شديدة الوضوح في القرنين الثامن عشر والتاسع عشر<sup>(503)</sup> ويبدو أن هذه

- = بيت في تمجيد مفاخر (راما». و«راما» اسم يطلقه الهنود على طور من أطوار (فيشنو) وهو الإلّه، حافظ الكون، وقد يتزيّا يزي البشر في تطوره. انظر مادة «رامايانا» في اللاروس الفرنسي، وانظر مادة «راما» في المنجد العربي.
- (500) إتعام الجندي، دراسات في الأدب العربي، منشورات دار الطليعة، بيروت، بلا تاريخ، ص 49.
  - (501) قاص فرنسي مشهور عاش بين 1799-1850م.
  - (502) قاص وكاتب دراماتيكي فرنسي مشهور عاش بين 1840–1897م.
    - (503) رينيه لالو، القصة الفرنسية منذ 1900، الطبعة الثالثة، ص 5.

السعة في إطار القصة لا توصل بعصر بلزاك وحده فقد مهّد لها من قبل قصاصون مدّوا حدود القص إلى «أدب الخصومة» فاستبدلوه بالمقال. وكان فولتير 1694–1778 وديدرو 1713–1784 وروسو 1712–1778 في طليعة هؤلاء<sup>(504)</sup>. ويلاحظ أن الذين أسهموا في توسيع المجال الضيق الذي يعرف في الأصل للقصة كانوا أبعد في الزمان من القرنين السابع عشر والثامن عشر<sup>(505)</sup> فمنذ العصر الوسيط كانت القصة تحاول أن تتخلص من اللامعقول ومن ضيق الهدف. وفي فرنسا كان القسم الثاني من «قصة الوردة» الذي كتبه «جان دومنج» أواخر القرن الثالث عشر خطوة على الطريق.

والواقع أن مفهوم القصة الغربية في الربع الأول من القرن التاسع عشر كان من السعة بحيث أمكن أن ينسحب على طائفة شديدة الاختلاف من منجزاتها<sup>(606)</sup> ولكي ندرك ما كان يضيفه وصف القصة بـ «الحداثة» من سعة يحسن أن نقف قليلاً عند المقدمة التي كتبها «بلزاك» لكوميديته البشرية عام 1842م فعنده أن مفهوم الحداثة في القصة يعني (إطاراً شديد السعة يحتضن في آن واحد شرائح من التأريخ ونقد المجتمع وتحليل عيوبه ومناقشة مبادئه)<sup>(507)</sup> و«الكوميديا البشرية» تأريخ للمجتمع وهو يعمل مرة أخرى هي تأريخ طبيعي لكل أنواع النبتة البشرية في ظل لويس فيليب<sup>(508)</sup> بل هي ست وتسعون قصة موزعة على الأخلاق والفلسفة والتحليل. وما يتوزع على الأخلاق من هذه القصص، وهو أهمها، يتوزع مرة أخرى على حيوات كثيرة<sup>(509)</sup>.

ويخيل إلينا أننا هنا بصدد إسراف في التصنيف وعلى وجه الدقة، يخيل إلينا أننا

- (505) يعتقد أن ذلك يرقى إلى ظهور القسم الثاني من فقصة الوردة» في العصر الوسيط فهو دائرة معارف، وهو على الأقل مجمل لمعارف المؤلف ابنجامين دي كونستان» وأفكاره حول العالم والحياة والدين والأخلاق. تأريخ الأدب الفرنسي، ترجمة الدكتور محمد القصاص وسهير القلماوي، ص 72.
- (506) كم اليفانهو» لـ اولتر سكوت، وهي قصة تضع في الضوء خصومة الساكسون والنورمانديين وراء ما قام به غليوم الفاتح من غزو إنكلترا عام 1820م. و(كورمين) المدام دي ستال» التي تمجد فيها عظماء الإيطاليين وروائعهم.
  - (507) ج. كالفيه، مختصر في تاريخ الأداب الفرنسية، ص 622-624.
    - (508) أحد ملوك فرتسا بين عامي 1830–1848م.
- (509) تتناول هذه القصص الحياة الخاصة والحياة العامة والحياة الباريسية والحياة السياسية والحياة الحربية والحياة الريفية.

هنا بين يدي أخلاط متنافرة! ولكن الواقع أن هذه الأخلاط تحمل على الجملة طابع وحدة لافتة. ولعله من هنا يكون الجيل في رأي بلزاك «دراما» يتحرك في إطارها آلاف الشخصيات، وأن قصته هي أبدأ هذه «الدراما». وأخيراً فالفرنسيون ليسوا وحدهم الذين ينقلون طاقاتهم على القص إلى مثل هذه المجالات الواسعة، ففي إنكلترا كان «ديكنز» هو الآخر يعالج بقصصه العالم الواقعي كما هو<sup>(510)</sup> وفي روسيا كان «تولستوي» يكتب بـ «الحرب والسلم» فلسفة حقيقية للتأريخ. والحق أننا نستطيع أن نقيس المرحلة الواسعة التي قطعتها القصة الغربية في تطورها منذ مقولة «سان ريال»(511) التي تصفها بأنها: مرآة تنتقل في نزهة على امتداد الطريق إلى المقولة الحديثة التي تؤكد أن هذه المرآة لم تعد تنتقل فوق الطريق وإنما عادت تستقر في قلب المجتمع لتعكس على كل جبهة وفي غير خوف من أن يجد صاحبها تفسيراً لكل الفيلم الطويل من صورها المتلاحقة. ثم كان طموح القصة في أن تكون مرآة عصر بكامله قد تحقق كماً ونوعاً في آن واحدي ذلك هو واقع القصة الغربية خلال الفترة التي كان الشرق العربي يحتك فيها بالغرب ويتوفر على رصيده منها عبر هجرة إليه بالفعل أو عبر هجرة إليه باللغة، أو عبر مجرة التبشير تحت عطاء المؤسسات التعليمية. وطبيعي أن يكون اللبنانيون المنقفون بحكم ظروفهم الخاصة أول الذين اتصلوا بآداب الغرب وعرفوا فيها أنواعاً من القصص لا تشبه ما يعرفون. وطبيعي كذلك أن يكون التعريب والاقتباس أول خطواتهم على الطريق. ثم حين استشعروا أنهم قادرون على أن ينشئوا القصة الأصيلة صاغوها في البدء شديدة الصلة بالتاريخ<sup>(512)</sup> ثم شديدة الصلة بعد ذلك بالمجتمع وإن طغى على هذا النوع في الثلاثينات طابع المواعظ والدروس الأخلاقية والآراء الفلسفية(513). وفي هذا الطور كانت القصة العربية تخلو من المبالغات الفجة وتخلص من جو الجان والعفاريت، يضاف إلى ذلك أنها سلكت مجراها الطبيعي من نثر مرسل سهل لا يضعف ضعف العامية ولا يختل اختلالها ولا يتصنع تصنع سجع المقامات<sup>(514)</sup>.

- (510) لم تكن تفوت «ديكنز» بيوت الفقراء واللصوص وصغار الحوانيت. فنون الأدب، ص 142.
  - (511) مؤرخ وأديب فرنسي كتب تاريخ المؤامرة الإسبانية ضد فينيسيا.
    - (512) التعريف في الأدب العربي، ص 264.
- (513) بطرس البستاني، أدباء العرب في الأندلس وعصر الاتبعاث، ط. ثالثة، 1927م، ص 207.
  - (514) التعريف في الأدب العربي، ص 265.

وعلى طريق القصة الحديثة كانت خطوة مصر الأولى شديدة الشبه بخطوة السوريين واللبنانيين، ففي غمرة الاتصال بأوروبا والتوفر على روائعها في القصة بدأ القصاصون المصريون بالترجمة ولكنهم كانوا يميلون إلى التمصير، بل كانوا حريصين عليه، تقريباً للمضمون المترجم من ذوق القارئ الذي لا يسيغه أو ينقل إلى ما يشبه أن يكون من حياته. حتى إذا كنا في أوائل هذا القرن كانت الخطوة التالية أن مصر نزعت إلى محاولة أصلية في صنع القصة الحديثة تطورت فيما بعد إلى نهضة حقيقية شملت كل ما عرف الغرب من أنواعها<sup>(155)</sup> وكانت القصة في سوريا ولبنان تتطور هي الأخرى من قبل على نحو ما تتطور القصة المصرية من بعد وتنتهي إلى ما يشبه أن يكون من هذه النهضة الشاملة.

ويلاحظ أن القصة بعامة توشك أن تكون أروج الأنواع الأدبية في هذا العصر ويظل في أسباب ذلك (انتشار المطبعة وتكاثر القراء، وأنها بطبيعتها أيسر منالاً وأسهل فهماً وأشد تحرراً من أكثر القواتين إلفِنية اللازمة لأقرب الفنون من قصة، وهو المسرح حتى صار القراء ينكرون على القصة أن تجهد مداركهم أو تكلفهم أكثر من استعداد عقلي واع! فهم يقبلون عليها كما يقبلون على الشراب وينتظرون منها أن تكون سهلة لذيذة لا تحتاج إلى تفكير تقدم نفسها للناس خفيفة محبوبة)(516). ثم إذا كانت القصة بعامة أروج الأنواع الأدبية كما أسلفنا قإن القصيرة بخاصة هي أروج أنواع هذه القصة. ويظل في أسباب ذلك ما يتميز به العصر من الآلية والسرعة، وحاجة المئات من الصحف والمجلات اليومية لمئات القصص وهي بحكم الحيز والجانب الاقتصادي لا مندوحة لها عن تفضيل القصار. ويظل في هذه الأسباب كذلك (أن الإذاعة وعامل الزمن يقهرها على ألا تتسمح للمتحدث بوقت طويل، ساعدت على رواج القصة القصيرة، يضاف إلى هذا كله أن الناس أخذوا بالسرعة فهم في جملة مظاهر حياتهم ميالون إلى التخفف والبساطة، وكان هذا طابعهم فيما يختارون للقراءة فوجدوا في القصة القصيرة ما ينشدون، ثم إن أزمة القلق التي تعانى منها الإنسانية لا تتيح للناس الوضع النفسي الملائم لقراءة قصة طويلة)<sup>(517)</sup> كل ذلك رشّح القصة القصيرة لأن تكون النوع الأدبي المفضل في جملة البيئات العربية الناهضة

- (515) الدكتور شوقي ضيف، الأدب العربي المعاصر في مصر، ص 183–184.
  - (516) أحمد الشايب، أصول النقد الأدبي، ط. ثالثة، 1946م، ص 223.
- (517) عز الدين إسماعيل، الأدب وفنونه، ط. أولى، 1955م، ص 177-178.

والعراق واحدة منها. فما الذي يلاحظ في أدب القصة الذي صنعه العراقيون خلال هذه الفترة التي تمتد بين مطلع هذا القرن وثورة تموز المجيدة؟

قلنا من قبل إن التقليديين حاولوا أن يصنعوا في إطار القصة ما يبدو في الظاهر أنه من طبيعة المقامة على الجملة. ولكن الذي يلاحظ في قطاع التجديديين أنهم حاولوا في هذا الإطار أن يصنعوا ضرباً آخر من ضروب القصة يحمل طابع تقنيتها الحديثة. وينبغي أن نؤكد هنا أن ذلك لم يكن يتم عبر احتكاك مباشر بالقصة الغربية بحكم ما كان يعيشه العراق من تخلف ويكره عليه من عزلة<sup>(518)</sup> وإنما كان يتم في الغالب عبر ما نقله السوريون واللبنانيون والمصريون من نماذجها إلى العربية، وأحياناً عبر ما نقله الأتراك والفرس من هذه النماذج وكانت التركية والفارسية تشيعان على ألسنة المتعلمين في العراق آنذاك<sup>(519)</sup>.

والواقع أن أول محاولة في القص الحديث تمّت في العراق على يد الرائد الأول محمود أحمد السيد 1903–1937م ويلاحظ أنها حملت في البدء طابع الرومانتيكية وطبيعي أن تقع على هذا النحو متأثرة بالغنائية الحزينة التي تسللت إليه من مصر في «ماجدولين» و«غادة الكاميليا» و«آلام فرتر» و«رفائيل» وطائفة أخرى من الروائع التي كانت تستلهم ما يعرف يومثذ في الغرب بـ «مرض العصر»<sup>(520)</sup>. وإذا لم يكن من همنا في هذه الدراسة أن ندلل على أن خطا الرائد كان شديد الضعف في بواكيره أسلوباً وحبكة، ومغزى<sup>(521)</sup>. فإن من همنا أن نؤكد أنه في أواخر العشرينات من هذا القرن كان يتغير تغيراً شديد الوضوح ويتجه إلى الحياة يستمد منها موضوعات لقصصه، ثم هو ينحاز انحيازاً كاملاً إلى اليسار وراء تحسسه لقوميته التي عادت في

- (518) نظرات في التيارات الأدبية الحديثة في العراق، ص 7–8. وعبد القادر حسن، القصص في الأدب العربي الحديث، بغداد 1955م، ص 19 وانظر مجلة «الاعتدال»، العدد الخامس من السنة الأولى، ص 245–249. ففيها يترجم خلف شوقي أمين الداودي قصة ألفونس دوديه فذو الدماغ اللهبي، عن التركية.
  - (519) القصص في الأدب العراقي الحديث، ص 21.
- (520) مرض العصر ضرب من التعاسة بغير سبب واضح يجتاح الكائن ويشل تشاطه ثم ينقله شيئاً فشيئاً إلى حالة من القرف تقبح بعينيه الدنيا لتتملكه بالتالي رغبة ملحة بالانتحار .
- (521) يلاحظ ذلك بوضوح في مصير الضعفاء، مطبعة الاعتماد، مصر 1922م؛ وفي سبيل الزواج، بغداد، بلا تاريخ.

في أنب العراق الحديث

رأيه فكرة ضيقة النطاق تدفع إلى الحرب الطاحنة والدماء<sup>(222)</sup> نريد أن نقول: إن تحول السيد إلى الواقعية كان فيما يبدو مقدمة على معنى الريادة لتحول في مجمل القصة العراقية إليها فيما بعد حتى أن الباحث فيها من هذه الزاوية لا يساوره شك في أنها تبتعد عن الرومانتيكية وتعود كأنها تطبيق صارم من تطبيقات النزعة الإنسانية التي ميزت الواقعيين في الغرب وراء هوس المصدورين<sup>(523)</sup> بالغنائية لا في إطار القصة وحدها بل في جميع الأطر التي تتألف منها الحياة الأدبية بعامة.

ثم يخلف محمود أحمد السيد جيل مخلص للقصة مجيد بين الحين والحين ولكنه كان في جملته بين اثنين: قصاص يعنى بالشكل أكثر مما يجب وتكاد تصبح لديه القصة هيكلاً من غير لحم، وربما عادت حكاية، وقصاص يعنى بالمضمون أكثر مما يلزم حتى تستحيل القصة عنده ضرباً من المقالة الاجتماعية. ثم يفتح الباب عن جيل جديد، للغرب أثره البين في نهجه وهو مع حرصه على التجديد والرعاية الفنية حريص على أن تكون قصة عراقية في بيتها وحوادثها... وقد اختلف أدباء هذا الجيل كما مو طبيعي أسلوباً ولكنهم اتفقوا على الظهور بمظهر كبار العمل والسعي المخلص إلى أن ينتجوا آثاراً فيها الانسجام بين الشكل والمضمون والحذر من أن يتخذوا الأدب منبراً رخيصاً للوعظ والخطابة فقد اقتنعوا بأنه لا بد للمضمون من شكل يناسبه ولا بد منبراً رخيصاً للوعظ والخطابة فقد اقتنعوا بأنه لا بد للمضمون من شكل يناسبه ولا يد منبراً رنيساً باللغة ولا بد من «الدهاء» الفني في الأداء والصبر والأناة في التشذيب والتهذيب

هذه وجهة نظر في واقع القصة الحديثة في العراق لا تخطئ الحقيقة فيما يبدو وهي تقترب كثيراً من وجهة نظر أخرى تنبثق عن دراسة أكاديمية موسعة تتلخص في أن هذا الواقع يمكن أن يوزع على فترتين: فترة تقع بين الحربين العالميتين وفترة تقع وراء الحرب الثانية. وأنه إذا كان يغلب على جيل الرواد في الفترة الأولى ضعف في استيعاب الأصول العلمية لبناء القصة على هذا المعنى الجديد الذي فصلنا الحديث فيه

- (522) نظرات في التيارات الأدبية الحديثة في العراق، ص 14-15.
- (523) لقد كان مرضى الرومانتيكية يعشقون آلامهم ويحرصون عليها كأنها هبة من السماء وحين يتاح لأحدهم أن يقع فريسة للسل تغمره الفرحة ويتمجد بأنه استطاع أن يضع تعاسته في مدى النظر.
  - (524) الدكتور علي جواد الطاهر، مقدمة في القصص العراقي المعاصر، 1967م، ص 5–6.

من قبل فإن جيل الفترة الثانية – ولا بد من الاستثناء – يقدم الدليل الواضح على تقدم ملحوظ في فهم القصة واطلاع على نماذجها الرفيعة في الأدبين العربي والغربي، وعناية نسبية بالأسلوب وخضوع لعوامل التيارات العقائدية وإمعان في إبراز الصور القاتمة من حياة الأشخاص والجماعات وتفنن في اختيار الموضوعات، وإقحام اللغة العامية في كيان اللغة الفصيحة رغبة في صدق التصوير<sup>(525)</sup> ويلاحظ أن القصاصين في القطاع الشيعي يتوزعون على هذين الجيلين على نحو ما يتوزع القصاصون في القطاع السنّي ثم لا يقع هنا ما يميّز قصة مذهبية لا في أصول العقيدة ولا في فروعها! ويظن في تعليل ذلك أننا مع القصة نكون قد ابتعدنا كثيراً عن بيئات التشنج المغلقة على ثقافات التجزئة المذهبية واقتربنا جداً من بيئات المنفتحين على الإيديولوجيات ثقافات التجزئة المذهبية واقتربنا جداً من بيئات المنفتحين على الإيديولوجيات أن تنعقد أحياناً على موضوع يقع في إطار العقيدة انطلقت في بناء الأحداث من ألالحاح على العرض الناشز مما لا يتناسق مع الجوهر العقيدة ون كان لهذه القصة أبداً مشترك وعام.

وإذا كان لا بد من أن نستعرض صوراً من عمل القطاع الشيعي في القصة عبر ما تركه قصاصون شيعيون ــ ونحن هنا نتحقق الانتماء من خارج النص لا من داخله ــ يحسن أن نقف عند عينة من الجيلين في محاولة لتقويم مجمل دفعاً لما يمكن أن يعدّ من الفضول في أهداف هذه الدراسة.

1 ـ يوسف رجيب

كان يكتب القصة بالمقالة، حتى كأنه واحد من جيلها الأول الذي عني بالمضمون حتى استحالت القصة عنده ضرباً من المقالة الاجتماعية<sup>(526)</sup> وهو أديب رائد أنبتته النجف فيمن أنبتتهم من أعمدة الشعر والنثر ودفعت بهم بعيداً عن أفقها الضيق ليضربوا بأجنحتهم في أجواء مفتوحة ومديات بغير عوائق. وبين هؤلاء يكون يوسف رجيب، بغير اختياره مجموعة أعصاب مرهقة تضيق بالظلم يقع على الضعيف، وبالنشاز يشوّه من نسق الحياة، ثم يكون فوق ذلك طاقة بيانية فذّة تتوسل بالقصة

- (525) القصص في الأدب العراقي الحديث، ص 206–207.
- (526) الدكتور علي جواد الطاهر، مقدمة في القصص العراقي المعاصر، ص 5.

أحياناً في الإفصاح عن رأي أو نشر لمبدأ، أو تعبئة للإطاحة بفساد يستشري فلا يصل بها إلى الغاية من كل ذلك لأنه يظل يفتقر إلى معرفة بتقنيتها الحديثة، وغير مجد فيما يظن أن تعتمد الفطرة وحدها في هذا الصدد<sup>(527)</sup>. ومع الشواهد يلاحظ أن يوسف رجيب يتخيّر خامة القصة حدثاً ميامياً أحياناً، وظاهرة اجتماعية أحياناً أخرى. ويبدو أن هذه الخامة في قنجم البقاله<sup>(528)</sup> تستعار من تاريخ النجف المعاصر في ظل الاحتلال الإنكليزي الشرس، فقد كان هذا البقال على كبر سنّة يستشعر واجبه الوطني على نحو ما يستشعره الحر من أي قطاع في المجتمع، فيتسلل إلى الحاكم السياسي في مستفره هو وبضعة عشر كمياً من أتباعه متنكرين بثياب رسمية فيقتل حراسه ثم يقتله هو الآخر ويعود إلى حانوته الصغير كان شيئاً لم يقع. حتى إذا قامت قيامة يقتله هو الآخر ويعود إلى حانوته الصغير كان شيئاً لم يقع. حتى إذا قامت قيامة وحصار النجف عبر قعقعة بالسلاح مرعبة! ثم لا يقتصر الكاتب على هذه الشريحة من تاريخ النجف السيامي حتى يربط بها ثورة النجف كلها. فيضيّع على نفسه وحدة تاريخ النجف السيامي حتى يربط بها ثورة النجف كلها. فيضيّع على نفسه وحدة الحادثة ويسقط في التقريرية كان القصة بحكن أن تكون مجرد سرد لحقائق تاريخة موتقر <sup>(529)</sup>.

والخامة في «ذبيحة»<sup>(530)</sup> مستعارة من تقاليد المجتمع، وبالرغم من أنها لا تنعقد على جديد فقد ظل يبعدها عن تقنية القصة أنها لم تتخلص من الوعظ المباشر وكان في تقنية القصة أن تقع أهدافها أبداً في مطاوي الأحداث وتلك حقيقة لا تلائم طبيعة التقريرية. و«ذبيحة» ويمكن أن تحمل عنواناً آخر هو «غسل العار» حدث عادي في مجتمع تحكمه قيم بدوية. ويلفت النظر أن القصة ظلت تنزع إلى البداوة وكانت

- (527) أما أن الدكتور طه حسين لا يلتزم إخضاع قصته للقواعد والقوانين مهما يكن لأنه لا يؤمن بها ولا يذعن لها ولا يقبل من القارئ مهما ترتفع منزلته أن يدخل بينه وبين ما يحب أن يسوق من حديث فذلك واقع وراء التوفر على تقنية القصة ويدخل في باب الاجتهاد. مجلة «البيان» النجفية، العدد الخاص بالقصة، آذار 1950م، ص 4.
- (528) تشرت في جريدة «الأنباء» البغدادية العدد الثاني 10/ 7/ 1954م، السنة السادسة عشرة تحت عنوان «ثورة شعب».
  - (529) القصص في الأدب العراقي الحديث، ص 101.
  - (530) مجلة «الاعتدال» النجفية، العدد العاشر، السنة الرابعة، 1938م.

مدعوة إلى أن تحمل طابعاً حضارياً يخفف من وطأة التقاليد الصارمة في علاقة الرجل بالمرأة. وحين يروع الناس شبح جثة تطفو فوق مياه النهر تجد البداوة فرصتها في أن تذكّر بحدود الحرية وبأن تجاوزها ينذر بخطر بالغ السوء.

وفي احديث قادر، <sup>(631)</sup> يقول يوسف رجيب وراء وصف مفصل لمقهى قادر واستعراض طويل لجغرافية العمارة<sup>(532)</sup>: (وحديثه الذي وضعته عنواناً لهذه الكلمة حديث يزيح بعض النقاب عن أعمال الإدارة التركية التي يناط بها قيادة الجيش ومصلحة الرعية). وهنا أيضاً كما في اذبيحة، يخرج الكاتب على الأصول الفنية في كتابة القصة الحديثة وكان قد استقرّ في هذه الأصول أن المغزى لا يقاد إليه على هذا النحو من الصراحة وإنما يطلق في مطاوي الأحداث ويترك للقارئ أن يهتدي إليه بنفسه.

لقد كان يوسف رجيب في «نجم البقال» واحداً من الجيل الذي تغدو القصة على يديه ضرباً من المقالة الاجتماعية. ويلاحظ هنا في «حديث قادر» أنه يظل من هذا الجيل حتى يصحّ أن يكون المضمون مالوفاً وعادياً، فإذا صح بات يوسف رجيب بغير هوية انتماء حتى إلى هذا الجيل!

2 - جعفر الخليلي مرز تحية تحيين مرز الخليلي

كان يبدو أن السياسة لا تهمه بقدر ما تهمه معتقدات العامة حتى كأنها هي المسؤولة عن كل مظاهر التخلف في العراق ومن هنا ندر أن كان مضمونه القصصي بعيداً عن هذه المعتقدات<sup>(533)</sup> ونحن نتشكك في أن يكون الخليلي في <sup>«</sup>قرى الجن»<sup>(534)</sup> بصدد قصة سياسية يصطنع فيها أسلوب الرمز<sup>(535)</sup> دفعاً لمخاطر الصراحة في نقد السلطة. والمضمون في «قرى الجن» ــ والكلام على الجملة للدكتور جميل

- (531) مجلة «الاعتدال» النجفية، العدد العاشر، السنة الثانية، آذار 1935م.
  - (532) مدينة تقع على دجلة في جنوب العراق.
  - (533) القصص في الأدب العراقي الحديث، ص 110.
- (534) انشرها تباعاً في مجلة «الهاتف» ثم ألف بين أشتاتها فاستوى الجزء الأول منها عام 1945م، وقد انطوت ثلاث سنوات حتى ولد الجزء الثاني وجمع الشتيتان فكان منهما «قرى الجن». م. ن، ص 187–188.
  - (535) نظرات في التيارات الأدبية الحديثة في العراق، ص 47–50.

سعيد ـ ينعقد على نقد لما كان يشيع في الحياة العراقية من نشاز على جبهة السياسة بخاصة عبر حديث عن مدينة فاضلة تصور في قرى الجن، وطبيعي أن يلجأ الناس إلى هذا اللون من التعبير حين تقيّد حرياتهم ويمنعهم الخوف من الجهر بآرائهم. وفي تاريخ الأدب العربي كان ابن المقفع، مثلاً، ينقد المنصور عبر «بيدبا» وتلك ظاهرة يمكن أن تمتد بأسبابها من القديم إلى الحديث، ولعل من هذا النوع ما يعرف لقاص عراقي آخر هو «ذو النون أيوب» في «العقل في محنته». نريد أن نقول ـ وما نزال ننقل كلام غيرنا ـ إن التيارات السياسية العراقية كانت في الفترة المدروسة تتغشى أسلوب الرمز الذي يعفى ولو من الناحية الشكلية من مسؤولية النقد.

مرة أخرى، نؤكد عدم الاطمئنان إلى أن يكون الخليل في «قرى الجن» بصدد قصة سياسية. ثم إذا تجاوزنا عما يعرف في طبيعة الخليلي من نزوع إلى الاستقرار وابتعاد عن مهارشة السلطة لا صراحة ولا رمزاً فإن ما يقع في «قرى الجن» من مضامين يحال بجملته على نشاز التقاليد:

وراء الهزيع الأخير من الليل وقد خلد طاهر الساعي» إلى عروسه بعد أن زمَّت إليه في احتفال كبير انقلب الهدوء إلى صغب وتوالى رمي الحجارة كالمطر على الدار فملأ الفزع قلوب الجميع. ظاهرة غريبة لم يجد الناس لها تفسيراً غب الهدوء الذي أعقب الهيعة. ويفتقد العريس فإذا هو خبر من الأخبار يتلخص في أنه كان هنا ذات مساء ثم ذهبت به الريح! وكان على الأم المفجوعة أن تلجأ إلى «الملآ مهدي» فهو وحده قادر على أن يهتدي إلى مخبئه من خلال حفنة الرمال والحصى والأوراق الصفراء التي تكشف له الغيب. وكان في علم الملآ ولا بد من علم الملآ مقابل الموراة التي يتقاضاها أن حسناء من الجن شغفت حباً به «طاهر» فأسرته وأنه لا سبيل إلى الاتصال به إلا عن طريق تسخير الجن. وتسخير الجن لا يتم إلا عبر تجارب يتقى منها إلى غايتها صديق حميم للساعي هو «عبد الكريم الغرباوي» وقد استطاع أن يسخر جنياً ويستعبده ويفرض عليه أوامره المختلفة واطلع بواسطته على أخبار صديقه في مملكة الجن وعرف نوع الحياة الجميلة التي يحياها وكرا وي معلى إلى به يسخر جنياً ويستعبده ويفرض عليه أوامره المختلفة واطلع بواسطته على أخبار صديقه في مملكة الجن وعرف نوع الحياة الجميلة التي يحياها التي يعمل بها هنا. ثم تستبذ به رغبة ملحة للانضمام إلى هذه المراحي بقل المه يعمل بها

تلك هي «قرى الجن» في خطوطها العريضة: طائفة من المعتقدات الاجتماعية تحدّرت إلينا من عصور التخلف، وكان الخليلي يضعها في بؤرة ضوء قوي ليدل على أننا ما نزال نعاني من تحكم العادات البالية والعقائد الخطرة وأن سبيلنا إلى مجتمع

أفضل هو أن نبرأ من رؤية الفطرة الساذجة. ومع «الضائع»<sup>(536)</sup> يخيل إلينا أننا بين يدي قصة لا ينبغي أن تتضمن هدفاً لأن الخليلي يؤكد أنه يستجيب بها لداعي الفراغ ويسدّ حاجة صحيفته. ومع ذلك فهي عنده ذات هدف يحدّده بأنه (إنماء للمدارك وإذكاء للأحاسيس ولفت للأنظار إلى كيفية استخدام القابليات فيما يعود على الإنسان بالنفع سواء من الناحية النظرية أو العملية)<sup>(537)</sup>. ونتجاوز عن المفارقة هنا، ولكنا نظل نستشعر ضعفاً في الالتزام بالتقنية الحديثة للقصة، ذلك أننا أكدنا من قبل أن هدف القصة يذوّب في أحداثها تذويباً حتى إذا نزع به القاص إلى الصراحة خرج على أصل كبير في بنائها الفني الجديد. ومهما يكن من أمر فقد ظل الخليلي في «الضائع» بصدد تطبيق لمبدئه العام في إنشاء القصة وهو مبدأ يصل القصة بنشاز الظاهرة ويلاحظ بوضوح (أن القاص يكرس الكثير من فصول «الضائع» للبحث فيما يتصل بالأوهام والضلالات التي علقت بنفوس الناس)<sup>(538)</sup> وأن ما يتبقى في غاياتها من غير مد الطبيعة يقع استئاء للقاص يكرس الكثير من فصول «الضائع» للمحث فيما يتصل من المائع» قدم القام التقاص يكرس الكثير من فصول مالمائع» للمحث فيما يتصل مد الغيات.

ووراء «قرى الجن» و«الضائع» كانت الولاد الخليلي»<sup>(639)</sup> في أواسط الخمسينات تؤكد أن مؤلفها ظل ينطلق من مبدئه الكبير في الاحتكاك بالظاهرة الاجتماعية الناشزة، أي ظل يبحث عن التناسق في محتمع المتغيرات. بلاحظ هذا في «البركة» وتنعقد في جوهرها على استغلال الجهل بحقيقة الدين النقية، وفي «أين تؤكل الكتف» تنعقد هي الأخرى على استغلال الاعتقاد بتدخل الجن في حياة الناس، وفي «الثقافة أم البيئة» وهي غير بعيدة في مضمونها عن ظاهرة النشاز في مجتمع التخلف، وكان في هذا المضمون أن تقاليد البيئة ظلت تهزم حقائق العلم في عاقر مثقفة فتلجئها إلى السحرة وطب العجائز لتدفع حياتها ثمناً لأباطيلهم. وفي «لقمة الحوض» يكشف الخليلي عن مدى كره بعض الناس للبنات والتورط بوأدهن بعد أيام من ولادتهن! حتى كان أربعة عشر قرناً لم تنصرم على جاهلية بعض العرب في هذا الصدد! و«المنذور» هي الأخرى قصة تنذّد في «أولاد الخليلي» بظاهرة اجتماعية ناشزة. والحق أن الخليلي

- (536) 1948م النجف.
- (537) مقدمة الضائع، النجف 1948م، ص 2.
- (538) القصص في الأدب العراقي الحديث، ص 186.
  - (539) مجموعة قصص نشرت عام 1955م.

وإن افتقر إلى أسلوب يتوهّج، وحبكة تتأزم، يظل رائداً كبيراً من رواد القصة الهادفة. 3 ـ شاكر خصباك

ينزع بقصته إلى التحليل النفسي بعامة، ولكنه يحتك أحياناً بالظاهرة الاجتماعية ويعقد عليها قصة، وربما احتكّ كذلك بالظاهرة السياسية وألح على نشازها بنقد جريء. والحق أن شاكر خصباك لا يطمئن فيما يبدو إلى قصة الفطرة. وأغلب الظن أنه يخطط لقصته في هدي التقنية الحديثة، ولعلها من هنا تتميز بنكهة العمل المثقف. وحتى في محاولاته الأولى يلاحظ أنه يؤمن بهذه التقنية!

في «صراع»<sup>(540)</sup> يوثق هذا الانطباع عن قصته ويؤكده، وإذا كان يُؤخذ عليه فيها أنه ينقل الواقع نقلاً حرفياً أحياناً ثم لا يزيد عليه ولا ينقص منه فلأنه يصدر في ذلك عن تأثر بـ «موباسان» وعبثاً تحاول أن تجد في القصة الموباسانية غير صورة «فوتوغرافية» للواقع (541). ويبدو هذا شديد الوضوح في اضحية؛ من قصص المجموعة، وينعقد مضمونها على قروية يتنبس عفافها ملاك مترف فتقتل غسلاً للعار ويظل المجرم الأثيم طليقاً يمارس هوايتها ويلاحظ مثل هذا في «بداية ونهاية» وهي قصة أخرى في المجموعة ينعقد مضمونها على صراع مرير بين ضمير عف وجسد تعوي غرائزه كأنها الذئاب الجائعة أثم تنتصو الغريزة وتسقط بطلة القصة في حماة الرذيلة. وتمضي أعوام ثلاثة قبل أن يصدر شاكر خصباك مجموعة اعهد جديدا وتظل هذه تحمل على الجملة طابع التحليل النفسي، ولكنها تميز صاحبها هذه المرة ببعض النضج في الفكرة، وبعض العمق في التحليل<sup>(542)</sup>. ويستوقف القارئ من قصصها ما ينعقد على أسرة يعمل ربها جزارا تطبعه بيئته على غرارها غلظة وصرامة وفحش مقال. ويضيق أكبر أبنائه بهذه الحال فيطالبه بالكف عما يشينه ويزري به، فما يكون منه إلا أن يقابل احتجاج ابنه بالعنف فيحمله على أن يترك البيت إلى جهة لا يخبر أحداً عنها. وحين يتناهى إليه أنه التجأ إلى جزار صديق في كربلاء يكون قد شاع في البيت جو من كآبة الصمت، يذكر الوالد أبداً بالمأساة التي صنعها بنفسه فيمتد الحزن

- (540) مجموعة من القصص أصدرها شاكر خصباك في مصر عام 1948م.
  - (541) ج. كالفن، مختصر في تاريخ الأدب الفرنسي، ص 677.
    - (542) في القصص العراقي المعاصر، ص 56.

إليه فتقل شهيته للطعام وينخفض صوته ويغيض سيل السباب من فمه، ويعكف على الصلاة يؤدّيها في أوقاتها، وينتهي به الحال إلى أن يخضع كارهاً لحكم المتغيرات، وكان يروعه فيها أن يتعلم الآباء أدباً من الأبناء!

لقد كان شاكر خصباك موفقاً في رسم الشخصيات التي تتكامل بها القصة، ويلاحظ أن ذلك لا يتم على جهته من الدقة حتى تكون معه خبرة ذكية بدخائل النفوس وأنماط السلوك. وحين يكون شاكر خصباك في «عهد جديد» قريباً جداً من الأشياء التي يتحدث عنها يكون طبيعياً أن يمتلك الخبرة التي ترشحه إلى أن يكون عميق الصدق في حديثه عنها.

وفي «حياة قاسية» وهي مجموعة خصباك الثالثة يلاحظ أن القصة تبلغ غايتها من النضج وقد ظلت هنا أيضاً تنزع إلى التحليل، حتى كأن التحليل هو الذي يمثل ثقلها الثقافي. وبالرغم مما قيل من أن خصباك وراء معاناته الطويلة للقصة لم يقض على العيوب الأساسية في منهجه وفي طليعتها أن القارئ يفتقد في قصته الحياة الطبيعية ويحس بعسر الولادة<sup>(543)</sup>!!

فنحن ما نشك في أننا مع مجموعته الاخيرة بخاصة بصدد قصة هادفة وممتعة. ولعل «الاستاذ محيي» من أصدق الشواهد على ذلك. و«الاستاذ محيي» مدرّس يهون كثيراً في سبيل امرأة ترهقه بمطاليها التي لا تنتهي، حتى إذا عجز عن أن ينفّذ لها ما تريد ذكّرته بواقعه البائس وعيرته بفقره وحملته مسؤولية الزواج من امرأة بمثل جمالها البارعا في غير تقدير منه لما يجب أن يقع في الزواج من التكافؤ!

ومعلم بائس، كان أقل ما تجلد به كرامته المهانة! ونهض ذات مرة في حنق وأخذ يذرع أرض الغرفة، وقد ضاق صدره، وادلهم وجهه وشعر كأنه حبيس في قفص. لقد حاول منذ اليوم الذي وطئت فيه قدماها بيته أن يستجيب لمطاليبها مهما كلفه ذلك من مشقة!! لقد أقسم بينه وبين نفسه أن يكون رهن إشارتها ولم يكن الراتب الذي يتقاضاه من الحكومة كافياً لحياة رفيهة. وكانت تعلم هذا جيداً ولكن مطاليبها تجاوزت حدود إمكاناته فأخذ يجري وراء المحاضرات في المدارس الأهلية ويصل عمل الليل بالنهار إرضاء لها. كان يترك بيته في الأيام القارسة البرد في سبيل محاضرة خصوصية. كل ذلك من أجلها، من أجلها هي ثم تتهمه بأنه لا يحسن سوى

(543) م. ن، ص 58.

الكلام!! كان عليه ألاً يقع في الحب! ألاً يورط نفسه في الزواج من امرأة جميلة وجميع الناس يعلمون أن النساء الجميلات أنانيات مغرورات. وكان أشد ما يرمضه أنه طالما ابتعد في المدرسة عن المشاركة في القرارات الوطنية لتلوك سمعته الألسنة ويتهمه تلامذته بالتجسس لمصلحة السلطة العميلة. كان يفعل ذلك مخافة أن يفقد مورد رزقه فيستحيل عليه بعد ذلك أن يحتفظ بزوجته. وكان لا بد أن ينفجر.

وذات يوم التهبت في شرايينه حماسة متدفقة وانبسطت أسارير وجهه وانقشعت عنه همومه أنه لن يرضى بحياة العبودية بعد الآن وسيبدأ منذ اللحظة حياة جديدة حرة طليقة. وفي طريقه إلى غرفة النوم كانت فكرة التحرر من عبودية هذه المرأة قد نضجت. ونقر الباب ثم دفعه برفق. كانت «أنيسة» منبطحة على الفراش وقد أسندت حنكها إلى الوسادة وأمامها كتاب مفتوح، وكان شعرها الأسود الفاحم قد استلقى على الوسادة فبرز وجهها الناصع من بين كومته كنجمة خاطفة الضوء وتأمل الأستاذ محيي جسدها البض وقد بدا واضح المعالم رائع التنسيق في الرداء الأحمر الضيق الذي يلفه فخُيِّل إليه أنه قادر على عمل المستحيل ليحقق لها السعادة. . .

ويبقى أن هذه الموهبة القصصية البارعة ظلت ضعيفة الأداة وإن كانت قد استقامت بعض الاستقامة في احياة قاسية،. ويبقى كذلك أنها تصطنع العامية أحياناً تطبيقاً لمبدأ الطبعية في تمثيل الحركة القصصية تمثيلاً حياً. وذلك مبدأ لا نقره وإن ظل في مسوغات الخروج على فصحى القصة أن أديباً كبيراً كالجاحظ كان يحكي في قصصه ونوادره كلام المولدين والعوام بما فيه من لحن وخطاً لينقل الواقع بكل ما فيه<sup>(544)</sup>.

والواقع أن هؤلاء ليسوا كل الذين كتبوا القصة في القطاع فقد كان آخرون كثيرون يكتبونها وإن اختلفت حظوظهم من الموهبة والثقافة والتقنية. وإذا جاز أن توزع القصة العراقية الحديثة على قطاعات مذهبية ـ وهو أمر لم يعد في الفترة ما يسوغه ـ فإن القصة الشيعية على معنى الانتماء المفرّغ من حقيقته القديمة كان لها نشاط كبير في المشاركة بعملية التغيير الاجتماعية.

(544) يقول الجاحظ في تسويغ ذلك: •وإن وجدتم في هذا الكتاب لحناً أو كلاماً غير معرف ولفظاً معدولاً عن جهته فاعلموا أنا تركنا ذلك لأن الإعراب يبغض هذا الباب ويخرجه من حده إلا أن أحكي كلاماً من كلام مثاقلي البخلاء وأشحاء العلماء كسهيل بن هرون وأشباهه. الجاحظ، كتاب البخلاء، تحقيق وتعليق الحاجري، ط 1، دار الكاتب المصري، 1948م، مي 22.

2 ـ في إطار المقالة والخاطرة

حين نكون مع شريحة مع النثر تعالج فكرة واحدة معالجة تكتفي بحيز محدود من مجلة أو صحيفة فنحن بصدد مقالة. وفي هذا الضوء يكون البحث العلمي القصير مقالة كما تكون القطعة الأدبية الفنية مقالة. وبين المقالة العلمية من ناحية والمقالة الأدبية من ناحية أخرى تتفاوت المقالات في درجات اقترابها من هذا الطرف أو ذاك فمنها ما هو إلى العلم الخالص أقرب ومنها ما هو إلى الفن الخالص أدنى ومنها ما يجمع الغايتين في آن واحد<sup>(545)</sup>.

والواقع أن «المقالة» قبل الثمانينات من القرن السادس عشر، وعلى هذا النحو من التحديد لطبيعتها لم تكن قد وجدت مكانها في الأنواع الأدبية بعد. وما يعرف بـ «الرسالة» في تراث العربية الفكري بعيداً عن الدواوين والإخوانيات لا يقلق هذه الحقيقة ذلك أن عدها من المقالة إكراه للمصطلح على أن يتحمل من المعاني فوق ما يطيق. وإذا كنا قد حددنا ولادة المقالة الحديثة بثمانينات القرن السادس عشر فلأن هذه الفترة هي التأريخ الحقيقي لظهورها فيما يعرف «بمقالات» شارل مونتيني<sup>(655)</sup> وكان هذا الأديب الفرنسي الكبير يولف المقالات فيما يعن له يوماً بعد يوم، فهي على الحقيقة مجموعة أفكار تخطر له حول الأشياء، والأحداث، وحول مطالعاته بخاصة. وطبيعي أن يفتقر هذا الفرب من التأليف إلى التماسك وأن تصبح كل شريحة فيه ذات قيمة بمفردها<sup>(547)</sup>. ولعله من هنا يقع المصطلح على مصاديقه حقاً بمناصة. ومهما يكن من أمر فإن المقالة (من حيث دلاتها الفنية تعد محدثة في المقالات. ومهما يكن من أمر فإن المقالة (من حيث دلاتها الفنية تعد محدثة في أدبنا العربي، ويرتبط تأريخها عندنا بألي المقالات» وحول مطالعاته شريحة فيه ذات قيمة بمفردها<sup>(547)</sup>. ولعله من هنا يقع المصطلح على مصاديقه حقاً أدبنا العربي، ويرتبط تأريخها عندنا بتأريخ المقالة (من حيث دلالتها الفنية تعد محدثة في أدبنا العربي، ويرتبط تأريخها عندنا بأريخ المقالة (من حيث دلالتها الفنية تعد محدثة في أدبنا العربي، ويرتبط تأريخها عندنا بأريخ المعانة، وهو تأديخ لا يرجع بنا إلى الوراء أكثر من قرن ونصف قرن، وبذلك تكون المقالة قد دخلت في حيان الأدبية بعد أن أخذت في الآداب الأوروية وضعها الحديث)<sup>(548)</sup>.

- (545) هـ. ب. تشارلتون، فنون الأدب، تعريب: زكي نجيب محمود، ص 54.
- (546) 1533–1592م كان أبيقوري النزعة، شديد الشغف بالحكمة القديمة، وقد برهن على أن العقل لا يستطيع وحده الوصول إلى الحقائق الميتافيزيقية.
  - (547) غوستاف لانسون، تاريخ الأدب الفرنسي، الجزء الأول، ص 174.
  - (548) عز الدين إسماعيل، الأدب وفنونه، ط. أولى، مصر 1955م، ص 248-249.

والخاطرة هي الأخرى نوع حديث من أنواع النثر نشأ في حجر الصحافة على نحو ما نشأت المقالة. ويلاحظ في الفرق بينهما أن الخاطرة حين تنعقد على فكرة طارئة لا تنعقد المقالة إلا على فكرة اختمرت طويلاً في الذهن. وحين تكون المقالة مجالاً للأخذ والرد لا تحتاج الخاطرة إلى حجة تصححها أو توثق منطقها.

على أية حال لم يكن حظ العراق كبيراً من النوعين قبل أن يشهد نهضة في صحافته. وينبغي أن نسجل هنا أن ما كان يلاحظ وراء إعلان الدستور العثماني من إقبال شديد على إصدار الصحف والمجلات لا يمثل نهضة على معنى «النوع» بقدر ما يمثل هبة اقتضاها الحنين الطويل إلى تعبير على هواه وراء الكبت المزمن لحرية الرأى وصراحة الكلمة<sup>(549)</sup>. ثم يعود الحجر شليداً جداً على الحرف غب ظهور النزعة العنصرية المقيتة التي كان الدستوريون يخططون بها لعالم طوراني تنصهر فيه كل العناصر المغلوبة على أمرها بالقهر والتسلط (550) وكان يظن أنهم وهم (يكرسون التركية لغة للدواوين والمؤسسات التعليمية) يشنون على العربية حرب إبادة. وتسنح بإعلان الحرب العالمية الأولى فرصة ذهبية لخنق البقية الباقية من الأصوات الجريئة التي ظلت تنطلق من خلال المقالة الصحفية للتنديد بالسلطة والتعبئة القومية للإطاحة بها فأغلقت اصدى بابل، والغة العرب، والرياحين، وخلت الحياة الصحفية إلا من قلم أجير وفكر عميل. ويلاحظ أنتاء إلى تأسيس ما يسمّى في العراق بالحكم الأهلي في ظل ملكية يختار لعرشها هاشمي من أبناء الحسين بن علي لم يكن المناخ صالحاً لأن تنهض فيه صحافة جادة لا في ظل الحرب ولا في ظل الاحتلال الإنكليزي المباشر. وطبيعي أن يرتبط بهذا هبوط واضح في مستوى المقالة الصحفية لما يقع بين الظاهرتين من صلة تشبه أن تكون من طبيعة الوحدة العضوية<sup>(551)</sup>.

ثم يشيع في ظل الملكية الأولى ضرب من الاستقرار النسبي فيتاح للصحافة أن تنشط في طول البلاد وعرضها وأن تقوم بواجبها في التعبئة طامحة لوجود سياسي أفضل ومن ثم لوجود اجتماعي أفضل. وكان لا بد من أن يقوم صراع حاد بين الحكم الأهلي ومشايعيه ممن ينتفعون بنشازه ويعتمدون سلطة المحتل في ترسيخه على

- (549) سليمان فيضي، في غمرة النضال، ص 48.
- (550) م. ن، ص 154–155؛ والصحافة العراقية واتجاهاتها السياسية والاجتماعية والثقافية، ص65–66.
  - (551) التكريني، الصحافة العراقية، ص 70.

علاته، وبين معارضيه ممن يستشعرون الغيرة على أن يتحول إلى غير صورته من التبعية لأجنبي متسلط. وحين يكون من طبيعة هذا الصراع أن تمثل الصحافة أخطر ميادينه فقد كانت المقالة السياسية بخاصة أثقل أسلحته. ولعله من هنا ظلت هذه المقالة أسرع أنواع النثر إلى النضج والتكامل وظلت تمثل في أدب الخصومة أروع صفحاته. وبالرغم من أن الممارسة الحقيقية للنشاط الحزبي في العراق لا تقع على جبهة عريضة في الزمان فقد كان يبدو أنها ذات تأثير بالغ في هذه النقلة التي انتهت بالمقالة إلى أن تؤكد حقيقتها في أدب السياسة ووجودها الفاعل في التعبئة الإيديولوجية. ولم يكن هذا يعني أن المقالة في غير الإطار السياسي كانت متخلفة وإنما كان يعني أنها في أهميتها ظلت دون المقالة السياسية.

وفي منطق الظروف القاهرة في العراق كان يبدو أن البحث عن الذات السياسية ينبغي أن يسبق البحث عن الذات الاجتماعية. ولعله من هنا، مثلاً كان العراق ينضج على جبهة السياسة قبل أن ينضج على جبهة الاجتماع. وجدير بالذكر أنه على مدى ما كان يحتك العراقيون بالمتغيرات كان ذلك يجد صداه في حياتهم الفكرية صدق انفعال وعمق رؤية حتى إذا كان بين يدي تورة العراق الكبرى عشية الرابع عشر من تموز كان التطور يوشك أن يتناسق على معظم الجبهات.

ومهما يكن من أمر فإنه لم يعد في إطار التجديديين ما يسوغ أن تصنف المقالة تصنيفاً مذهبياً فتحسب واحدة على قطاع الشيعة وأخرى على قطاع السنة. ذلك أن الذي كان يميز أدب الشيعة على امتداد تاريخهم الطويل في معارضة السلطة لم يعد يميزهم وحدهم في الفترة التي نعقد لها هذه الدراسة، ذلك أن المتغيرات وقد تأثر بها القطاعان على السواء حولت هذه المعارضة من الإلحاح على مبدئها المذهبي الكبير منطلقة منه إلى التنديد باغتصاب السلطة من أصحابها الشرعيين، إلى الإلحاح على مبدئها السياسي الكبير في تحرير الشعوب من ربقة الكافر المستعمر، وإلى الإلحاح أخيراً على مبدئها الإيديولوجي الكبير الذي يحمل في الغالب طابع اليسار وينعقد على الحقوق العامة التي اغتصبها يمين رجعي متسلط بالقهر والاستعلاء! وكان قد المبدأ هو الملتقى الذي وحد القطاعين وألغى الامتياز الشيعي القديم. وإذا جاز في يكون لهذا استثناء فيما يلاحظ أحياناً على موضوع المقالة الشيعية من صبغة مذهبية أن يكون لهذا استثناء فيما يلاحظ أحياناً على موضوع المقالة الشيعية من صبغة منعبة موضوع القصيدة التجديدية وكان هناك موضوعاً ومياناً ومن وغالميناء في التشنج أحياناً أخرى. ومن أمثلة هذا الاستثناء ما يستلهمه الدكتور عبد الرزاق محيي الدين ــ وكان يومنذ شيخاً ينفتح على الجديد في الفكر والأدب ــ من «ليلة في مسجد الكوفة» فيقول:

لا أريد أن أذكر فضل هذا المسجد ولا أن أصف جدرانه وأسطواناته، وما فيه من مقامات ومحاريب وإنما أصف ليلة قضيتها متوسداً فيها رماله الوثيرة وملتحفاً بسمائه الصافية وعلى مثل حالتي آلاف الزائرين. كانت ليلة هادئة ونومة لذيذة لولا أن توقظني بين آونة وأخرى أصوات المبتهلين وأنات المتضرعين بأنغام تملأ النفس ذلا وإعظاماً – عظمة الخالق وذل المخلوق – ولقد كانت الدعوات تتصاعد في أجواز الفضاء فيحيلها الصدى دموعاً وحسرات. ليس هذا الذي أريد أن أقضه عليك ولا ويهيج العاطفة. هنالك نفسي ورجع بها إلى الماضي البعيد، وإن كان موقفاً يثير الشعور ومكان سيطرتها على النفوس وعلى ما قي السلطات الأخرى. موقف جعلني مدهوشاً ومكان سيطرتها على النفوس وعلى باقي السلطات الأخرى. موقف جعلني مدهوشاً ومرتبكاً، أراني الشام خاضعة لخليفة الكوفة، أراني جند الشام منكسراً وأسيراً لجند علي، أراني علياً ظافراً ومتربعاً على عرش الخلافة الإسلامية ومعاوية تحت أطباق اللحود فهل ترون ما شاهدته حقاً أم ياطلاً؟

نعم فقد شاهدت المئات من أبناء الشام وجند معاوية المخلصين يتمرغون على أعتاب الكوفة «عاصمة علي» يتبركون بحجارتها وطينها ويتقربون إلى اللَّه بزيارتها وتعظيمها . رأيتهم يكفرون عن خطيئات آبائهم ويباركون لعلي وعاصمته ويلعنون الشام . . . هنالك ظهر لي أن معاوية لم يتغلب في رفع المصاحف وأن علياً لم يفشل في قضية التحكيم وأن السلطة الروحية أقوى من سائر السلطات ، ﴿وَاَتَهُ نُبَمُ نُوْرِهِ. وَلَوَ حَرِهُ آلكَنِرُونَ ()

واضح في هذه الخواطر أنها لا تنبش الماضي على نحو ما ينبشه المتشنجون في القطاعين ومن علي ومعاوية عبر تأريخ مصبوغ بالدماء لا تحتك بأكثر من أن روح علي كانت تغلب على امتداد العصور مادة معاوية وذلك استثناء تملأ جوانبه عاطفة سمحة هي بعض معطيات الانفتاح في المقالة الشيعية المجددة. ومن أمثلة هذا الاستثناء كذلك خواطر يديرها صدر الدين أحمد على مصالحة الحسن بن علي لمعاوية بن أبي سفيان فيقول:

(552) مجلة الاعتدال النجفية، العدد الرابع، السنة الأولى، مايس 1922م، ص 154.

(وأقول على سبيل الاستثناء والاستطراد. . . إن فريقاً من أهل العراق أرجفوا بالحسن على صلحه مع معاوية بن أبي سفيان وأسرفوا عليه بالإرجاف إلى حد الطعن في عطفه على المؤمنين فكأنهم كانوا يريدون له أن يجعل مصالحهم الفردية فوق المصالح الإسلامية العامة وأن يجعل من نفسه عبداً لعواطف البسطاء والجفاة وبين أهل الشام بينما كان تفكيره منصرفاً إلى مشكلة الساعة القائمة على أحقاد مستعرة بينهم إسلامية يجب عليه حفظهم من الموت حتى يكونوا خلفاء آبائهم في مستقبل الأيام على خدمة الدين ونشر الإسلام في مشارق الأرض ومغاربها. وخير برهان على توكيد على خدمة الدين ونشر الإسلام في مشارق الأرض ومغاربها. وخير برهان على توكيد هذه الحقيقة هو تصريحه الخطير في مسجد الكوفة إذ قال: "أيها الناس إن الله هداكم بأولنا وحقن دماءكم بآخرنا وإن لهذا الأمر مدة والدنيا دول» وإذا نحن أبعدنا عن البحث والدراسة تفكيره العبقري وحرصه على صيانة الدولة وحماية الذرية الإسلامية بولنا وحقن دماءكم بآخرنا وإن لهذا الأمر مدة والدنيا دول» وإذا نحن أبعدنا عن بأولنا وحقن دماءكم بأخرنا وإن لهذا الأمر مدة والدنيا دول» وإذا نحن أبعدنا عن بولنا وحقن دماءكم براخرنا وإن لهذا الأمر مدة والدنيا دول» وإذا نحن أبعدنا عن بولنا وحقن دماءكم بماخرنا وإن لهذا الأمر مدة والدنيا دول» وإذا نحن أبعدنا عن على الحش والدراسة تفكيره العبقري وحرصه على صيانة الدولة وحماية الذرية الإسلامية بوحقق الناس أو يهدد مصالحهم بالغمط والعدوان، وإنما جعلهم بالقض والقضيض يحقوق الناس أو يهدد مصالحهم بالغمط والعدوان، وإنما جعلهم بالقض والقضيض

ويلاحظ هنا أيضاً أن واقعة الصلح وقد ظلت تذكر الشيعي المتعصب يانتصار أموي يرمضه لا تحمل الكاتب على التشنج بقدر ما تخمله على تلمس المنطق الذي يسوغ المصالحة، بل على تلمس المنطق الذي يفرضها فرضاً. وتلك ظاهرة تسمّح في فهم الوقائع الدينية لا تلاحظ في غير مناخ المتغيرات! ولعل من هذا الاستثناء كذلك ما تنعقد عليه «كلمة الولاء في أبي الشهداء» للدكتور باقر عبد الغني ويجيء فيها :

(درجت في مرابع حبكم طفلاً، فما حبوت ولا نهضت ولا قمت من عثرة إلا على ترنيمة من اسم علي أبيك. وشببت عن الطوق فإذا بكل جنبي هوى لك ولآل بيتك. فرحت أصغي إلى قصتك وليداً تنهض عنك حرة أبوها رسول الله ويافعاً يغذوك علي بفيض من مروءاته، وشيخاً تحمل القرآن بكف، وتفصد بالثاني وريد الفتنة. وشهيداً أطوف مع الحجيج بقبرك وأنكبّ عليه، وخلاصة مقتلي عبرة على مصرعك. حتى إذا استوى بي الفكر وقرت العاطفة وتأست الشجون عاودت سفرك أتلوه فإذا به فكرة تدعو إلى الحق حين شاع الباطل وإلى العدل حين تجرّأ الظلم، وإلى الحلال حين

(553) في الرابطة الأدبية، مطبعة الغري الحديثة، 1956م، ص 121.

حلا السحت وإلى الهدى وقد تفشى الضلال، وإذا به عفة حين مرغت الفضائل، ورفعة إذ استطيبت الضعة، ومروءة حين شحت النفوس، وأخلاق حين ديست القيم. ومضيت منكباً على فصوله فإذا هو جهر بقمع الردة كجهر «محمد» بمحو الجاهلية. وإذ بسيفك ذي الفقار، يجتث في يومك، كأمس أبيك، دغل النفوس وغل الصدور ووثنية الأفكار وفساد البدع. ونهجك بعد كنهج أبيك، وقصدك بعد كقصد جدك، إيمان بالله حشو الصدر، حشو الفكر، وإخوة في الإسلام لا استعلاء فيها ولا تنابز بالألقاب، ودعوة للتواد والألفة، وصفاء يشيع الخير، وراع تطمئن إلى عدله الأمة وأمة بعضها أولياء بعض.

آمنت بك سيدي نهجاً للإسلام كما أراده الله، وبلّغه جدك للناس، وآمنت بك صيحة للحق حين تأخذ الباطل نزوة الغرور. ودالت دولة خصمك مخضبة الأكف من دماء الأبرياء، يلعنها التأريخ من سوء ما سودت من صفحاته، سيرة ما زالت توقع بين المسلمين حتى اليوم، حتى لكأنه قدر عليها أن تظل لعنتها موصولة للذي تذرّه من رماد خرائبها غلاً وحقداً وضغينة.

وراحت دولة البغي خبراً أسود في التاريخ، دولة تأخذ الناس بالشبهات، وتقيم الحد على الظن، وتأخذ البريء أخذها للمجرم وتسطو على ما يأيدي الناس بالسوط. وتتصيح ببيت المال نهباً. وتشتم التقاة على متابر لم تقم إلا لذكر الله فما أخزى منابر أمية من منابر ما نطقت أعوادها النخرات إلا بخزي من حملتهم، من كل مليء البطن بالنار، ومتزرر بالشر ومؤجج للفتنة. سنّة سوداء سنّها الأمويون لكل مدلج في الحكم، ودولة معوجة السيرة علمت كيف يكون الانحراف عن الجادة، وعصبة من عصابات الجاهلية أغارت على مأمن الأخلاق وحصن الكرامات والقيم وعائت فساداً

نهضت سيدي أبا الشهداء، تقوّم رأسها المتجبر وخدها المتصعر، وتكسر سوطها الممدود على ظهر الأمة، فخرجت لا متستراً كما تعثر بالمدلجين الجمل ولا خائفاً كما لاذ الآخرون بأستار الكعبة في حزمة من أبناء علي من كل رأس ما انحنى إلا لسجدة، وعين لم تدر إلا على آية، ولسان لم يرسل إلا لهدى ونصيحة ومعروف وإزار لم يشد إلا على ورع وتقى ودين. وكانت بعدها جولتك ومضيت شهيداً تحف بك الملائكة ويرتل الإسلام قرآنه على جدئك وآب الطغاة يواريهم غبار الذل والعار يساقون إلى الحياة الميتة وهم ينظرون. وجئت اليوم أتقصى معالم دولتك، تلك التي أقمتها في فلاة الطفوف فإذا هي في بادئ أمرها قبر ما زاد على كومة من حجارة

وحصى وتراب ثم تستحيل حجارته بعد حين جبلاً من ذهب وحصاء أكداساً من جواهر، وترابه سيلاً من ياقوت، وإذا بميدانها، مجال الخيل بالأمس، يستحيل إلى واد مقدس، حفاة يطوف به الزائرون. . .

يا نهيض الحرة، ويا ضلع علي في كل ما انحنت عليه أضلاعه من شغف بالحق لمليك هواي نفساً أصعده اليوم حباً ودماً يحركني هنا ويقعدني هناك. وإليك هواي روحاً تحوم على رملة أتوسدها في حمى أبيك. أشربت حبكم طفلاً أحبو على ترنيمة من اسم علي وولاني إليك طفلاً تلملم مهدك يد الزهراء وشهيداً تتهادى بنعشك أفواج الملائكة)<sup>(554)</sup>.

ولعل من هذا الاستثناء كذلك ما ينشئه محمد أمين زين الدين من الخواطر في «أذان بلال» وكانت شريحة منه تنعقد على ما يأتي:

(... يقول التأريخ: الأذان رؤيا صالحة يراها عبد الله بن زيد. ويقول الأئمة من أهل البيت: الأذان وحي يتنزل من السماء فهل لنا أن نصدِّق التأريخ إذا لم يعترف بصحته أهل البيت؟ وهل لنا أن نجوز على النبي (ص) أن يعتمد في الأذان على الرؤيا وهو المقيد بالوحي فيما يقول وما يفعل؟

الدين الإسلامي أبعد من أن يؤسس أحكامه على الرؤى مهما كانت صالحة، ومهما كان الرائي عبداً صالحاً. ومن لما أن لجعل الأذان نوعاً من أنواع الوحي حجب عن محمد ليراه عبد الله بن زيد؟ وسواء أكان الأذان رؤيا صالحة أم كان وحياً إلهياً فقد أصبح شعيرة من شعائر الدين وأصبحت لبلال مكانة جديدة عند المسلمين يوم كلّل جبينه وسام المؤذن الأول واعتمده الرسول أميناً على أوقات الصلاة. يسمع المسلمون صوت بلال في اليوم الواحد خمس مرات ثم لا يزيد هذا التكرار أذانه إلا طلاوة ولا يؤثر في قلوبهم إلا لهفة وشوقاً. وتدول الأيام فيقبض الرسول، وينقطع الوحي، ويختم القرآن وينقطع صوت داعي الأرض لانقطاع صوت داعي السماء. عاهد بلال نفسه أن يترك الأذان وفاء لنبيّه، ولا بد له أن يفي ثم يمر على ذلك العهد ما يمر من الزمان وقلوب المسلمين متعطشة إلى صوت بلال.

وتمرض وحيدة النبي «فاطمة» فيعودها كبراء المسلمين ويأتيها الشيخ الوفي مع العائدين فترحب به ثم تقول: لقد اشتقت إلى صوتك يا يلال فيطرق بلال ثم يبكي.

(554) ذكرى الإمام الحسين، مطبعة المعارف، بغداد 1967م، ص 29–31.

في انب العراق الحديث

إنه اقتراح عظيم على بلال ولكن لا بد له أن يستجيب لأن التي تقترحه هي وديعة النبي في الأمة.

لقد ترك الأذان وفاء لنبيه فليؤذن هذا اليوم وفاء لنبيه أيضاً. ويخرج الشيخ فيشيع النبأ بين المسلمين أن بلالاً سيؤذن هذا اليوم، نعم سيؤذن بلال هذا اليوم ولكن أذانه اليوم غير أذانه بالأمس. يشيع النبأ فتجتمع الأمة وتزدحم كازدحامها بالأمس إلا أن الفارق جلي بين اليومين فإن الدموع لا تشبه الدموع، والخشوع لا يماثل الخشوع.

وبلال ينتظر الوقت وهو مطرق لا يدري أيحسن الأذان هذا اليوم أم لا؟ ويجيل طرفه جولة في السماء فيعرف الوقت ثم يجهد ليؤذن فلا يستطيع! وبعد برهة يرتفع صوته مزيجاً من البكاء والتكبير، وتستحيل المدينة صرخة واحدة يشترك فيها عويل النساء ويكاء الرجال. ويجيء النذير إلى بلال أن وحيدة رسول اللَّه قد ماتت فيقطع الأذان وينزل بين الحسرات والدموع)<sup>(555)</sup>.

والواقع أنه لولا إشارة من بعيد إلى مبدأ كبير في العقيدة الشيعية هو عصمة آل البيت لأمكن أن تنسب المقالة إلى كاتب آخر في القطاع السنّي، ثم تستقيم النسبة في غير تكلف أو حرج. وفي المقالة غير هذا من معطيات الانفتاح أن الشيعي يتجاوز هذه المرة فلا يعرّض في حديثه عن بضعة الرسول بالذين استقر في مسلماته أنهم شدّ ما امتهنوها! ومن شواهد هذا الاستثناء كذلك ما يساق في هجرتي الرسول وسبطه من خواطر يعقدها الأزري<sup>(556)</sup> على معنى المقارئة بينهما فيقول:

(شاءت الأقدار أن تجمع في شهر محرم الحرام تأريخ هجرتين: هجرة النبي عليه الصلاة والسلام من مكة إلى يثرب، وهجرة سبطه الحسين من يثرب إلى كربلاء. ولكلتيهما في البداية سبب واحد.

كان سبب الهجرة الأولى أن النبي (ص) لما قام في مكة بدعوته إلى نشر كلمة التوحيد وتطهير جزيرة العرب من الشرك تألب عليه بنو أمية بزعامة أبي سفيان يريدون قتله فاضطر إلى الخروج منها وكان سبب الهجرة الثانية أن الحسين لما أبى أن يبايع حفيد أبي سفيان دفاعاً عن الحق وإنكاراً على الباطل تألب عليه الأمويون يريدون الفتك به فاضطر إلى النزوح عنها. ولننظر الآن ماذا كانت عاقبة الهجرتين على من كانوا السبب لهما:

- (555) شعراء الغربي، الجزء السابع، 1955م، ص 298-299.
- (556) الواقع أن الأزري لم يكن إلى كل التقليد ولا إلى كل التجديد. وقد سبقت إشارة إلى أنه كان من شيوخ الشعر في القطاع.

I ــ لقد نسفت الدعوة النبوية جميع الدعائم الوثنية في مكة بعد الفتح، وأرغمت الطلقاء من بني أمية على الخضوع والدخول في حظيرة الإسلام مكرهين وكذلك كانت الرسالة التي كتبها الحسين بدمه ليقرأها من بعده كل حرّ أبيّ قد محت معالم الدولة الأموية من الوجود ودكت ذلك العرش الذي أقامه الأمويون على البغى والعدوان.

2 ـ كانت دار الهجرة الأولى يثرب بقعة ذات نخيلات تقع بين حرتين ليس فيهما إلا بيوت كالحظائر يسكنها فريق من الأوس والخزرج فعظمت تلك البقعة ببركة النبي (ص) وأصبحت مدينة مقدسة عظيمة الشأن حتى اختصت باسم المدينة دون سائر ألمدن، والعالم الإسلامي يعد الوفادة عليها كجزء من مناسك الحج. وكانت كربلاء أرضاً وهدة مجهولة الذكر فأصبحت بمصرع الحسين وأهل بيته فيها من المدن المقدسة أيضاً في نظر المسلمين ولم تزل على مر الأيام تغص بالوافدين عليها من كربلاء أرضاً وهدة مجهولة الذكر فأصبحت بمصرع الحسين وأهل بيته فيها من المدن المقدسة أرضاً وهدة مجهولة الذكر فأصبحت بمصرع الحسين وأهل بيته فيها من المدن المقدسة أيضاً في نظر المسلمين ولم تزل على مر الأيام تغص بالوافدين عليها من كل معنا وصوب. وقد أراد الأمويون بعد قتله أن يقتلوا كل حرمة ومنزلة له في النفوس فطافوا برأسه في الأمصار ولكن الأقدار عكست الآية من تلك الإرادة فشيدت للرأس في كل موضع حل فيه مزاراً ينطلق بعلم منزلته ورفيع مقامه حتى في عاصمة الأمويين بعدة في نفر المويين المويين ومعنا ورفيع مقامه حتى في عاصمة الأمويين المويين المويين ومعنا ألمويين عليها من كل فطافوا برأسه في الأمصار ولكن الأقدار عكست الآية من تلك الإرادة فشيدت للرأس في كل موضع حل فيه مزاراً ينطلق بعلم منزلته ورفيع مقامه حتى في عاصمة الأمويين نفسها، وها هو حرمه في القاهرة لا يقل روعة وجلالة عن الحرم الذي شيد فوق المويين ألمارات يقلون من ورفيا وجلالة عن الحرم الذي شيد فوق نفسها، وها هو حرمه في القاهرة لا يقل روعة وجلالة عن الحرم الذي شيد فوق الفسها، وها هو حرمه في القاهرة المعل ولغة ورفيع مقامه حتى في عاصمة الأمويين المويين ورفية مقامه حتى في عاصمة الأمويين المويين ورفية ورفية ورفيا مقامه حتى في عاصمة الأمويين ورفية ورفية ورفية ورفية مقامه حتى في عاصمة الأمويين ورفية ورفية ورفية ورفية ورفية مزاراً يتعلن ورفية ورفية ورفية ورفية من الذي شيد فوق الفسها، وها هو حرمه في القاهرة المويية ورفية مقامه حتى في عاصمة الأمويين ورفية ورفية ورفية مؤلكة ورفية ورفية مزاراً ورفية ورفية مؤالة من دمه الرفي ورفية ورفية مقامه حتى في عاصمة الأوميان ورفية ورفية من الموية ورفية ورفية ورفية ورفية مؤالة من الموية ورفية ورفية مؤلة من الموية ورفية ورفية ورفية مؤلة من مالموية ورفية ورفية مؤلة من الموية ورفية مؤلة ورفية ورفية ورفية ورفية مؤلة ورفي

لقد كانت «حسينية» الشعر التجديدية تتطور في ظل المتغيرات وتخلص إلى ما يشبه أن يكون من التنديد بمن صنعوا المأساة الدامية بالفعل. وكانت «حسينية» التقليديين تتسع لتنديد يمتد إلى أحداث «السقيفة». ونحن مع «حسينية النثر» في قطاع التجديديين ما نزال كأننا في حسينية الشعر ولا معنى لأن ننفتح على المتغيرات ثم يتأثر الشعر وحده بها دون النثر. ويخيل إلينا أن هذا الاستثناء لا يستقيم حتى يكون فيه استثناء آخر.

ذلك أن سعة القطاع الذي نحاول أن نضبط حقيقته الثابتة في انتمائه إلى التقليد أو التجديد تظل تسمح باستثناء في الاستثناء. لقد كان محمد أمين زين الدين مثلاً

(557) مجلة الغري، العدد الثامن، محرم الحرام 1366هـــ-10 ك1، 1946م، ص 202.

تجديدياً ينفتح بوضوح على سماحة المتغيرات في «بلال يؤذن» ولكنه يعود تقليدياً ينغلق على مشاعر طائفية حادة في «نهضة الحسين»! تلك ظاهرة لم يكن منها بد في هذه الدراسة وكان يفسّرها أبداً أن الشخصية المخضرمة التي ظلت طويلاً تتردد بين الانفتاح والانغلاق لا تستطيع أن تصنع أدبها على غرار واحد! وفي «نهضة الحسين» نقرأ الشريحة التالية:

يقول فريق من الذين يعللون التأريخ بالتأريخ إن العداء بين يزيد والحسين يرتفع إلى أسباب متأصلة منذ زمان الجاهلية فقد تكونت بذرة هذا العداء بين هاشم وعبد شمس ونمت بين عبد المطلب وأمية واكتمل نموها وظهر نتاجها على عهد الإسلام حين أضاف إلى مآثر الهاشميين مآثر جديدة يصعب على الأمويين أن يعترفوا بها فأنكروا المآثر وتنكروا للدين!

وهذا تصوير جانبي للعداء المكين، ثم هو لا يصور منه إلا الجانب الأدنى فإن الحسين أبر نفساً وأسمى غريزة من أن يكترث لأحاديث الجاهلية وأضغان القبائل إذا هي لم تمس جانب الحق ولم تمس جوهو الدين. أما يزيد فقد أثبتت الحوادث أنه رجل غايات لا رجل مبدأ فهو لم يعتنق الضلال لأنه مبدأ بل لأنه يوصله إلى غاياته، ولو كان الحق، هو الذي يضمن له قلك لم يتريث عن اتباعه لا لأنه حق بل لأنه السبيل المؤدية إلى ما يؤثر. يزيد رجل غايات لا رجل مبدأ إلا أن يكون الاستهنار مبدأ من المبادئ وتأريخ يزيد كله شاهد على هذه الدعوى.

ليس الدين أقوالاً خاوية تلوكها الألسنة، ولا طقوساً مجردة تعتادها الإرادة ولكنها حكومة تحكم الضمير في باطن المرء وسلطان نافذ المشيئة على ظاهره ونظام يقود المجتمع البشري في مجال الحياة وقوة تخضع المجتمع لذلك النظام فهل تحققت للرسول كل هذه الأماني في دينه الذي قام على تبليغه؟

هل تحققت لمحمد (ص) هذه الأماني وقرآن محمد يقول لأتباعه: ﴿وَمَا تُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولُ قَدَ خَلَتَ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ أَفَإِيْن مَّاتَ آَوَ قُتِلَ ٱنْقَلَبْتُمَ عَلَىَ أَعْقَدِكُمْ وَمَن يَنقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَن يَضُرَّ ٱللَّه شَيْئاً وَسَيَجْزِى ٱللَّهُ ٱلنَّاكِرِيَ ﴾. هـل تحققت لـمحمد هـذه الأماني وأصحاب محمد تقول عنه في مرضه إن الرجل ليهجرا يقول بعض أصحابه هذا ثم لا يلجمه الآخرون!! أي مبلغ للدين في هذه النفوس أكثر من كونه أقوالاً ترددها الألسنة وطقوساً تكررها العادة؟ أما الأتباع الذين جاءوا بعد ذلك التأريخ فقد

قال في وصفهم الإمام الحسين: (الناس عبيد الدنيا والدين لعق على ألستتهم يحوطونه ما درت معائشهم فإذا محصوا بالبلاء قل الديانون...)<sup>(558)</sup>.

وشديد الوضوح أن فزين الدين، يندّد هنا بالصحابة والأتباع معاً وإذا جاز أن يتهم الأتباع بصحة إيمانهم فقد كان اتهام القياديين من الراشدين بمثل ذلك شديد الصلة بالانغلاق على ثقافة مذهبية شديدة الضيق. نريد أن نؤكد وراء هذا كله أن الحدود ظلت مفتوحة بين مختلف الاتجاهات وأن ظاهرة التسلل عبر هذه الحدود تبقى أمراً معقولاً وقائماً. ولعله من هنا يظل كاشف الغطاء، وعبد الحسين الحلي، والزنجاني، والجزائري، والسماوي، والشهرستاني مجددين ومقلدين بغير تناقض. ويبقى في المقالة الشيعية، أنها كثيراً ما تفقد مسوغ انتمائها إلى المذهب وتعود وقد حملت طابع الحياد.

يقول صدر الدين أحمد من مقالة يخاطب فيها ولده الذي لم يكن قد ولد بعد: الاعزيزي. . . يؤلمني أشد الألم أنني لا أدري متى أنت تولد فأرى فيه بعضي بل جميعي موروثاً ومنقولاً إليك، فما أنت منى إلا اختصار كاثن حي يضم في حدوده صفوة خصائصي وعصارة مواهبي ومزاياتي؟ فأنها أنتظر إيجادك من نفسي كما لو كنت أنا سأوجد إيجاداً من نفسك. وليُن وجدتني قد أحرجت إيتاءك واستقدامك فليس الذنب ذنبى وإنما هو ذنب هذا المجتمع المتعنين الذي استشف قسري وإملاقي فأبعد عني الزوجة التي بها أنا أكتمل، ثم أنت بنا تكتمل من بعده إنني لأعتذر إليك من إبقائي إياك مكفوفاً في طيات نفسي طيلة ثلاثين سنة فلم أرَ وجهك ولم أنصت إلى نغمات صوتك ونبراته، ولكن ثق أعمق الثقة بأني كنت ولا أزال أتشبح خيالك في ذهني وأتنسم أنفاسك في قلبي وأستشعر عروقك تصب نسيسها في عروقي النابضة بأمل لقياك. ها أنت ذا منتشر هنا وهناك في كياني وتطل على الناس من مراصد حواسي كأنك تريد أن تستقصي منهم ما تستقصي وتدرس سلفاً أفكارهم وأطوارهم حتى إذا ما حللت بينهم حللت اجتماعياً غير مستوحش بليد. ولدي... لا بد أنك سوف تولد ولادة الماء من الغمام وسوف تنمو نماء الزهر في أحضان الطبيعة ويا ما أسعدني يوم تولد فتضيف وجودك إلى وجودي وتضاعف كياني ما تضاعف كيانك الغض في حقل الحياة. إن الأيام تمرّ على قلبي جافة لافحة كأنها إذ فرغت من أيام

(558) في الرابطة الأدبية، النجف 1956م، ص 94–95.

عمرك امتلأت بفراغ أيامي منك فهي عندي جافة بدونك بقدر ما هي طرية عند الناس بأيام أبنائهم ولكن لا مناص لي مما لا مناص منه وحسبي الآن – عزاء العوض عنك – أنك تنساب في دمي وتشدو في سمعي وتمرح في أرجاء ذهني وتسيح. وليتك تعي ولو بعض الوعي كم أنا مشوق إلى رؤيتك وأنت تلعب فألعب لعبك أو تتواثب فأتواثب معك أو تنفلت مني مرحاً ودلالاً فأعدو وأعدو وراءك حيث لا بد أن أمسك بك فتبعث حينئذ من حنجرتك الصغيرة المحبوبة زقزقة الهناءة الدافقة من رئتيك الدافئتين. آه ما أقفر حياتي إذا ظلت هكذا خالية من عواطف الأبوة السعيدة ومن معاني البنوة العاطرة الزاهرة الفيحاء. إن آمالي فيك لغزيرة كثيرة ولعل أهم ما يعنيك منها ويعنيني أمر تربيتك وإنشائك، ثم صياغة مواهبك في أتقن ما أتصور من مثال ولقد أعددت نفسي من أجلك إعداد الجندي نفسه لكسب النصر وتحقيقه، غير أني أولقد أعددت نفسي من أجلك إعداد الجندي نفسه لكسب النصر وتحقيقه، غير أني والوئام... وإلى اللقاء يا مناي، <sup>(559)</sup>.

ويخيل إلينا أننا هنا بصدد وجدان يتميز بالنقاء، وما يتدفق في تأملاته وخواطره من حيوية وصدق لا يجوز أن يربط بغير انتماء واحد هو انتماء الإنسان لإنسانيته حسب ما نريد أن نقول: إن «إلى ولدي الذي لم يولد بعد» مقالة يمكن أن يوقعها أي محسوب في العراق على قطاع الأديم الجيد بغير شروط.

ومن المقالة التي تفقد خصيصتها المذهبية وتعود بغير انتماء إلا انتماء العقيدة السياسية ما ينشئه الدكتور عبد الرزاق محيي الدين في «الدين والقومية والاشتراكية العربية، وفي شريحة من ذلك يؤكد كاتب المقالة أن «ثلاث قضايا تشغل بال العالم العربي في كل أقطاره، بل تشغل بال سكان المنطقة من عرب وسواهم على اختلاف أديانهم وقومياتهم ومكانتهم من طبقات المجتمع عمالاً وأصحاب رؤوس أموال، تشغل بالهم إلى الحد الذي يثير الخلاف والانقسام ويخيل لهم معه ألا إمكانية للجمع بين هذه القضايا الثلاث على صعيد، والأشرُّ منه هذا التفريط في بعضها حيث يراد التمسك بمعنى. فالتمسك بالدين يفضي حتماً في نظر كثير من الدعاة له والواقفين عند ما يتراءى لهم من نصوصه إلى الإطاحة بالقومية، ويقضي حتماً وبدون تردد بمعاداة الاشتراكية باعتبارها منهجاً جديداً من وضع البشر وليست من وحي السماء. والاحتزاز بالقومية والإخلاص لها يستدعي في نظر جمهرة من القوميين – وبخاصة

(559) مجلة «الغري» النجفية، العدد 3، 4، السنة الثامنة، 1946م، ص 13.

الناشئون منهم .. التهويل من أمر الدين أو العمل للقومية بعيداً عن أي التزام ديني أو وقوف عند مباحاته ومحظوراته. والاشتراكية العربية متهمة بالاقتباس من الاشتراكية المادية وبأنها جناح من أجنحتها وإن تك في ذات الوقت محاربة من «الماديين الماركسيين» وهي تحاول جهدها أن تقنع الناس بأنها عربية لا «بلشوية» وروحية لا مادية وبأنها تجسيد عملي لنصوص الشرائع السماوية وروحها. وهي لجدتها فلسفة ونظاماً، لم تستطع أن تثبت استقلالها وخلوصها من المبادئ المادية البحتة، ولم يسعفها وجودها الناشئ بإقناع الجمهرة الغالبة من القوميين والدينيين بأنها تجسيد لأماني الجبهتين في الحرية والاستقلالها وخلوصها من المبادئ المادية البحتة، ولم يسعفها وجودها الناشئ بإقناع الجمهرة الغالبة من القوميين والدينيين بأنها تجسيد الثروات والفرص بين الناس وبين أولاء وأولئك يأخذ سوء الفهم وسوء القصد سبيلهما إلى التضليل وإلى توسيع شقة الخلاف. ولم يقم كاتب واحد يفصل بين هذه القضايا بروح موضوعية موسومة بالقصد والبراءة والاعتدال، باحثة نقط الالتقاء ومواطن الاختلاف ليخرج على الناس برأي يكون فيه الشخص قومياً ودينياً واشتراكياً في آن واحد أو برأي مقنع هادئ يزيل اللبلة ويرفع اللبس في غذياً واشتراكياً من الثلاث : الدين أو القومية أو الائسة ويرفع اللبسة ويرفع الالية

وسأتحدث عن كل واحد من القضايا الثلاث بروح المتجرد وسبيل الباحث فإن وفقت في العرض وفي الاستنتاج فذلك أبغى وإن لم أبلغ قصدي من القناعة والإقناع فحسبي سلامة القصد من ذاك<sup>(560)</sup> تتقيير من ال

ثم يمضي كاتب المقالة في حليثه عن الدين والقومية ويرجئ الحديث عن الاشتراكية العربية إلى عدد آخر من المجلة. وفي الشريعة التي تخيرنا استعراضها من المقالة يلاحظ أن الدكتور عبد الرزاق محيي الدين يحتك بقضايا كان يبدو أنها يومئذ قضايا الساعة. والحق أن الصراع كان عنيفاً جداً بين اليسار اللاقومي واليمين القومي، وكان القوميون يحاولون جاهدين أن يؤكدوا إنسانية قوميتهم بما يضاف إليها من رؤية تنعقد على ما يعرف في حلول القوميين لأزمة الاقتصاد الطبقي بالاشتراكية العربية. على كل حال يمكن أن تنتمي المقالة إلى قومي متقدم أي قومي متقدم لولا أن في الأسلوب ما يوثق عراقة الانتماء إلى البلاغة ويشير إلى خصائص تصل المقال بصانعه حقاً، ذلك أن الدكتور عبد الرزاق محيي الدين – في رأينا على الأقل – رأس مدرسة في التعبير البليغ تشي بصاحبها أبداً.

<sup>(560) -</sup> مجلة «الكتاب» التي كانت تصدرها جمعية الكتاب والمؤلفين العراقيين، العدد الثاني، السنة الأولى، 1962م، ص 63–64.

ولعل من المقالة الشيعية المحمولة حملاً لفظياً على الانتماء إلى المذهب ما نقرأ لسلمان الصفواني تحت عنوان «نريد اطمئناناً» ونجتزئ منه في سبيلنا إلى تأكيد ما نحن بصدده يالشريحة الآتية:

(لا جرم إذا رسخ الاعتقاد في أذهان الجميع أن المدارس "معامل خاصة" صادراتها موظفون لدوائر الدولة فقط، وأن الشهادة المدرسية كالعلامة الفارقة التي يلصقها التجار على أنواع بضائعهم ثم هي بعبارة أخرى "جواز توظيف" ليس غير! ومع هذا فمن يضمن ذلك للعدد الكبير الذي يخرّج في كل سنة من المدارس؟ ووظائف الدولة محدودة من جهة ووقف على الأقارب والمحسوبين من جهة أخرى! ذلك ما يوحي القلق وعدم الاطمئنان ثم هو مصدر الخوف من المستقبل المجهول، تجد ذلك مرتسماً على ملامح طلابنا على العموم حيث تلمس اليأس والقنوط مالكا يلب الاطمئنان وينشده فلا يف له على أثر في مناحي حياتنا العامة. ولا ريب في يطلب الاطمئنان وينشده فلا يقف له على أثر في مناحي حياتنا العامة. ولا ريب في أن هذا الشعور المضطرب يدفع الإنسان إلى التفكير الحاد في الوسائل التي قد تؤدي إلى الخروج من هذا المأزق. وقد يكون في هذا النوع من التفكير الثائر ما يحمل ألى الخروج من هذا المأزق. وقد يكون في هذا النوع من التفكير الثائر ما يحمل ألى الخروج من هذا المأزق. وقد يكون في هذا النوع من التفكير الثائر ما يحمل ألى الخروج من هذا المأزق. وقد يكون في هذا النوع من التفكير الثائر ما يحمل ألى الخروج من هذا المأزق. وقد يكون في هذا النوع من التفكير الثائر ما يحمل ألى الهاروج من هذا المأزة. وقد يكون في هذا النوع من التفكير الثائر ما يحمل ألى الخروج من هذا المأزة. وقد يكون في هذا النوع من التفكير الثائر ما يحمل ألى الخروج من هذا المأزة. وقد يكون في هذا النوع من التفكير الثائر ما يحمل ألى الخروج من هذا المأزة. وقد يكون في هذا النوع من التفكير الثائر ما يحمل ألى ما يحمل الإنسان على الصعاب يستسيغها ويتحس لها ظناً منه أنه يتخلص بهذا من شر ما هو

قال لي أحد الطلاب: «يجب على المسؤولين أن يوفروا لنا وسائل الحياة السعيدة وأن يستلوا من نفوسنا هذا اليأس القاتل لنعيش عيشة الأحرار الهانئين فإذا عجزوا عن تحقيق ذلك وجب عليهم أن يرموا عبء المسؤولية عن عواتقهم وينتحوا جانباً ليتقدم الشباب بدوره إلى ميدان العمل يفتح لنفسه بنفسه طريق الحياة». وزاد آخر على هذا قائلاً:

وراد احر على هذا قادر . «إنهم لا يستطيعون أن يأتوا بنا ثانية إلى الحياة لهذا يجب أن ناخذ نصيبنا موفوراً

من متع العيش ولذائذه ما دمنا في مقتبل العمر وربيع الشباب. أما أن يفرحوا ونحزن، وينعموا ونشقى فذلك لا نصبر عليه ولا نسكت عنه». وقال الجميع: نعم، نعم لن نصبر عليه أبداً)<sup>(561)</sup>.

(561) مجلة الاعتدال؛ النجفية، العدد الأول، السنة الثانية، 1934م، ص 23–24.

مدى إسهلم الشعر الشيعي في الحياة السباسية والوطنية والاجتماعية

واضح أننا مع الصفواني يصدد نقد سياسي يتخذ موضوعه من المنهج الرديء في قطاع التعليم، حتى إذا صح عنده أن الوظيفة ـ وهي أسمى غاياته ـ حكر على طبقة دون طبقة لمح إلا ما لا مفرّ منه في عملية التصحيح وهو اللجوء إلى الثورة. ثم يقع في الشريحة ما يشير إلى تأثر بالبراغماتية، وكان يبدو أن الكاتب وهو يجريها على بعض ألسنة الشباب يريدهم أن يقتنعوا بها. وهنا أيضاً كما هناك يلاحظ أن الانتماء إلى القطاع الشيعي انتماء لفظي وهو على الحقيقة لا يعني شيئاً.

ومن شواهد المقالة المحايدة كذلك ما يسوقه الدكتور مهدي المخزومي من خواطر في «دلالة القافية» رداً على أديب حلبي كان قي حديث له يخلط بين القافية والروي ويحملهما أكثر مما يستطيعان من تأثير في قصيدة الشعر. يقول المخزومي في هذا الصدد:

(طلع علينا أديب حلبي يقص في مجلة الأديب في جزئها الثامن من سنتها الخامسة قصة دلالة القوافي أو قصة إحساس في دلالة القوافي كما رغب أن يكون موضوع حديثه. عالج تأثير القافية معالجة مينية على الذوق إلى حد بعيد، ولعل الذوق أن يكون هو المرجع الأول والآخر في هذا الباب. وهو على حق في اعتماده على دلالة الذوق لأنه لن يجد من يحد له تأثير القافية حداً علمياً منطقياً فالقافية والوزن لا يخضعان لحكم قوانين العلم والمنطق ولا يعترفان بها لأنهما يرجعان إلى أصل من الذوق السليم والإحساس المرهف اللذين ينموان عادة في الإنسان بطريق المارسة الذوق السليم والإحساس المرهف اللذين ينموان عادة في الإنسان بطريق المارسة الفون والشعر وحفظ المختارات منه وفهم معاني هذه المختارات.

لقد اختار هذا الأديب لحديثه قطعاً من الشعر الجميل مختلفة موضوعاتها من حيث الغزل والوصف مختلفة أجواؤها من حيث الرقة والجزالة ثم أرجع ذلك الجو الرقيق أو الجزل إلى ما يشيع في القافية من رقة وجزالة. واستمر يتنقل من قطعة إلى أخرى وهو يظن كل الظن أن القافية هي التي بثت الرقة في القطعة حيناً والجزالة فيها حيناً آخر وذهب به ظنه بالفوز في إخضاع هذه القضية الذوقية إلى أن يسم صاحبه الذي أعجب بقصيدة لأبي صفوان الأسدي بميسم الغفلة لأنه أعجب بهذه القصيدة ووقف به إحساسه الدقيق عند القافية يحس منها أنها تقلقه حين يستمر في قراءة القصيدة وأنها تنغّص هذا الانسجام الشعري الديع الذي تضفيه على نفسه نفس أبي صفوان لأن هذه القصيدة مبنية على الألف المقصورة كما جاء في مقطع منها يصف فيه الشاعر الصقر: ترى الطير والوحش من خوفه فبات عذوباً <sup>(562)</sup> على مرقب بشاهقة صعبة المرتقى فلما أضاء له صبحه ونتخب عن منكبيه الندى وحت<sup>(663)</sup> بمخلبه قارتا<sup>(664)</sup> على خطمه من دماء القطا فصعد في الجو ثم استدار وطار حثيثاً إذا ما انصمى<sup>(663)</sup> فانس سرب قطا قارب شفا منهل ما مَحَتْهُ الدَّلا فأقعص منها والحشا فطار وغادر أشالاءها تطير الجنوب بها والصبا

تلا هذه القصيدة عليه وأبدى رأيه في القافية ولكن أديبنا نظر إليه بحنق كما لو أنه كان قد سبّه على حد تعبيره، ثم قال له: «أجمل ما فيها هذه الألف الخشنة الجافة المقصورة". إن أديبنا قد خلط بين القافية والروي ونسى الفرق العظيم بين هذين المصطلحين. فالقافية هي الكلمة التي ينتهي عندها البيت من الشعر والروي هو الحرف الذي تبنى عليه القصيدة. إن صاحبه لم يستسغ ــ وحق له ألا يستسيغ ــ هذه الحروف المختلفة التي سبقت الروي في قصيدة أبي صفوان لأنه لم يعترف باستقلال هذا الروي «وهو الألف المقصورة» استقلالاً من شأنه أن يربط القصيدة ربطاً فنياً محكماً، وكانه أراد أن يبدي له إعجابة بما تضمنت القصيدة من صور جميلة وأن يظهر له اشمئزازه من هذه القافية القلقة من جيث الجرس الموسيقي لعدم انسجام حروفها وانتظامها في روي قوي يشبع الذوق ويروي العاطفة. إن إعطاء القافية أو الروي كل هذا الأثر لهو مغالاة في تأثيرهما. إن للقافية والروي تأثيراً لا ينكر في جمال لفظ البيت وصوته وموسيقاه، ولكن لا ينبغي أن ننسى تأثير البيت ومساهمته في ذلك الجمال وتلك الموسيقي لأن البيت وحدة موسيقية فنية لا تكاد تتجزأ وأن المهم في جمال هذه الوحدة الصوتية الفنية هو القابلة الخاصة في نفس الشاعر. هذا مع أن هناك هنات أخرى منها هذا الإعجاب الشديد بما لقافية هذه الأبيات التي هي لعمر ابن أبي ربيعة من جمال ومن تأثير بالعقول والألباب: فلمستها فلثمتها فتفزعت مني وقالت من؟ فلم أتلجلج

- (562) عذوباً: أي تارك الأكل من شدة العطش.
  - (563) حتّ: أزال بالحك.
  - (564) القارت: اليابس، والخطم: المنقار.
    - (565) انصمى: انقض.

مدى إسهام الشحر الشيعي فمي الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

قالت وعيش أبي وحرمة إخوتي لأنبهين الحي إن لم تخرج فخرجت خوف يمينها فتبسمت فعلمت أن يمينها لم تحرج فلشمت فاها آخذاً بقرونها شرب النزيف ببرد ماء الحشرج<sup>(666)</sup> مع أنك لو قرأت هذه الأبيات وأنعمت النظر فيما لها من جمال ساحر أخاذ لأرجعته إلى روح ابن أبي ربيعة المرح الخفيف وإلى شاعريته الساحرة الجذابة ثم إلى هذا التصوير الجميل الذي طبع به شعر صاحب الثريا وأدركت أن روح ابن أبي ربيعة وشاعريته وتصويره كل أولتك غطى على خشونة هذا الروي الذي لو جاء مع أرق المعاني لجاءت وفيها ما يشبه الحشرجة التي تشوَّه النبرة الرقيقة والبحة التي تشوَّه الصوت الرخيم . وهناك غير ذاك من هنات تدل على أن هذه الفكرة لم تحفّل من الاختمار بما يؤهلها لأن تكون فكرة أدبية ناضجة)<sup>(567)</sup>

وبالرغم من أن هذه المقالة لا يصنعها إلا موفور الحظ من الثقافة والقريحة والذوق فإن الانتماء إلى المذاهب وحده عاجز عن أن يصنع مقالة من هذا النمط العالي، بل لا معنى على الإطلاق لأن يربط بين صنع هذه المقالة وخصيصة مستقرة في المذهب، أي مذهب!

لقد كان ممكناً جداً أن تكون طاقة أدبية بحجم طاقة المخزومي كماً ونوعاً ولو بعيدة عن القطاع الشيعي جديرة بأن تصنع هذه المقالة جملة وتفصيلاً .

ومن هذه المقالة كذلك ما يسوقه مخمد جواد رضا في «أصحاب الأفكار» من خواطر يعرضها على النحو الآتي:

(يتحدث مكسيم غوركي «في بعض مواقف روايته الأم» فيصف كيف كان يتسلل في ثيابه الممزقة وأطماره البالية إلى بعض المزارع الراقدة في ضاحية من ضواحي موسكو ليلتقي هناك هو وزمرة من أصحابه برجل من المبشرين بالمبادئ الاشتراكية قبل الثورة بوقت طويل ليشرحها لهم في نفق مهجور تحت بيت فلاح عتيق ثم يقول: إن عيون الحكومة كانت تتلصص حولهم كل غدوة ورواح حتى لتضطرهم أن يتفرقوا في سبل كثيرة طويلة يضربون فيها بغية تضليل هاتيك العيون قبل أن يجتمعوا في ذلك النفق المهجور الذي كانوا يحلون فيه على الأرض الرطبة يتنفسون من الهواء العفن ومن تحتهم تداعبهم الحشرات مداعبة ثقيلة أثناء تلقيهم دروسهم في الاشتراكية على يد ذلك

- (566) الكوز الرقيق بيرد فيه الماء.
- (567) مجلة الغري، العددان 3، 4ن، 1946م، ص 13.

الداعية الأمين. على أني لم أكترث لهذا كله – يقول غوركي – وإنما الذي بقي يرن في أذني خلال أربعين عاماً بعد تلك الأيام عبارة سمعتها من رجال البوليس ذات يوم وأنا أعبر بهم إذ أشار إلا أحدهم هامساً فعا هو ذا واحد من أصحاب الأفكار، ومنذ ذلك اليوم آمنت بأن المعركة التي أخوضها هي معركة بين فأصحاب الأفكار، وقوم لا أفكار لهم. والغريب – يقول محمد جواد رضا – أي أنا الآخر لم أستطع أن أنتزع من ذاكرتي خلال ثماني سنوات مضت على قراءتي فالأم، هذه العبارة التي تحرك بها لسان جاسوس لتبقى رمزاً حياً على الصراع بين كل حياتين مصطرعتين: هذه تنهد لسان جاسوس لتبقى رمزاً حياً على الصراع بين كل حياتين مصطرعتين: هذه تنهد التطور أمامها. وهكذا أبدأ كانت إرادة التاريخ فما عرف أن شعباً من الشعوب أصحاب الأفكار هولاء الذي يعرفون معنى الحرية ويقدرون لذة التضحية في سبيل منطاع أن يخطو خطوة منتجة في طريق التطور قبل أن تقوده إلى النصر طبقة من أصحاب الأفكار هولاء الذين يعرفون معنى الحرية ويقدرون لذة التضحية في سبيل منحها لملايين المستضعين في الأرض كذلك لم يعرف أن شعباً من الشعوب منحها لملايين المستضعين في الأرض كذلك لم يعرف أن شعباً من الشعوب منحها لملاين المتضعين في الأرض كذلك لم يعرف أن شعباً من الشعوب منحيا النكسة بعد حركة تحرر جبارة وعلى رأسه طبقة من أصحاب الأفكار فلقد كانت كل هاتكسة بعد حركة تحرر جبارة وعلى رأسه طبقة من أصحاب الأفكار فلقد كانت به النكسة بعد حركة تحرر جبارة وعلى رأسه طبقة من أصحاب الأفكار فلقد كانت

والآن ألا يصح أن نتساءل باعتبارنا شعباً انتخص بعد جهاد طويل استتبع تضحيات كباراً أين تكمن علة الانتكاس في حياتها؟ أهي كامنة في عدم ظهور طبقة أصحاب الأفكار أم هي كامنة في ظهور هذه الطبقة ثم في تفسخها السريع كأنها اللحم المعلب يسعى العفن إليه بمجرد دخول الهواء إلى الصفيحة التي كان قد حفظ فيها؟)<sup>(568)</sup>.

فماذا في هذه المقالة من أفكار تصلها بالتشيع وحده ثم لا تصلها بغيره من المذاهب الأخرى التي شدّ ما انفتح أبناؤها على مثل هذه الحقائق السياسية في مطلع الخمسينات؟

وفي «الخاطرة» يلاحظ أننا نظل مع الانطباعات التي كنا نسوقها عن المقالة إلا إذا كان من هذه الانطباعات ما لا تطيقه طبيعة الخاطرة، ويبقى في أبرز خصائصها أنها ومضة ذهن غنائية لا تحتمل الاتفاق أو الاختلاف<sup>(669)</sup> وفي «أذن وعين»<sup>(570)</sup> لسلمان

- (568) دعبل، نحو الثورة الفكرية، بغداد، بلا تاريخ، ص 19–20.
  - (569) عز اللين إسماعيل، الأدب وفنونه، ص 251.
- (570) عنوان ثابت كان سلمان الصفواني يتنقل به بين الصحف ويكتب تحته خواطر عميقة الصلة بحياة الناس ويمكن الاطلاع على أمثلة منها في جريدتي اليقظة، والساعة، البغداديتين.

مدى إسهام فلشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

الصفواني، و<sup>و</sup>قي التيار<sup>\$(571)</sup> لمهدي القزاز ضروب من هذه الخاطرة تخرج أحياناً على ما استقر في حقيقتها إلى ما يشبه أن يكون من حقيقة المقالة.

3 ـ في إطار الخطابة

ويلاحظ هنا أن العراق كان يتخلف تخلفاً شديداً وكنا من قبل نؤكد هذه الحقيقة ونحن نتحدث عن هذا الضرب من فنون النثر في قطاع التقليديين. والحق أن الخطابة في غير العراق من البيئات العربية التي سمحت ظروفها بأن تنشط مبكراً في التعبئة لتحقيق وجود متحرر من التبعية والتخلف كانت تقطع شوطاً بعيداً في سبيلها إلى نهضة حقيقية، وكان ذلك يتم على أيدي الطليعة من خطباء مصر والشام من أمثال مصطفى كامل وعبد الله النديم وسعد زغلول والريحاني ونيقولا فياض وميخائيل نعيمة. وقد ظل يلاحظ في أسباب تخلفها في العراق أن مناخ الفترة إلى الحرب الثانية على وجه التقريب وإن بدا أنه مناخ خطابي محض فإن وراثة الحس المنفعل أبداً بالشعر كانت تحصر الخطابة في حدود شديدة الضيق وتغسيح للقصيدة في هذا المناخ أن تنشط على أوشكت أن تلغي وظيفة الخطابة في محض انتهى انتهى إلى مستوى من الثقافة لا تعود على كل جبهات التعبئة حتى إذا كنا وراء هذه الحرب تكون وسيلة الإعلام المتطورة قد أوشكت أن تلغي وظيفة الخطابة في مجتمع انتهى إلى مستوى من الثقافة لا تعود على كل جابات التعبئة حتى إذا كنا وراء هذه الحرب تكون وسيلة الإعلام المتطورة قد أوشكت أن تلغي وظيفة الخطابة في مجتمع انتهى إلى مستوى من الثقافة لا تعود

ثم يلاحظ وراء هذا وذاك أن ازدواجية اللغة وفيها تنخذل الفصحى وتستشعر جفاء الألسنة حتى في قطاعات المنذورين لها بحكم الاختصاص تجعل من نهضة الخطابة أمراً يكاد يكون مستحيلاً. ولم يكن هذا قاصراً على الشيعة وحدهم وإنما كان ظاهرة تلاحظ في الخطابة بعامة. ولكن ذلك لا يعني أن المجددين في القطاع الشيعي لم يتركوا آثاراً في هذا الفن. ففي الندوة البرلمانية بخاصة كان الأحرار من ممثلي القطاع، روحاً لا نصاً، يرتجلون شرائح خطابية بارعة، وفي طليعة هؤلاء الشاعر النجفي الكبير محمد باقر الشبيبي. وقف في الرابع من الشهر الأول من عام 1936م تحت قبة البرلمان يهاجم عهد يامين الهاشمي ويقول:

(571) وهذا أيضاً عنوان ثابت كان المرحوم مهدي الفزاز يتنقل به بين الصحف ويكتب تحته خاطرة جريئة شديدة الصلة بالحياة الأدبية ويمكن الاطلاع على نماذج منها في جريدتي «الساعة» و«البلاده البغداديتين. (نحن الآن يا سادتي في وضع لا نحسد على مثله! فأي شيء عندنا يدعو إلى الابتهاج؟ أوضعنا السياسي وهو قائم في مهب الريح تعصف به المطامع وتقصف به الأهواء والشهوات؟ أم وضعنا الاجتماعي وهو من أسوأ الأوضاع؟ فأين النقابات وأين الجمعيات المنظمة والأهداف السامية والمثل العليا والخلق القويم؟ وأين الوحدة ومبادئ العدل؟ أم وضعنا الاقتصادي وموارد الثروة بأيدي المحتكرين من الشركات ومبادئ العدل؟ أم وضعنا الاقتصادي وموارد الثروة بأيدي المحتكرين من الشركات الأجنية والمرابين أصحاب رؤوس الأموال! لا يكفي يا سادتي أن يعيش رجال الدولة وحدهم وينعموا بخيرات هذه التربة وحدهم وتسنّ القوانين لهم وحدهم. ولا يكفي أن تكون العاصمة قبلة المسؤولين وحدها فالأمة ليست رجال الدولة وكبار الموظفين... والعراق ليس العاصمة وحدها الأمة ليست رجال الدولة وكبار ويقوده إلى مواطن الجهاد ويحقق أمانيه القومية الذي يحنو عليه ويحمل نهضته مادتي ذلك الوازع الذي يجمع الشمل ويلم الشعث وينسق الرأي العام ويقضي على عناصر الدجل والشعوذة. فالأبوة هذه لم تعني السعت الرأي العام ويقضي على وقد تخلق في شخص آخر من يدري! فالهاشمي كما نعرفة نحن لا يقبل أبوة وهمية يناصر الدجل والشعوذة. فالأبوة هذه لم تحلق بعد ... قد تخلق في شخص الهاشمي يوقد تخلق في شخص آخر من يدري! فالهاشمي كما نعرفة نحن لا يقبل أبوة ويقضي على وقد تخلق في شخص آخر من يدري! فالهاشمي كما نعرفة نحن لا يقبل أبوة وهمية يولية تحلق في شخص أخر من يدري! فالهاشمي كما نعرفة نحن لا يقبل أبوة وهمية وقد تخلق في مالة وجوده في الحكم وتترع منه حين يعزل المسؤولية.

تحدث النكبة بعد النكبة والأزمة بعد الأزمة والسياسة واحدة والاتجاه واحد. نكب الفرات في أيامنا هذه بالفيضان فطغى على حاصل (الشلب)<sup>(573)</sup> وأتلف القسم الأكبر منه وخرّب كثيراً من ملاجئ الفلاحين فماذا عملت وزارة الإصلاح؟ ومن المؤسف يا سادتي أن البلاد إذا تمردت على سياسة الإهمال رميت بتهم الخيانة والهدم والتخريب واللَّه يشهد والناس أن سياسة الأهواء والشهوات هي الهدامة المخربة. أربعة عشر عاماً عبرناها في ظل التشكيلات فهل حدث فيها ما يدل على تقدم البلاد وانتعاش أحوالها؟ وهل شعر الناس ما عدا الذين يستهلكون أموال الأمة بأنهم يعيشون في ظل حكومة وطنية قومية؟

كلا يا سادتي، إن شعور الناس يدل على خلاف ذلك، أما علة شعور الناس بهذا

- (572) أطلق هذا اللقب الصحافي روفائيل بطي على السيد ياسين الهاشمي في جريدته «البلاد» وسمّى وزارته «وزارة الإصلاح». الشاعر الثائر محمد باقر الشبيبي، هامش رقم 1، ص 82.
  - (573) يطلق في العراق على الأرز قبل أن يستحصد.
    - (574) م. ن، ص 81–84.

مدى إسهام الشعر الشيعي في الحياة السياسية والوطنية والاجتماعية

النفوذ فإنها تعود إلى السياسة المتبعة، والسياسة المتبعة مزيج من سياستين باليتين: سياسة العهد التركي وسياسة الانتداب. فإذا كان الحكم الوطني يقوم على هاتين السياستين العتيقتين فإن مسافة الخلف بين الأمة والحكومة ستتسع يوماً بعد يوم فأنا أدعو رجال الوزارة الحاضرة إلى التفكير بعواقب هذه السياسة وإلى إمعان النظر في الوضع الراهن واتخاذ تدبير حازم لحل المشكلة بين القصر والكوخ. بين طبقتين: طبقة حاكمة لها كل الغنم، وطبقة محكومة عليها كل الغرم. وإذا قلت الإصلاح فإني أريد به العدل الاجتماعي موزعاً على أفراد الأمة على السواء)<sup>(574)</sup>.

ومرة أخرى يقف الشبيبي خطيباً تحت قبة البرلمان ليردّ على تهمة التناقض في موقفه من ياسين الهاشمي<sup>(575)</sup> فيقول:

(نحن في هذه القاعة فريقان: فريق ينتقد سياسة الحكومة على ضوء الإصلاح وفريق يتطوع لتأييد الوضع القائم على غير هدى. والتطوع في هذا السبيل إسفاف تأباه الحياة النيابية وتأباه التربية السياسية وتأباه الحياة الفكرية وكرامة النواب.

ألمحت في خطابي السابق إلى وضع الدولة وحال الأمة وأشرت إلى أخطاء السياسة المتبعة وعلل الحكم الحاضر واستطردت إلى ذكر الأبوة التي نحتاجها في بناء نهضتنا فكان جدل وكان تعريض لم أختلف يا سادتي في خطبتي في هذه القاعة عن تلك الخطبة التي ألقيتها قبل أربع سئوات في تدوة حزب الإخاء الوطني التي ضبطت وسمّيت (خطبة البيعة)<sup>(576)</sup> فأنا بايعت زعيم المعارضة يومئذ على أن يمشي في ظل الأمة ويعتصم بمبادئها وأهدافها. فبيعتي كانت بيعة مشروطة...

من مصائبنا يا سادة أننا إلى الآن لم نجرؤ على مصارحة المسؤولين وانتقاد سياستهم ومجابهتهم بالحقائق لأن روح العبودية متأصلة في هذا الجيل، فالنفوس الضعيفة مطبوعة على الذل والخوف ومطبوعة على التزلف والانقياد. . . فلنترك هذه

- (575) كان محمد باقر الشبيبي قد أقر من قبل بزعامة للهاشمي مشروطة بالعمل لخير الوطن وتنظيم صفوف الشعب.
- (576) كان حزبا النهضة؛ والوطني؛ اللذان يمثلان المعارضة يومنذٍ قد اندمجا في حزب واحد عرف بـ «حزب الإخاء الوطني؛ وقد انعقدت رثاسته لياسين الهاشمي. وفي أول اجتماع للحزبين بايع الشبيبي رئيسه بالزعامة المشروطة بخطاب عرف بخطاب البيعة.
  - (577) الهلالي، الشاعر الثائر، ص 85-86.

الدعايات إذا كنا أوفياء للأمة ولننصرف إلى معالجة مصائبها ومعالجة ما تنوء به من الأرزاء ولنكن جريئين على بيان الواقع في كل الظروف)<sup>(577)</sup>.

وكان «سعد صالح» السياسي النجفي المعروف ورئيس حزب الأحرار من ألمع الخطباء في الندوة البرلمانية وخارجها. يقول في شريحة من خطبة يعقدها على ضعف المجالس النيابية: «لو فتشنا عن علة تأخير البلاد العربية لوجدناها في تلك المجالس التي تسري عدوى مرضها إلى جهاز الدولة مع مرور الأيام. وقد أدى ضعفها إلى فقدان المحاسبة والهيمنة على أعمال المسؤولين فكثرت الأغلاط في السياستين الداخلية والخارجية وشاعت الفوضى في الأخلاق السياسية وكادت تضيع المقايس التي تقاس بها أقدار الرجال وأعمالهم وعمَّ الاستهتار طبقة كبيرة من ذوي المناصب

وفي شريحة أخرى يعقدها على مفهوم الحكم في العراق فيقول:

<sup>و</sup>في مقابل الخسائر التي حلَّت بالفضائل وضعضعت من كيان الدولة وفتحت جروحاً في جسم الأمة تهيأت فرص ذهبية لنفر من الناس انتهزوها من ضعف الحياة البرلمانية وكم الأفواه، ثم طالت بهذا النفر الأيام فنسوا أن هناك أمة لا تستسيغ هذه القيود والأغلال وظنوا أنهم الأمة. وما دام الميدان خالياً من كل معترض فليدّع كل واحد من هؤلاء أنه زعيم الأمة المطاع وقائدها الباسل تسير الأمة خلفه وتقف حيث يقف وما دامت هناك أقلام مأجورة فليتخذها شاهداً على صحة دعواهة<sup>(579)</sup>.

وبالرغم من أن الشبيبي في هذا الإطار يتفوق على زميله عمق تفكير وقوة تعبير فقد كانا معاً يمثلان على كل حال معارضة تتفايض حماسة في سبيلها إلى قيم خيرة ومجتمع متناسق. وسلمان الصفواني هو الآخر من الذين كانوا يرتجلون كلمة التوجيه وخطاب التعبئة في المناسبة الاجتماعية والمناسبة الدينية ثم يصدر الناس عنهما وقد انفعلوا بهما فكرة متحررة وعاطفة صادقة وعقيدة صلبة. وقف مرة في حفل حاشد يستخلص العبرة من العاشوراء، ويوجه الناس إلى الخروج بمؤتمراتها الشعبية من البكاء والتباكي إلى ما هو أعود على الأمة بالنفع ويقول:

(أيها السادة: ثلاثة عشر قرناً مرت على ذكرى سيد الشهداء وها هي خالدة في

- (578) شعراء الغري، الجزء الرابع، 1954م، ص 122–124.
  - (579) م. ن، ص 124.

<sup>(580)</sup> مجلة «الغري» النجفية، العدد الخاص بالحسين من السنة الثامنة، كانون الثاني، 1847م،

مدى إسهام الشمعر الشيعي في الحياة السياسية واللوطنية والاجتماعية

الأذهان متجددة مع الزمان، وستبقى هذه الذكرى المجيدة كذلك مخضلة بالدموع مخضوبة بالدماء ما بقي على وجه الأرض ناس يمجدون الفضيلة ويقدسون الحرية ويكبرون البطولة ويحبون الحق والكمال على أنه مهما أوتينا من فصاحة في القول وبلاغة في البيان فلن نستطيع إيفاء هذه الذكرى حقها من الدرس والتمجيد. وبعد فماذا أريد أن أقول؟

يحضرني أيها السادة في هذا المقام مقال كتبه المستشرق الفرنسي غوستاف لوبون قال: حضرت أحد مجالس التعزية في الهند فسمعت الخطيب وهو على المنبر يقول: أيها الناس إن سيدنا ومولانا ومقتدانا أبا عبد الله الحسين قد ضحّى بنفسه وعياله وماله ولم يعطِ بيده إعطاء الذليل ولم يفر فرار العبيد، وإنما آثر المنية على الدنية فعلمت أن الخطيب يلقي على القوم درساً بليغاً في الوطنية. إنه يقول لهم: يا أهل الهند إذا أردتم أن تكونوا أحراراً في بلادكم وألأ يكون لأجنبي سلطان عليكم فاقتدوا بمثل هذا الرجل العظيم والإمام الكريم. ثوروا في وجه الظلم كما ثار وضحوا من أجل المبدأ والكرامة كما ضحى، ولكن الخطيب والسامعين لم يفهموا هذا المعنى وكل ما قصدوا إليه في مجالس التعزية هو أن يبكوا ويتباكوا ليكون لهم ثواب ذلك في الآخرة وهم يجهلون أن لكل عمل مادي فليجة مادية في الحياة مضافاً إلى النتائج الأخرى، فاجتماع عدد كبير من الناس في مجلس واحد لغرض واحد عمل مادي يجب أن تكون له نتائج مادية أيضاً. إن مجالس التعزية مؤتمرات فعلية مجانبة، مؤتمرات شعبية يحرص الغربيون على أمثالها فلا يظفرون بها إلا بعد جهد كبير، فهل استطعنا خلال ألف وثلاثمائة سنة أن نخرج بهذه المؤتمرات الشعبية العديدة الدائمة من البكاء والتباكي إلى ما هو أعود على هذه الأمة بالنفع؟ هل استطعنا في هذه المؤتمرات أن نفكر في حاضرنا ونعالج مشاكلنا؟ أيها السادة إننا في عصر لا يختلف كثيراً عن العصر الذي تولى فيه يزيد أمر الأمة إلا من ناحية واحدة! هي أن اللَّه قيَّض للمسلمين إماماً كالحسين يضحى بنفسه فداء لدينه وأمته أما في عصرنا هذا فليس بيننا ـ ونحن نبكي الحسين ونحيي ذكراه ـ من يقتدي به في سيرته. وكان علينا أن نتخذ من هذه المؤتمرات الشعبية الدائمة خير حافز لتوحيد الكلمة وشحذ الهمة للأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وبهذا فقط نكون قد أحيينا ذكرى سيد الشهداء وأحسنا الاقتداء)<sup>(580)</sup>.

ص 27–28.

الصورة العامة للنثر الفني الشيعي في هذه الفترة

على جبهتي التقليد والتجديد ظل النثر الفني الشيعي عاجزاً عن أن يرتفع إلى مستوى الشعر خلال الفترة المدروسة. وكان يظن في تعليل ذلك أن ظروفاً سياسية واجتماعية قهرت نهضة العراق الفكرية على أن تتأخر في الظهور وعلى أن تتأخر معها نهضة النثر بحكم ما يقع بين النهضتين من صلة قوية. ثم إذا جاز أن يكون النثر على جبهة التقليد بغير موضوع حي في الغالب فقد كان يلاحظ أنه على جبهة التجديد يستلهم هذا الموضوع في الجملة، مما تنعقد عليه ظاهرة النشاز في الحياتين السياسية والاجتماعية. وحين يصح أن يسترفد المجددون لمضمونهم ما توفروا عليه من ثقافات العصر فقد ظل التقليديون يسترفدون لهذا المضمون شرائح من التراث يظن ظناً قوياً أنها قليلة الغناء في الانتفاع بها على نحو الجد ونحن بصدد نهضة توشك أن تتنكر لكل الصفحات المضيئة في تاريخنا القديم. ويبقى أن الشكل ظل هو الآخر يمثل معادلة متكافئة تلاحظ على جهة التخلف تقليداً وصناعة وعلى جبهة النهوض تحديد

مذققة بالمترا

Co-

وطبعية .

## الخاتمة

لقد ظل يقال في أدب الشيعة: إنه أدب عقيدة مغالية بحب آل البيت متشنجة كلما احتكت بتأريخ الخلافة الإسلامية وراء وفاة الرسول (ص) مخالفة في كثير مما اتفقت عليه جملة المذاهب الإسلامية من أصول نظرية وطقوس عملية.

ووراء بحث مفصل في عقائد الإمامية، بعيداً عن إضافات العامة، اتضح أنها عقائد إسلامية نقية لا صلة لها بعقائد الغلاة ممن يعتقد بأن الغلو يخرجهم من حظيرة الإسلام ويبتعد بهم عن حقيقته.

والواقع أن هذا ليس من الجديد في الرسالة فقد سبق إليه مؤرخون إماميون عرضوا هذه العقائد على نحو ينفي عنها بحق ما تتهم به مما لا يقع في الأصول الكبرى أو مما لا يمكن أن يحال على منطق مقبول. ولعل الذي يظن أنه من الجديد فيها ما انتهى إليه البحث من رأي في الطابع العام للأدب الشيعي إلى مطلع القرن. وكان هذا يمثل أساساً معقولاً لمقارنة منهجية بين قديم هذا الأدب وحديثه في جملة مقوماته.

ثم كانت مقولة غير موثقة تذهب إلى أن هذا الأدب مقصور على البكاء لما حلّ بآل الرسول من جهة وعلى موقف متوتر من اختيار «السقيفة» من جهة أخرى. وقد لفت نظري أن الأدب الشيعي لم يكن أدب بكاء، على هذا النحو من الإطلاق، ولم يكن كذلك يحتك بجدل في العقيدة إلا في ظل ثقافة تقليدية، حتى إذا شاعت في الفترة، أية فترة، ثقافة جديدة متحررة من الرواسب انصرف هذا الأدب إلى جدل عاطفي يباهل بالسير النقية وحدها بعيداً عن التوتر والعصبية. ويستقيم غالباً أن هذه الظاهرة تتوثق بالشواهد منذ أن ظهر التشيع وإلى مطلع هذا القرن. وكان يلاحظ أنها لا تظرد أحياناً ولكن الاستثناء ظل يجد مسوغاته.

والواقع أنه لم يكن صعباً أن يتلمس الباحث في أدب العراقيين خلال العقود الأربعة الأولى من هذا القرن سمات شيعية تميزه عن أدب يحمل هو الآخر سمات سنّية. ويمكن أن يردّ ذلك إلى أن المتغيرات الحضارية لم تكن قد تغلغلت بعد في حياة الناس في العراق وكان يغلبهم على أمرهم «عشائرية» تبالغ في الالتصاق بالمواريث من التقاليد والعادات وتعزل القطاع الشيعي عن القطاع السنّي إلا في الأزمة التي تهددهما معاً بالضياع. ثم يتغير الحال وراء الحرب العالمية الثانية تغيراً كبيراً، وتعود «العشائرية» \_ ونقصد بها هنا أوسع معانيها \_ مظهر ارتجاع وتخلف وتغلبها على أمرها هذه المرة علمانية أو ما يوشك أن يكون من العلمانية التي تعزل الدين عن الحياة. ويصبح من الصعب، ولا عبرة بالاستثناء، أن نتعرف إلى أدب يحمل طابع التشيع ذلك أن العقيدة وهي الموضوع الذي ظل يميز أدب الشيعة على امتداد التأريخ، لم تعد تحتل مكان الصدر من اهتمامات التشيع المعاصر وراء الحرب التي انحسرت عن طائفة من الإيديولوجيات السياسية والفلسفات الاجتماعية حتى لم يعد الانتماء إلى المذهب يمثل مظهر تديّن بقدر ما يمثل مظهر جهل وحتى أن الانتماء السياسي هو الذي يعود فيمهر وحده بطابعه جملة الآثار الأدبية التي يصنعها السنَّة والشيعة على السواء. والواقع أنه حتى حين كان يتناول الأديب الشيعي موضوعاً يقع في إطار عقيدته فقد كان يلاحظ أبدأ أن ذلك يتم على معنى الموضوع «الوسيلة» لا على معنى الموضوع «الغاية». ومن هنا كانت «عاشوراء» مثلاً ومواليد الأئمة من آل البيت ووفياتهم وجملة المناسبات آلتي اصطلح على أن يتحدث فيها الشيعي حديثاً يحمل طابع المذهب ظروفاً مدعوة مسيقاً لأن تتفرغ لخواطر في ظاهرة النشاز التي تحكم الحياة السياسية بخاصة. وكان السنَّة يسهمون أحياناً بالتحدث في هذه الظروف على نحو ما يتحدث الشيعة.

وهكذا يكون البحث في أدب التشيع لهذه الفترة التي تقع بين مطلع القرن وثورة الرابع عشر من تموز في العراق قد انتهى إلى حقائق يمكن تلخيصها بالخطوط العريضة الآتية:

1 ــ «الاثنا عشرية» وهم المعنيون بهذه الدراسة، فرقة شيعية لا تحمل عقائدها طابع الغلو الذي يخرجها من إطار الصورة العامة للعقيدة التي تنزل بها وحي من السماء على الرسول الأعظم محمد بن عبد اللَّه (ص).

2 ـ إلى مطلع القرن يلاحظ أن الأدب الذي ينتسب إلى هذه الفرقة لم يكن أدب بكاء وشتم على هذا النحو الذي يتردد في الدراسات التي أرّخت لهذا الأدب وأرسلت فيه هذه المقولة بغير توثيق، وإذا صحّ أنه بكى كثيراً لمقاتل الطالبيين فلم يكن أدب شتم في حكم مطلق وبغير شروط، ذلك أنه في ظل المناخ الفكري المتحرر من الراسب يستبدل بالشتم مباهلة بنقاء السير، وتلك ظاهرة يقتضيها التناسق بين صحة الفكر والرؤية والموضوعية للأشياء.

3 – ظل ممكناً في أدب الإمامية طوال العقود الأربعة الأول من هذا القرن أن يتميز بملامح مذهبية، حتى إذا وضعت الحرب أوزارها وانفعل العراق انفعالاً عميقاً وصادقاً بالمتغيرات في الحياة الفكرية، وكان منها ظهور ما يعرف باليمين واليسار في الحياة السياسية لم يعد يسوغ أن يدرس أدب العراقيين بعامة من زاوية المذهب لأن إيديولوجية المبدأ السياسي تكون قد ألغت كل ما عداها من قيم سائدة.





.

## المراجع الأجنبية

1 - Prècis de litterature étrangère. Par Victor Fleury, Paris, 1919.

2 - Le roman français depuis 1900. Par René Labou, 1943.

3 - La litterature expliquéé. Par CH.M. de groupes et CH. Charier, Paris, 1947, 25éme édition.

4 - Histoire générale de la litterature française. Par Daniel Mornet.

5 - Manuel de la litterature frnaçaise. Par Jean Calvin.

6 - La poésie. Par Paul Albert, 9éme édition, 1893.

7 - Maximes. Par Montaigne edit. Gram....



المحتويات

| 5   | الإهداء                                                                         |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------|
| 9   |                                                                                 |
| 29  | نماذج من شعر عبد الرضا صادق                                                     |
| 43  |                                                                                 |
| 51  | التمهيد: الشيعة لغة واصطلاحاً                                                   |
| 121 | الطابع العام للأدب الشيعي القديم وأسباب ذلك                                     |
| 189 | منزلة الشيعة في تأريخ الأمة العربية وأدبها ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| 203 | حالة الأدب العراقي قبيل فترة البحث سسسسسسسسسسس                                  |
|     | الأدب العراقي في القرن التاسع عشر                                               |

الباب الأول

| 285 | لأول: الحالة السياسية في العراق 1900 ــ 1958م ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | الفصل ا |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| 411 | لثاني: الحياة الاجتماعية في هذه الفترة ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ        | الفصل ا |
| 434 | الثالث: الحياة الثقافية والعقلية في هذه الفترة                                     | الفصل ا |

## الباب الثاني

| 467 | القصل الأول                                           |
|-----|-------------------------------------------------------|
|     | الفصل الثاني: مدى إسهام الشعر الشيعي في الحياة        |
| 543 | السياسية والوطنية والاجتماعية يستستستستستستستستستستست |
| 839 | الخاتمة                                               |
| 843 | المراجع الأجنبية                                      |



• .